
Сергиев Посад
2025

БОГОСЛОВСКИЙ
ВЕСТНИК

№ 3 (58)
2025

Научно-богословский журнал
Московской духовной академии





Sergiev Posad
2025

Scientific Theological Journal
of Moscow Theological Academy

№ 3 (58)
2025

THEOLOGICAL 
HERALD



Рекомендовано к публикации Издательским советом 
Русской Православной Церкви 
ИС Р25-524-0529

Богословский вестник: научно-богословский журнал / Московская духовная академия. 
Сергиев Посад: Издательство Московской духовной академии, 2025. — № 3 (58). — 382 с.

© Московская духовная академия, 2025

ISSN 2500-1450

Журнал «Богословский вестник» зарегистрирован Министерством печати и массовой информации, 
свидетельство № 705 от 1 марта 1991 г.

Журнал «Богословский вестник» решением Президиума Высшей аттестационной комиссии 
при Министерстве образования и науки Российской Федерации от 20 апреля 2018 г. включён 
в Перечень рецензируемых научных изданий.

Журнал «Богословский вестник» включён в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ). 
Статьи журнала учитываются в рейтинге авторов как публикации в рецензируемом журнале 
с ненулевым импакт-фактором.

Специальности ВАК:

5.7.9. Философия религии и религиоведение
5.9.7. Классическая, византийская и новогреческая филология
5.11.1. Теоретическая теология
5.11.2. Историческая теология
5.11.3. Практическая теология



РЕДАКЦИЯ ЖУРНА ЛА

Главный редактор: Епископ Кирилл (Зинковский)

доктор богословия
ректор Московской духовной академии

Заместитель главного редактора: игумен Дионисий (Шлёнов)

кандидат богословия 
профессор кафедры филологии Московской духовной 
академии

Cекретарь журнала: священник Александр Ларионов

кандидат богословия 
преподаватель кафедры филологии Московской духовной 
академии

РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ

Игумен Адриан (Пашин), кандидат богословия, доцент, секретарь 
Учёного совета

Протоиерей Павел Великанов, кандидат богословия, доцент кафе-
дры богословия Московской духовной академии

Священник Стефан Домусчи, кандидат богословия, кандидат фи-
лософских наук, доцент кафедры богословия Московской ду-
ховной академии

Протоиерей Александр Задорнов, кандидат богословия, доцент, 
проректор по научно-богословской работе Московской духов-
ной академии

Михаил Степанович Иванов, кандидат богословия, заслуженный 
профессор Московской духовной академии

Нина Валерьевна Квливидзе, кандидат искусствоведения, доцент, 
заведующая кафедрой истории и теории церковного искусства 
Московской духовной академии

Владимир Михайлович Кириллин, доктор филологических наук, 
профессор, заведующий кафедрой филологии Московской ду-
ховной академии 



6 РЕ Д А КЦ И Я Ж У РН А Л А

Священник Павел Лизгунов, кандидат богословия, проректор по учеб-
ной работе Московской духовной академии 

Протоиерей Олег Мумриков, кандидат богословия, доцент, заведу-
ющий кафедрой библеистики Московской духовной академии

Алексей Константинович Светозарский, кандидат богословия, про-
фессор, заведующий кафедрой церковной истории Московской 
духовной академии 

Олег Ростиславович Хромов, академик Российской академии худо-
жеств, кандидат исторических наук, доктор искусствоведения

Протоиерей Владислав Цыпин, доктор церковной истории, доктор 
богословия, профессор 

РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ 

Михаил Вадимович Бибиков, профессор, доктор исторических наук, 
главный научный сотрудник ИВИ РАН, вице-президент Россий-
ского национального комитета византинистов, действитель-
ный член РАЕН 

Дэвид Бредшоу, профессор, декан философского факультета Уни-
верситета Кентукки (США)

Протоиерей Иоанн Бэр, доктор богословия, профессор, ректор Свято- 
Владимирской семинарии (США) 

Михаил Николаевич Громов, доктор философских, наук, главный 
научный сотрудник института философии РАН 

Епископ Сафитский Димитрий (Чарбак), доктор богословия (Сирия) 

Протопресвитер Георгий Звиададзе, профессор, ректор Тбилисской 
духовной академии (Грузия) 

Анна Владимировна Здор, кандидат философских наук, доцент ка-
федры теологии и религиоведения Школы гуманитарных наук 
Дальневосточного федерального университета (Россия) 

Архиепископ Белостокский и Гданьский Иаков (Костючук), доктор 
богословия 

Сергей Павлович Карпов, доктор исторических наук, профессор, 
академик РАН, заведующий кафедрой истории Средних веков 
исторического факультета МГУ, научный руководитель лабора-
тории истории Византии и Причерноморья МГУ 

Митрополит Калужский и Боровский Климент (Капалин), кандидат 
богословия, доктор исторических наук 

Маргарита Анатольевна Корзо, кандидат исторических наук, стар-
ший научный сотрудник сектора этики Института философии РАН



7РЕ Д А КЦ И Я Ж У РН А Л А

Сергей Алексеевич Мельников, доктор юридических наук, замести-
тель директора по научной работе Института этнологии и антро-
пологии РАН, профессор Российской академии народного хозяй-
ства и государственной службы при Президенте РФ 

Иеромонах Николай (Сахаров), доктор богословия, профессор, лек-
тор Кембриджского университета (Англия) 

Симеон Пасхалидис, доктор богословия, профессор патристики 
и агиографии, директор Центра византийских исследований 
Фессалоникийского университета (Греция) 

Алексей Мстиславович Пентковский, доктор восточных церков-
ных наук, профессор, старший научный сотрудник Института 
русского языка

Священник Константин Польсков, кандидат философских наук, 
проректор ПСТГУ по научной работе, доцент кафедры библеи-
стики богословского факультета Православного Свято-Тихонов-
ского гуманитарного университета 

Алексей Иванович Солопов, доктор филологических наук, профес-
сор, заведующий кафедрой классической филологии Москов-
ского государственного университета 

Ричард Суинберн, профессор философии Оксфордского универси-
тета, член Британской Академии Наук 

Наталья Юрьевна Сухова, доктор исторических наук, доктор цер-
ковной истории, профессор Православного Свято-Тихоновско-
го гуманитарного университета 

Алексей Русланович Фокин, доктор философских наук, ведущий на-
учный сотрудник Института философии РАН 

Иван Христов, кандидат философских наук, профессор, заведую-
щий кафедрой исторического и систематического богословия 
Богословского факультета Софийского университета, директор 
Центра изучения патристического и византийского духовного 
наследия (Болгария) 

Протоиерей Димитрий Юревич, кандидат богословия, заведующий 
кафедрой библеистики Санкт-Петербургской духовной академии



EDITORIAL BOARD

Head editor:	  Bishop Kirill (Zinkovsky)

Doctor of Theology

Rector of Moscow Theological Academy

Deputy editor: Hegumen Dionysiy (Shlenov)

PhD in Theology 

Professor at the Department of Philology 

at the Moscow Theological Academy

Secretary of the journal: Priest Alexander Larionov

PhD in Theology

Lecturer at the Department of Philology  

at the Moscow Theological Academy

EDITORIAL BOARD

Hegumen Adrian (Pashin), PhD in Theology, Associate Professor, Secretary 
of the Academic Council, Head of the Postgraduate Program of the 
Moscow Theological Academy

Priest Stephan Domuschi, PhD in Theology, PhD in Philosophy, Associate 
Professor at the Theology Department at the Moscow Theological 
Academy

Mikhail Stepanovich Ivanov, PhD in Theology, Emeritus Professor

Oleg Rostislavovich Khromov, Academician of the Russian Academy 
of Arts, PhD in History, Doctor of Art History

Vladimir Mikhailovich Kirillin, Doctor of Philology, Professor, Head 
of the Philology Department at the Moscow Theological Academy

Nina Valerievna Kvlividze, PhD in Art History, Associate Professor, Head 
of the Department of History and Theory of Church Art at the Moscow 
Theological Academy 

Priest Pavel Lizgunov, PhD in Theology, Provost of Academic Work 
of the Moscow Theological Academy



9EDITO RI A L BOA RD

Archpriest Oleg Mumrikov, PhD in Theology, Associate Professor, Head 
of the Biblical Studies Department at the Moscow Theological Academy

Aleksei Konstantinovich Svetozarsky, PhD in Theology, Professor, Head 
of the Church History Department at the Moscow Theological Academy

Archpriest Vladislav Tsypin, Doctor of Church History, Doctor of Theology, 
Professor

Archpriest Pavel Velikanov, PhD in Theology, Associate Professor 
of the Theology Department at the Moscow Theological Academy

Archpriest Alexander Zadornov, PhD in Theology, Associate Professor, 
Provost of Theological Studies of the Moscow Theological Academy

EDITORIAL COUNCIL

Archpriest John Behr, Doctor of Theology, Professor, Rector of St. Vladimirʼs 
Seminary (USA)

Mikhail Vadimovich Bibikov, Professor, Doctor of History, Chief Researcher 
at the Institute of World History at the Russian Academy of Sciences, 
Vice-President of the Russian National Committee of Byzantinists, 
Full Member of the Russian Academy of Natural Sciences

David Bradshaw, Professor, Dean of the Faculty of Philosophy 
at the University of Kentucky (USA)

Clement (Kapalin), Metropolitan of Kaluga and Borovsk, PhD in Theology, 
Doctor of History

Demetrius (Charbak), Bishop of Safita, Doctor of Theology (Syria)

Aleksei Ruslanovich Fokin, Doctor of Philosophy, Leading Researcher 
at the Institute of Philosophy at the Russian Academy of Sciences

Mikhail Nikolaevich Gromov, Doctor of Philosophy, Chief Researcher 
at the Institute of Philosophy at the Russian Academy of Sciences

Jacob (Kostyuchuk), Archbishop of Bialystok and Gdansk, Doctor 
of Theology

Sergei Pavlovich Karpov, Doctor of History, Professor, Academician of the 
Russian Academy of Sciences, Head of the Medieval Studies Program 
at the History Department at the Moscow State University, Academic 
Adviser at the Laboratory of the History of Byzantium and the Black 
Sea Region at the Moscow State University

Ivan Khristov, PhD in Philosophy, Professor, Head of the Department 
of Historical and Systematic Theology of the Theology School of Sofia 
University, Director of the Center for the Study of Byzantine Spiritual 
Heritage (Bulgaria)



10 EDITO RI A L BOA RD10

Margarita Anatolievna Korzo, PhD in History, Senior Researcher 
at the Department of Ethics at the Institute of Philosophy 
at the Russian Academy of Sciences

Sergei Alexeevich Melnikov, Doctor of Law, Senior Researcher at the Center 
for Russian Feudalism at the Institute of Russian History at the 
Russian Academy of Sciences, Professor of the Academy of National 
Economy and Public Administration under the President of the Russian 
Federation

Hieromonk Nicholai (Sakharov), Doctor of Theology, Professor, Lecturer 
of the University of Cambridge (UK)

Simeon Paskhalidis, Doctor of Theology, Professor of Patristics 
and Hagiography, Director of the Center for Byzantine Studies 
at the University of Thessaloniki (Greece)

Alexei Mstislavovich Pentkovsky, Doctor of Eastern Christianity, 
Professor, Senior Researcher at the Institute of the Russian Language 
at the Russian Academy of Sciences

Priest Konstantin Polskov, Doctor of Philosophy, PhD in Philosophy, 
Provost of Research of St. Tikhon’s Orthodox University for 
the Humanities, Associate Professor at the Department of Biblical 
Studies at the Theological Faculty at St. Tikhon’s Orthodox University 
for the Humanities

Alexei Ivanovich Solopov, Doctor of Philology, Professor, Head 
of the Department of Classical Philology at the Moscow State 
University

Natalya Yurievna Sukhova, Doctor of History, Doctor of Church History, 
Professor of St. Tikhon’s Orthodox University for the Humanities

Richard Swinburne, Professor of Philosophy of Oxford University, Member 
of the British Academy of Sciences

Archpriest Demetriy Yurevich, PhD in Theology, Head of the Department 
of Biblical Studies at the St. Petersburg Theological Academy

Anna Vladimirovna Zdor, PhD in Philosophy, Associate Professor 
at the Department of Theology and Religious Studies at the School 
of Humanities at the Far Eastern Federal University (Russia)

Protopresbyter Georgiy Zviadadze, Professor, Rector of the Tbilisi 
Theological Academy (Georgia)



СОДЕРЖАНИЕ
15	 Список сокращений

ИСС ЛЕ ДОВАНИЯ И С ТАТЬИ

Библеистика

18	 Протоиерей Борис Тимофеев, Михаил Анатольевич Скобелев

Мотив обновления в книге пророка Исаии: интерпретация избранных экзегетов 
Древней Церкви IV — начала V вв.и Бреварда Чайлдса. Часть вторая

35	 Священник Дмитрий Барицкий

Нарративная герменевтика и её значение для православной библейской науки. 
Часть 2: Нарративный поворот и нарративная герменевтика

58	 Александр Валентинович Ложкин

Священная история как модель обобщения и систематизации библейских 
знаний в отечественной библеистике XIX — нач. XX вв.

76	 Антал Гергей Небольсин

Две эсхатологические битвы и два лика мирового зла в Откровении Иоанна 
Богослова: часть первая

Богословие и философия

91	 Георгий Константинович Кутасевич

Метод «Обратной перспективы» в эсхатологических воззрениях митрополита 
Иоанна Зизиуласа как основание его богословских построений

109	 Сергей Александрович Колесников

Гнев Божий и социальность: богословско-демографические аспекты

131	 Сергей Вячеславович Кравчук

Паламитское богословие в софиологической системе протоиерея Сергия 
Булгакова

148	 Александр Юрьевич Буянов, Александр Дмитриевич Пономарёв

Индивид vs личность в богословии митрополита Антония Сурожского 
и архимандрита Софрония (Сахарова): сравнительный анализ

Патрология и христианская литература

169	 Игумен Адриан (Пашин), Вадим Евгеньевич Елиманов

Учение прп. Анастасия Синаита об образе и подобии Божием в человеке 
в контексте святоотеческой традиции



12 СОД ЕРЖ А НИЕ12

199	 Александр Накаидзе
Влияние блж. Феодорита Кирского на «Амфилохии» свт. Фотия, патриарха 
Константинопольского (филологический и богословский анализ). Часть 1

218	 Максим Александрович Горшенин
Реконструкция богословской гносеологии прп. Петра (Дамаскина). Ч. 3: 
Феорическая гносеология

История Русской Православной Церкви

237	 Любовь Альфредовна Карелина
Протоиерей Александр Васильевич Горский — основатель научной школы 
в Московской духовной академии (середина 1840-х — начало 1860‑х гг.)

Внутриправославное взаимодействие

266	 Протоиерей Сергий Звонарёв
Контакты Московского Патриархата с Албанской и Китайской Церквами 
в 60-х — начале 70-х годов XX столетия

Источниковедение и литургика

278	 Диакон Евгений Анисимов
Текстологические особенности дополнительных статей в списках Евангелия 
прп. Никона Радонежского

293	 Иеромонах Далмат (Юдин), священник Иоанн Перминов
Византийские переводные и славяно-русские оригинальные акафисты 
на начальном этапе их бытования на Руси (нач. XV — перв. четв. XVI в.): 
источниковедческий аспект

Практическая теология

317	 Артём Рональдович Айрапетов, Олег Леонидович Васильев
Анализ взаимодействия православной практической теологии и юридической 
науки на примере богословского исследования правовой категории 
«справедливость»

336	 Наталия Сергеевна Семенова
«Церковное право» v. «каноническое право» в современной церковно-правовой 
науке Русской Православной Церкви

РЕЦЕНЗИИ

354	 Ольга Шаршукова, Роман Соловьёв, Александр Куприн
Рецензия на: Следников А. Г. Учебник христианской латыни. Institutiones linguae 
Latinae Christianae. Москва: Энциклопедия, 2025. 260 с. ISBN 978-5-94802-323-6

372	 Владислав Андреевич Тулянов
Рецензия на: Полунов А. Ю. Государственно-конфессиональные отношения 
в России: история и современность: Учебн. пособие. Москва: Изд. «Прометей», 
2024. 127 с. ISBN 978-5-00172-645-6



 СONTENTS
15 	 List of Abbreviations

RESE ARCH AND ARTICLES

Biblical studies

18 	 Archpriest Boris Timofeev, Michail A. Skobelev

The Motif of Renewal in the Book of Prophet Isaiah: Interpretation by some Ancient 
Church (The 4th — Early 5th Centuries) Exegetes and Interpretation by Brevard 
Childs (Part 2)

35 	 Priest Dmitry Baritskiy

Narrative Hermeneutics and its Significance for Orthodox Biblical Scholarship. 
Part 2: The Narrative Turn and Narrative Hermeneutics

58 	 Alexander V. Lozhkin

The Holy History as a Model of Generalization and Systematization of Biblical 
Knowledge in Russian Biblical Studies (XIXth — Early XXth Centuries)

76	 Antal G. Nyebolszin

Two Eschatological Battles and Two Faces of the Global Evil in the Apocalypse of 
John. Part 1

Theology and philosophy

91 	 Georgiy K. Kutasevich

The Method of «Reverse Perspective» in the Eschatological Views of Metropolitan 
John Zizioulas as the Foundation of his Theological Constructions

109 	 Sergey А. Kolesnikov

God’s Wrath and Sociality: Theological and Demographic Aspects

131 	 Sergey V. Kravchuk

Palamite Theology in Sophiological System of Archpriest Sergius Bulgakov

148	 Alexander Y. Buyanov, Alexander D. Ponomarev

Individual vs Person in the Theology of Metropolitan Anthony of Sourozh and 
Archimandrite Sophrony (Sakharov): Comparative Analysis

Patrology and Christian literature

169	 Hegumen Adrian (Pashin), Vadim E. Elimanov

The Teaching of St. Anastasius of Sinai on the Image and Likeness of God in Man in 
the Context of the Patristic Tradition



14

199 	 Alexander Nakaidze
The Influence of Blessed Theodoret of Cyrrhus on the «Amphilochia» of Saint 
Photius, Patriarch of Constantinople: A Philological and Theological Analysis. Part 1

218 	 Maxim A. Gorshenin
The Reconstruction of the Theological Gnoseology of St. Peter Damascene. Part 3: 
Theoric Gnoseology

History of the Russian Orthodox Church

237 	 Lyubov A. Karelina
Archpriest Alexander Vasilievich Gorsky — The Founder of a Scientific School at the 
Moscow Theological Academy (Mid-1840s — Early 1860s)

Intra-Orthodox interaction

266 	 Archpriest Sergiy Zvonariov
Contacts of the Moscow Patriarchate with the Albanian and Chinese Churches in 
the 1960s — Early 1970s

Source studies and liturgics

278 	 Deacon Evgenii Anisimov
Textological Features of Additional Articles in the Manuscripts of the Gospel of 
Venerable Nikon of Radonezh

293 	 Hieromonk Dalmat (Yudin), priest Ioann Perminov
Byzantine Translated and Slavic-Russian Original Akathists at the Initial Stage of 
Their Existence in Rus' (Beginning of the 15th — First Quarter of the 16th Century): 
Source Study Aspect

Practical Theology

317	 Artem R. Ayrapetov, Oleg L. Vasilyev
An Analysis of the Interaction Between Orthodox Practical Theology and Legal 
Science on the Example of Theological Research of the Legal Category of Justice

336	 Nataliya S. Semenova
«Church Law» vs «Canon Law» in Modern Ecclesiastical Law Science of the Russian 
Orthodox Church

RE VIE WS

354 	 Olga Sharshukova, Roman Solovyov, Alexander Kuprin
Review of: A. G. Slednikov, A Textbook of Christian Latin. Institutiones linguae 
Latinae Christianae. Moscow: Encyclopedia, 2025. 260 pp. ISBN 978-5-94802-323-6

372 	 Vladislav A. Tulyanov
Review of: A. Yu. Polunov, State-Confessional Relations in Russia: History 
and Modernity. A Textbook. Moscow: Prometei Publishers, 2024. 127 pp. ISBN 
978-5-00172-645-6

CO N T EN T S



CПИСОК СОКРАЩЕНИЙ
	� ПЕРИОДИЧЕСКИЕ ИЗДАНИЯ, СЛОВАРИ, ЭНЦИКЛОПЕДИИ И СЕРИИ

БВ 		�  Богословский вестник. Сергиев Посад: МДА, 1892–1918; Н. с. № 1–. 
1993–.

БТ		�  Богословские труды. Москва: Изд. Московской Патриархии Русской 
Православной Церкви, 1948–.

БХД		�  Библия и христианская древность. Сергиев Посад: МДА, 2019–. 
№ 1–.

Вестник ВГУ	� Вестник Воронежского государственного университета. Серия: 
Философия. Воронеж, 2009–. № 1–.

Вестник МГПУ	� Вестник Московского государственного педагогического 
университета. Серия: Исторические науки. Москва, 2008–.№ 1 (1)–.

Вестник МГУ	 Вестник Московского университета. Москва, 1946–.
Вестник ПСТГУ 	�Вестник Православного Свято-Тихоновского гуманитарного 

университета.  (первонач. Богословский сборник). Москва, 1991–
2003. № 1–13; Н. с. № 1–. 2003–. 

ЖМП		�  Журнал Московской Патриархии. Москва: Изд. Московской 
Патриархии, 1931–1935; Н. с. 1943–. № 1–.

ПО		�  Православное Обозрение. Москва, 1860–1891.
ПрибТСО	� Прибавления к изданию Творений святых отцов в русском 

переводе. Москва: Изд. Московской духовной академии, 1843–1864, 
1871, 1872, 1880–1891. Ч. 1–48.

ПСТСО		�  Полное собрание творений святых отцов Церкви и церковных 
писателей в русском переводе. Москва, 2007–.

ПЭ		�  Православная энциклопедия. Москва: ЦНЦ «Православная 
энциклопедия», 2000–.

СККДР		�  Словарь книжников и книжности Древней Руси / отв. ред. Д. С. 
Лихачёв [и др.]. Ленинград; Санкт-Петербург: Наука; Дмитрий 
Буланин, 1987–2017. Вып. 1–4.

ТОДРЛ		�  Труды Отдела древнерусской литературы. Санкт-Петербург, 1934–. 
Т. 1–.

ТСО		�  Творения Святых Отцев в русском переводе, издаваемые 
при Московской духовной академии. Москва, 1843–1864, 1871, 1872, 
1880–1891, 1893–1917. Т. 1–69.

ХЧ		�  Христианское чтение. Санкт-Петербург: СПбДА, 1821–1917. Н. с. 
1991–.

ЧОЛДП		�  Чтения в Обществе любителей духовного просвещения. Москва; 
Сергиев Посад, 1863–1894, 1910–1917.

ЭФО		�  Научное периодическое сетевое издание «ЭФО: Экономика. 
Финансы. Общество». Липецк, 2022–. № 1–.



16

ACO		�  Acta conciliorum oecumenicorum / sub auspiciis Academiae scientiarum 
Bavaricae edita. Berlin; New York (N. Y.), 1914–1982. Series 2. 1984–.

CCSG		�  Corpus Christianorum. Series Graeca. Turnhout: Brepols, 1977–. Vol. 1–.
CCSL		�  Corpus Christianorum. Series Latina. Turnhout: Brepols, 1953–. Vol. 1–.
CRA		�  Collectio rituum in usum cleri dioecesis Augustanae ad instar 

appendicis Ritualis Romani. Ratisbonae: Pustet, 1930.
GCS		�  Die Griechischen Christlichen Schriftsteller. Berlin: Akademie Verlag; 

W. de Gruyter, 1891–. Bd. 1–.
JBL		�  Journal of Biblical Literature. 	Atlanta (Ga.): Society of Biblical 

Literature, 1881–‌. Vol. 1–.
PG		�  Patrologiae cursus completus. Series graeca / accurante J.-P. Migne. 

Paris, 1857–1866. T. 1–161.
PL		�  Patrologiae cursus completus. Series latina / accurante J.-P. Migne. 

Paris, 1844–1864. T. 1–225.
SC		�  Sources chrétiennes. Paris: Les Éditions du Cerf, 1941–.
StT		�  Studies and Texts. Pontifical Institute of Mediaeval Studies, PIMS. 

Toronto, 1955–.
TLG		�  Thesaurus linguae Graecae: A Digital Library of Greek Literature / ed. 

M. Pantelia. [Электронный ресурс]. URL: https://stephanus.tlg.uci.edu/ 
(дата обращения: 15.9.2025).

ΓΠΣ 		�  Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ Συγγράμματα / ἔκδ. Π. Κ. Χρήστου. Τ. 1–5. 
Θεσσαλονίκη, 1962 [21988] — 1966 [21994].

ΣΧΟΛΗ 		 �ΣΧΟΛΗ: Философское антиковедение и классическая традиция. 
Новосибирск, 2007–.

	 АРХИВЫ И ИНСТИТУЦИИ

Архив ОВЦС	 Архив Отела Внешних Церковных Связей
ГБЛ		�  Государственная библиотека СССР в 1925–1992 гг.
ГИМ		  Государственный исторический музей
ГРМ		  Государственный Русский Музей
ИВИ РАН	 Институт всеобщей истории РАН
НБИВ		  Народна библиотека «Иван Вазов»
ОВЦС		  Отдел внешних церковных связей Московского Патриархата
ОР РГБ		  Отдел рукописей Российской государственной библиотеки
ОР РНБ		  Отдел рукописей Российской национальной библиотеки
РАЕН		  Российская академия естественных наук
РАН		  Российская академия наук
РГАДА		  Российский государственный архив древних актов
РГБ		  Российская государственная библиотека
РГИА		  Российский государственный исторический архив
РНБ		  Российская национальная библиотека

СПИСОК СОКРА Щ ЕНИЙ



17

РОССПЭН	 Российская политическая энциклопедия
САНУ		�  Сербская академия наук и искусств (серб. Српска академија наука 

и уметности)
СТСЛ		�  Свято-Троицкая Сергиева Лавра
ТСЛ		�  Троице-Сергиева Лавра (СТСЛ)
ЦФС		�  Центр фундаментальной социологии при Национальном исследо-

вательском университете «Высшая школа экономики» (НИУ ВШЭ)
ЯМЗ		�  Ярославский историко-архитектурный и художественный 

музей-заповедник
BNF		  Bibliothèque nationale de France
BOZ		  Biblioteka Ordynacji Zamojskiej
DECR 		�  The Department for External Church Relations of the Moscow 

Patriarchate
YMCA		�  Young Menʼs Christian Association

	 УЧЕБНЫЕ ЗАВЕДЕНИЯ

ББИ		�  Библейско-богословский институт св. апостола Андрея
МГУ		�  Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова
МДА 		�  Московская духовная академия
ОЦАД		�  Общецерковная аспирантура и докторантура имени святых 

равноапостольных Кирилла и Мефодия
ПСТГУ		�  Православный Свято-Тихоновский гуманитарный университет
РХГА		�  Русская христианская гуманитарная академия имени 

Ф. М. Достоевского
СПбДА		�  Санкт-Петербургская духовная академия

	 ПЕРЕВОДЫ 

LXX		�  Septuaginta: Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes / 
ed. A. Rahlfs. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1979.

MT		�  Biblia Hebraica Stuttgartensia / ed. R. Kittel et al. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 51997.

NT		�  Novum Testamentum
RSO		�  Русский Синодальный перевод (1876/1956) (Православная 

редакция)
РБО		�  Современный русский перевод Библии. Москва: Российское 

Библейское Общество, 2015.



ИСС ЛЕДОВАНИЯ И СТАТЬИ

БИБ ЛЕИС ТИК А

МОТИВ ОБНОВЛЕНИЯ 
В КНИГЕ ПРОРОКА 
ИСАИИ 
ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ИЗБРАННЫХ ЭКЗЕГЕТОВ 

ДРЕВНЕЙ ЦЕРКВИ IV — НАЧАЛА V ВВ. И БРЕВАРДА 

ЧАЙЛДСА

ЧАСТЬ ВТОРАЯ

Протоиерей Борис Тимофеев 

старший преподаватель кафедры библеистики Московской 
духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
bortim@mail.ru

Михаил Анатольевич Скобелев

кандидат богословия
доцент кафедры библеистики Московской духовной академии
доцент кафедры библеистики Православного 
Свято‑Тихоновского гуманитарного университета
доцент кафедры богословия Сретенской духовной академии
107031, Москва, ул. Большая Лубянка, д. 19, стр. 1
mskobelev@mail.ru

Для цитирования: Тимофеев Б., прот., Скобелев М. А. Мотив обновления в книге 
пророка Исаии: интерпретация избранных экзегетов Древней Церкви IV — начала V вв. 
и Бреварда Чайлдса. Часть вторая // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 18–34. DOI: 
10.31802/GB.2025.58.3.001

Окончание. Первая часть опубликована: Тимофеев Б., прот., Скобелев М. А. Мотив обновления 
в книге пророка Исаии: интерпретация избранных экзегетов Древней Церкви IV — начала V 
вв. и Бреварда Чайлдса. Часть первая // БВ. 2025. №2 (57).  С. 18–40.



19МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

Аннотация� УДК 27-278 (27-277.2)

В статье представлен экзегетический анализ пророчеств Исаии, в которых раскрывается 
мотив обновления, в трактовке Бреварда Чайлдса — одного из ведущих представителей 
современной библеистики и разработчика канонического подхода к тексту Ветхого Заве-
та. На материале ключевых отрывков (Ис. 42, 9–10; 43, 19; 48, 6; 62, 2; 65, 17; 66, 22) выде-
ляются два типа выражения обновления: уникальные («новое имя», «новое небо и новая 
земля»), не имеющие прямых параллелей в ветхозаветной традиции, и традиционные 
(«новая песнь», «новый Исход»), восходящие к устоявшимся библейским мотивам. В рам-
ках канонической методологии Б. Чайлдс интерпретирует данные пророчества в истори-
ко-богословском контексте Вавилонского плена и последующего восстановления Иеруса-
лима, увязывая их с политикой персидского царя Кира II и концепцией «нового творения». 
Особое внимание уделяется символике Исхода, свадебной метафорике, эсхатологической 
риторике, а также функциональной роли профетических формул и божественного само-
представления. Установлено, что в понимании Б. Чайлдса обновление не предполагает 
апокалиптического разрыва с историей, а выступает как её продолжение, укоренённое 
в богословии Завета и направленное на восстановление Сиона. В заключение проводит-
ся сопоставление канонического подхода Б. Чайлдса с экзегезой отцов Древней Церкви: 
если современная библеистика локализует исполнение пророчеств в рамках историче-
ского опыта Древнего Израиля, то христианская традиция видит в них прообразы эсха-
тологического обновления, осуществлённого во Христе и раскрытого в Новом Завете.

Ключевые слова: Книга пророка Исаии, мотив обновления, новое, творить, Отрок Го-
сподень, Сион, внутрибиблейская экзегеза, мессианская интерпретация, Б. Чайлдс, ка-
нонический подход.

Статья поступила в редакцию 20.3.2025; одобрена после рецензирования 16.4.2025

The Motif of Renewal in the Book of Prophet Isaiah: 
Interpretation by some Ancient Church (The 4th — Early 5th 

Centuries) Exegetes and Interpretation by Brevard Childs 
(Part 2)**

Archpriest Boris Timofeev

Senior Lecturer at the Department of Biblical Studies 
at the Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia
bortim@mail.ru

*	* Ending. The first article was published: Timofeev B. , archpriest, Skobelev M. A. The The Motif of 
Renewal in the Book of Prophet Isaiah: Interpretation by some Ancient Church (The 4th — Early 
5th Centuries) Exegetes and Interpretation by Brevard Childs // Theological Herald. 2025. № 2 (57). 
P. 18–40. 



20 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

Michail A. Skobelev

PhD in Theology
Associate Professor at the Department of Biblical Studies  
at the Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad, 141312, Russia 
mskobelev@mail.ru

For citation: Timofeev, Boris, archpriest, Skobelev, Michail A. “The Motif of Renewal in the 
Book of Prophet Isaiah: Interpretation by some Ancient Church (The 4th — Early 5th Centuries) 
Exegetes and Interpretation by Brevard Childs. (Part 2)”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, 
pp. 18–34 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.001

Abstract. The article presents an exegetical analysis of prophecies of Isaiah that articulate 
the theme of renewal, as interpreted by Brevard Childs — one of the leading figures in con-
temporary biblical studies and the originator of the canonical approach to the Old Testament 
text. Drawing on key passages (Isa. 42, 9–10; 43, 19; 48, 6; 62, 2; 65, 17; 66, 22), the study dis-
tinguishes two modes of expressing renewal: unique formulations — such as the «new name» 
and the «new heavens and new earth» — which lack direct parallels in the Old Testament tra-
dition, and traditional motifs — like the «new song» and the «new Exodus» — rooted in estab-
lished biblical imagery. Within his canonical methodology, Childs interprets these prophecies 
within the historical-theological context of the Babylonian exile and the subsequent resto-
ration of Jerusalem, linking them to the policies of the Persian king Cyrus II and the theological 
concept of «new creation». Particular attention is paid to the symbolism of the Exodus, nuptial 
metaphors, eschatological rhetoric, and the functional role of prophetic formulas and divine 
self-identification. The analysis demonstrates that, for Childs, renewal does not entail an apoc-
alyptic rupture with history but rather represents its theological continuation — grounded in 
the covenantal paradigm and oriented toward the restoration of Zion. The article concludes by 
comparing Childs’s canonical approach with the exegesis of the Church Fathers: whereas mod-
ern biblical scholarship situates the fulfillment of these prophecies within the historical expe-
rience of ancient Israel, the Christian tradition perceives them as typological prefigurations of 
eschatological renewal accomplished realized in Christ and revealed in the New Testament.

Keywords: the book of the Prophet Isaiah, the motif of renewal, new, create, Servant of the 
Lord, Zion, intertextuality, messianic interpretation, Brevard S. Childs, canonical approach.

The article was submitted on 3/20/2025; approved after reviewing on 4/16/2025



21МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

2. Экзегетический анализ пророчеств Исаии, 
содержащих мотив обновления, в комментарии 

Бреварда Чайлдса

Дабы изложить, как современные библеисты интерпретируют мотив 
обновления, мы решили воспользоваться комментарием американ-
ского исследователя Бреварда Чайлдса (англ. Brevard S. Childs) — созда-
теля так называемого канонического подхода к тексту Ветхого Завета 
(англ. a canonical approach)1, автора фундаментального комментария 
на Книгу Исаии2, а также монографии, посвящённой истории её ин-
терпретации3. Согласно каноническому методу Б. Чайлдса, в I в. по Р. Х. 
в палестинском раввинистическом иудаизме произошла стабилиза-
ция (корректировка) текста и канона Еврейской Библии, которая на-
шла своё главное отражение в Масоретском тексте, а также в размерах 
христианского канона Ветхого Завета, несмотря на значение Септуа-
гинты в раннехристианской традиции. Канонический метод, предло-
женный Б. Чайлдсом, настаивает на приоритете завершённой формы 
священного текста, которая была утверждена общиной веры Израи-
ля. По мнению Б. Чайлдса, реконструкция источников и историй тра-
диций никогда не заменит канонического текста4. Согласно рецензии 
Р. Паскаля (фр. Ronald A. Pascale), Б. Чайлдс не защищает возвращения 
к докритическому подходу к Писанию, скорее, он утверждает посткри-
тическую интерпретацию окончательной канонической формы тек-
ста Писания, после того как надлежащим образом признали резуль-
таты историко-критического и тексто-критического методов. Главная 

1	 Канонический подход к изучению Священного Писания рассматривает библейские книги 
в их завершённой форме (окончательной редакции), представленной Масоретским тек-
стом. Новая методология была сформулирована Б. Чайлдсом в его работах «Introduction 
to the Old Testament as Scripture» (1979) и «Old Testament Theology in a Canonical Context» 
(1986), а также в ряде последующих монографий. Исследователи восприняли канони-
ческий подход как новый этап по сравнению с историко-критическим методом (англ. 
HCM — The Historical Critical Method). Среди библеистов, оказавших существенное вли-
яние на экзегезу Б. Чайлдса, называют Г. Гункеля и К. Барта. В отечественной библеистике 
был сделан обзор рецензий зарубежных исследователей, посвящённый каноническому 
подходу Б. Чайлдса, см.: Кашкин А. С. Журнал для исследования Ветхого Завета. Библио-
графический обзор. Часть 4: 1980 // БХД. 2022. № 3 (15). С. 183–191.

2	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. First edition. Louisville (Ky.), 2001.
3	 Childs B. S. The Struggle to Understand Isaiah as Christian Scripture. Grand Rapids (Mich); 

Cambridge, 2004.
4	 Pascale R. A. B. Childs «Old Testament Theology in a Canonical Context», 1986 // The Journal 

of Religion. 1987. Vol. 67. № 4 (oct.). P. 534–535.



22 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

забота Б. Чайлдса — освободить богословие Ветхого Завета от ограни-
чений, налагаемых историко-критическими реконструкциями, и об-
ратиться к таким ключевым понятиям, как Завет и Священная исто-
рия (нем. Heilsgeschichte)5.

2.1. «Новое Я возвещу вам» (Ис. 42, 9), «Пойте Господу новую 

песнь» (Ис. 42, 10)

МТ:
ם׃ פ  יע אֶתְכֶֽ חְנָה אַשְׁמִ֥ רֶם תִּצְמַ֖ יד בְּטֶ֥ אשֹׁנ֖וֹת הִנֵּה־בָא֑וּ וַֽחֲדָשׁוֹת֙ אֲנִי֣ מַגִּ֔  הָרִֽ

ם׃  י הַיָּם֙ וּמְלאֹ֔וֹ אִיִּ֖ים וְיֹשְׁבֵיהֶֽ שׁ תְּהִלָּת֖וֹ מִקְצֵה֣ הָאָרֶ֑ץ יוֹרְדֵ֤ יהוָה֙ שִׁ֣יר חָדָ֔ ירוּ לַֽ  שִׁ֤
 

Синодальный перевод (RSO): 

Вот, предсказанное прежде сбылось, и новое Я возвещу; прежде неже-
ли оно произойдет, Я возвещу вам. 

Пойте Господу новую песнь, хвалу Ему от концов земли, вы, плавающие 

по морю, и все, наполняющее его, острова и живущие на них.

Процитированный фрагмент из Книги Исаии Б. Чайлдс относит 
к двум разным отрывкам: Ис. 42, 5–9 и 42, 10–13, которые, в свою оче-
редь, являются частями большого раздела 41, 1 — 42, 13. В своём труде 
Бревард Чайлдс скрупулезно разбирает мнения различных исследова-
телей Книги Исаии. Если у комментаторов нет сомнения относительно 
автора этой речи, поскольку он несколько раз указан в самом тексте: 
«Так говорит Господь Бог» (Ис. 42, 5; см. Ис. 42, 6.8), то относительно адре-
сата есть разные мнения. Одни полагают, что им является Отрок (Раб) 
Господень (Ис. 42, 1–4)6, о Котором шла речь в предыдущем фрагмен-
те, другие — народ Израиля, третьи (Stamm, 516 и далее)7 — шире, все 
народы. Как отмечает Б. Чайлдс, для понимания структуры исследуе-
мого фрагмента важно наличие в речи Господа профетических формул 
(англ. the messenger formula) — Ис. 42, 5.6.8, которые ставят (указыва-
ют) в ней границы. Начальная профетическая формула (англ. the initial 
messenger formula) сразу отождествляет Господа (ивр. YHWH) с Богом 

5	 Pascale R. A. B. Childs «Old Testament Theology in a Canonical Context», 1986. P. 534–535.
6	 В славянском и синодальном переводах: Отрок Мой (Отрок Господень), в современ-

ном русском переводе Библии РБО: Раб Мой (раб Господень). В английских переводах:  
My Servant (Servant of YHWH).

7	 Stamm J. J. «Berît ‘am bei Deuterojesaja» // Probleme biblischer Theologie: Gerhard von Rad 
zum 70. Geburtstag. Munich, 1971. S. 510–524.



23МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

Творцом (ивр. bôrē’) (42, 5), что подразумевает следующие внутриби-
блейские параллели: Быт 1 гл. и Пс. 103 (104), 2; Ис. 40, 228.

Согласно пророку, адресат (англ. recipient) Ис. 42, 5–9 будет наде-
лён особыми полномочиями, Господь поставит его в завет для народа, 
во свет для язычников (ивр. gôyim), чтобы открыть глаза слепых, что-
бы узников вывести из заключения (Ис. 42, 6, 7). Б. Чайлдс отмечает, 
что в исследуемом фрагменте дважды использована древняя формула 
cамоопределения того, кто вступает в Завет (англ. the ancient covenantal 
formula of self-predication): «Я, Господь» (Ис. 42, 6.8; см. Исх. 20, 2). Ис-
следователи (B. Childs, J. J. Stamm) указывают на существенное разли-
чие между Синайским заветом (Исх. 20) и анализируемым фрагментом 
Ис. 42, 5–9. В отличие от Декалога, в Книге Исаии адресатом речи Го-
спода и, следовательно, участниками Завета являются не только пред-
ставители народа Израильского (ивр. ‘am), но все народы (ивр. gôyim)9. 

Сопоставляя первый фрагмент Ис. 42, 1–4, посвящённый Слуге 
(ивр. ‘ebed ) Господню10, и второй Ис. 42, 5–9, Б. Чайлдс находит в них 
существенные различия. Если в первом деятельность Слуги Господ-
ня выражена с великой осторожностью, с использованием отрицания 
и риторических приёмов — литот11: 

«…не возопиет и не возвысит голоса Своего, 
и не даст услышать его на улице;
трости надломленной не переломит, 
и льна курящегося не угасит…»,

то, в противоположность этому, служение адресата речи Господа 
Ис. 42, 5–9 передано исключительно в активных действиях: 

«…будет светом для язычников, 
откроет глаза слепых, 
выведет узников из заключения 
и сидящих во тьме из темницы». 

8	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. P. 327.
9	 Ibid.
10	 C этим понятием в современной библеистике связаны фрагменты второй части Книги 

Исаии (главы 40–55), так называемые «Песни Отрока Господня» (англ. «Servant Songs», 
Ис. 42, 1–4; 49, 1–6; Ис. 50, 4–9; 52, 13 — 53, 12. Cогласно Б. Чайлдсу, вопрос об интер-
претации песен, а следовательно, и самого Слуги Господня, остается предметом жарких 
споров и до сих пор в современной науке не решён. См.: Childs B. S. Isaiah. A Commentary. 
P. 291.

11	 Лито́та, лито́тес (от др.-гр. λιτότης — «простота», «малость», «умеренность») — стилисти-
ческая фигура преуменьшения или нарочитого смягчения свойств, признаков, значений 
каких-либо предметов или явлений.



24 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

По мнению Б. Чайлдса, каждый из этих двух фрагментов появился 
как отдельная целостность, однако в контексте Второисаии (40–55)12 
оба фрагмента дополняют друг друга. Переход в обращении Господа 
к адресату с единственного числа (42, 5–8) на множественное (42, 9.10) 
созвучен со множеством свидетелей (ивр. ‘ēḏîm) событий, которые вско-
ре должны произойти по слову Господа (Ис. 43, 10; 44, 8), и адресован 
общине Израиля.

Завершая экзегетический разбор Ис. 42, 1–9, Б. Чайлдс вынуж-
ден признать, что проблема понимания народа Израиля как Cлуги Го-
сподня, несмотря на уточнение его миссии (см. Ис. 42, 5–9), остаётся 
нерешённой. 

Второй фрагмент Ис. 42, 10–13 Б. Чайлдс определил как «эсхато-
логический гимн». Он очень напоминает стихи из псалмов 32 (33), 3; 
39 (40), 4; 95 (96), 1; 97 (98), 1; 143 (144), 9; 149, 1, в которых также звучит 
призыв: петь Господу новую песнь. По мнению Б. Чайлдса, цель гим-
на — пригласить читателя к прославлению Бога Творца и Избавителя13.

Следует дополнить, что в Апокалипсисе (Апок. 5, 9; 14, 3) иску-
пленные Агнцем поют новую песнь перед престолом Божиим.

2.2. «Вот, Я делаю новое» (Ис. 43, 19)

МТ:
דָע֑וּהָ  ח הֲל֖וֹא תֵֽ  הִנְנִי֙ עֹשֶׂ֤ה חֲדָשָׁה֙ עַתָּ֣ה תִצְמָ֔

ישִׁמ֖וֹן נְהָרֽוֹת׃ רֶךְ בִּֽ ים בַּמִּדְבָּר֙ דֶּ֔ אַף֣ אָשִׂ֤
 

Cинодальный перевод (RSO):
19 Вот, Я делаю новое; ныне же оно явится; 

неужели вы и этого не хотите знать? 
Я проложу дорогу в степи, реки в пустыне.

Б. Чайлдс рассматривает процитированный отрывок как часть бо-
лее обширного фрагмента Ис. 43, 14–21. Он полагает, что главная тема 
этого фрагмента — «дорога сквозь пустыню». Сам фрагмент он делит 
на две части, в первой (Ис. 43, 14–15) сделан особый акцент на милости 

12	 Деление Книги пророка Исаии на три части: Первоисаия (1–39), Второисаия (40–55) и Три-
тоисаия (56–66), получившее широкое распространение в библейской критике, принад-
лежит немецкому исследователю Б. Думу (нем.  B. Duhm) и содержится в его комментарии 
к Книге пророка Исаии за 1892 г. Б. Дум отделил «Песни Отрока Господня» от остально-
го материала Второисаии, и с этого времени их стали рассматривать отдельно.

13	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. P. 327.



25МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

Божией к Израилю, во второй (Ис. 43, 16–21) — на избавлении народа 
из Вавилонского плена. Оба обетования (англ. the promises of passage) 
предваряются профетическими формулами: «Так говорит Господь». 
В первом сказано, что Господь сокрушит силу Вавилона и освободит 
пленников. При этом пророк использует ряд традиционных эпитетов 
Бога: «Избавитель, Святой Израилев, Господин, Творец и Царь». Вто-
рое обетование раскрывается посредством аллюзии на освобождение 
народа Израиля из Египта. Исход представлен как пример проявления 
великой божественной силы и впоследствии часто прославляется в Пи-
сании: Исх. 15, 1; Нав. 2, 10; Пс. 77 (78); Пс. 88 (89); Пс. 105 (106); Неем. 
9, 9–11. То, что различается в этих обетованиях, — наличие во втором 
божественного предупреждения не вспоминать прошлого (Ис. 43, 18). 
Однако, как замечает Б. Чайлдс, это повеление не абсолютно, поскольку 
в последующих стихах мы встречаем прямо противоположное настав-
ление: «Припомни Мне» (Ис. 43, 26; ср. Ис. 44, 21). Б. Чайлдс интерпрети-
рует повеление: не вспоминать о прошлом (Ис. 43, 18) — как риториче-
ский прием, усиливающий противопоставление между старым и новым. 
Пророк передает будущее избавление народа Израиля из Вавилонско-
го плена с помощью образов первого Исхода. Так, что путь по пустыне 
в описании пророка (Ис. 43, 19–21) становится кульминацией величия 
деяний Бога и Его прославления не только народом Израиля, но и ди-
кими обитателями пустыни — шакалами, страусами14.

Как было показано выше, в процитированном фрагменте Б. Чайлдс 
видит мотив Исхода, который занимает важное место в Книге Исаии. 
Кроме рассматриваемого фрагмента, этот мотив находим в Ис. 11, 11–
16; 19, 19–25; 52, 10–12. 

Для интерпретации этого пророчества Исаии мы воспользова-
лись также комментарием американского библеиста М. Фишбейна 
(англ. М. А. Fishbane), систематизировавшего основные типы внутри
библейской экзегезы15. По мнению М. Фишбейна, мотив Исхода в про-
роческой письменности является парадигмой исторического обновле-
ния (англ. the paradigm of historical renewal)16. Он утверждает, что этот 
мотив встречается в текстах каждого поколения Древнего Израиля. 

14	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. P. 336–337.
15	 В отечественной библеистике разбор методологии М. Фишбейна дан О. Е. Нестеровой. 

См.: Нестерова О. Е. Ослица с осленком (Зах. 9, 9. и Мф. 21): принципы «внутрибиблей-
ской экзегезы» и особенности интертекстуального подхода к интерпретации библейских 
текстов // Вестник ПСТГУ. Серия III: Филология. 2022. Вып. 72. С. 63–82.

16	 Fishbane M. Biblical Text and Texture. A Literary Reading of Selected Texts. Oxford, 1998. 
P. 126.



26 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

По его мнению, соотношение между первым и последующими избав-
лениями есть актуальная тема для каждого поколения, которое смотрит 
на первый Исход как на архетипическое выражение (англ. archetypal 
expression) своей собственной будущей надежды17. С темой Исхода 
у пророка Исаии тесно связаны: возвращение (спасение) остатка, вос-
становление Сиона под началом потомка из династии царя Давида 
(см. Ис. 11, 11–16). 

Дополним, что исход Израиля из Египта в Книге Исаии получает 
новое осмысление, а именно предсказание нового Исхода: возвраще-
нии пленных израильтян вначале из Ассирийского (см. Ис. 11, 15.16), 
а затем из Вавилонского плена (см. Ис. 43, 16–21; 52, 10–12)18.

2.3. «Я возвещаю тебе новое и сокровенное» (Ис. 48, 6)

Обращаясь к народу Израиля, Господь говорит:

МТ:
ם הֲל֣וֹא תַגִּי֑דוּ  הּ וְאַתֶּ֖  שָׁמַ֤עְתָּֽ חֲזֵה֙ כֻּלָּ֔

ם׃ א יְדַעְתָּֽ ֹ֥ תָּה וּנְצֻר֖וֹת וְל יךָ חֲדָשׁוֹת֙ מֵעַ֔ הִשְׁמַעְתִּ֤

Cинодальный перевод (RSO):

«Ты слышал, — посмотри на все это! 
и неужели вы не признаете этого?
А ныне Я возвещаю тебе новое и сокровенное, 
и ты не знал этого».

Б. Чайлдс следующим образом комментирует этот фрагмент. Он пи-
шет, что предсказание пророка о новом творении встречалось уже ра-
нее в Книге Исаии 42, 3. Для Б. Чайлдса очевидно, что эти новые собы-
тия противопоставлены тому, что было в прошлом. Наступление новой 
эпохи, как оно изложено в 48-й главе, по его мнению, ассоциирует-
ся с деятельностью персидского царя Кира II (Ис. 43, 14). Новая эпоха 
представлена пророком с помощью символики, характерной для опи-
сания чуда: «… дороги в степи, реки в пустыне» (Ис. 43, 19), «воды на жа-
ждущее и потоки на иссохшее» (Ис. 44, 3). Царь Кир был призван Богом, 
чтобы открыть ворота Вавилона (см. Ис. 45, 2).

Характеризуя фрагмент (Ис. 48, 6), Б. Чайлдс отмечает, что здесь про-
рок развивает тему обновления (англ. newness) в наиболее радикальных 

17	 Fishbane M. Biblical Text and Texture. A Literary Reading of Selected Texts. P. 126.
18	 Петров А. Е. Книга Исход в древних экзегетических традициях. См.: Исход // ПЭ. 2012. 

Т. 18. С. 31–58.



27МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

формах, чем где-либо еще в его книге: «… я возвещаю тебе новое и со-
кровенное, и ты не знал этого» (Ис. 48, 6), «оно произошло ныне, а не за-
долго и не за день, и ты не слыхал о том» (Ис. 48, 7). Бог скрывал от Изра-
иля до последнего момента то, что Он намерен был сделать, поскольку 
Израиль мог злоупотребить этим знанием. Ведь с самого рождения 
народ Израиля был бунтарём, и в этом Исаия родственен пророку Ие-
зекиилю (Иез. 16 и 20 глл.). В развёрнутом портрете народа Израиля, 
созданном пророком, Б. Чайлдс видит послепленный компонент — 
обвинительное послание автора Тритоисаии. В своем комментарии 
Б. Чайлдс упоминает интересную параллель, указанную В. Бёйкеном 
(нем. W. A. M. Beuken). Сравнивая 47-ю и 48-ю главы в широком кон-
тексте Книги Исаии, В. Бёйкен увидел, что Вавилон и Израиль несуще-
ственно различаются в своем восприятии того, что приходит от Бога. 
Поскольку для обоих Божественное справедливое вмешательство 
(в виде военного вторжения. — М. С.) неожиданно и непостижимо19.

2.4. «И назовут тебя новым именем» (Ис. 62, 2)

Пророк обращается с речью к Сиону / Иерусалиму: «…не умолкну ради 
Сиона, и ради Иерусалима не успокоюсь» (Ис. 62, 1), обещая Сиону но-
вое имя.
МТ:

ים כְּבוֹדֵ֑ךְ  ךְ וְכָל־מְלָכִ֖  וְרָא֤וּ גוֹיִם֙ צִדְקֵ֔
נּוּ׃ י יְהוָה֖ יִקֳּבֶֽ שׁ אֲשֶׁ֛ר פִּ֥ רָא לָךְ֙ שֵׁם֣ חָדָ֔ וְקֹ֤

Синодальный перевод:

«И увидят народы правду твою и все цари — славу твою, 
и назовут тебя новым именем, которое нарекут уста Господа».

Б. Чайлдс следующим образом поясняет изучаемый фрагмент: 
речь от первого лица в 62-й главе является продолжением речи 61-й 
главы, в которой пророк обещает исцеление сокрушённым сердцем, 
пленным — освобождение, радость — сетующим на Сионе (Ис. 61, 1–3). 
Обращаясь к Сиону / Иерусалиму (см. Ис. 62, 1–7), пророк обещает ему 
оправдание и восстановление. Б. Чайлдс замечает, что тема восстанов-
ления Сиона — главная в Тритоисаии (56–66 глл.). Он также указыва-
ет, что подобные темы есть и в других главах Книги Исаии. Так, о вос-
становлении руин Сиона сказано в Ис. 58, 12, а о приходе Искупителя 
на Сион — в Ис. 59, 20 (ср. Ис. 62, 11). 

19	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. P. 375.



28 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

Новое имя (šēm ḥādāš) Сиона, о котором говорит пророк, встреча-
ется только здесь. Сион не будет более называться «оставленным» (ивр. 
«‘azûḇā»), а земля его — «пустынею» (ивр. «šemāmā»), но «Мое благоволе-
ние к нему”» (ивр. «ḥepṣî ḇāh») и земля его — «замужняя» (ивр. «be‘ûlā»). 
Очевидно, что образы Сиона заимствованы пророком из свадебного 
обряда. Сион изображён в виде невесты на царской свадьбе, где Же-
них — Господь (ср. Ис. 62, 5). В своем комментарии Б. Чайлдс ссылает-
ся на статью Т. Д. Андерсона (T. D. Anderson)20, который убедительно 
проанализировал символику 62-й главы, раскрывающую восстановле-
ние Сиона через поэтику свадебного действия21.

Мы находим следующие два фрагмента, содержащие мотив об-
новления, в последних главах книги пророка.

2. 5. «Я творю новое небо и новую землю» (Ис. 65, 17; 

ср. Ис. 66, 22)

Первый фрагмент:

МТ:
ים וָאָרֶ֣ץ חֲדָשָׁה֑  יִם חֲדָשִׁ֖ א שָׁמַ֥ י־הִנְנִ֥י בוֹרֵ֛  כִּֽ

ב׃ א תַעֲלֶ֖ינָה עַל־לֵֽ ֹ֥ אשֹׁנ֔וֹת וְל א תִזָּכַרְ֙נָה֙ הָרִ֣ ֹ֤ וְל
 

Синод. перевод (RSO): 

«Ибо вот, Я творю новое небо и новую землю, 
и прежние уже не будут воспоминаемы 
и не придут на сердце» (Ис. 65, 17).

Второй фрагмент:

МT:

ים לְפָנַי֖  י עֹשֶׂ֛ה עֹמְדִ֥ ה אֲשֶׁר֙ אֲנִ֥ חֳדָשִׁים וְהָאָרֶ֙ץ הַחֲדָשָׁ֜ י כַאֲשֶׁר֣ הַשָּׁמַיִ֣ם הַ֠  כִּ֣
נְאֻם־יְהוָה֑

ם׃  ד זַרְעֲכֶ֖ם וְשִׁמְכֶֽ  כֵּן֛ יַעֲמֹ֥
Синодальный перевод (RSO):

«Ибо, как новое небо и новая земля, которые Я сотворю, 
всегда будут пред лицом Моим, говорит Господь, 
так будет и семя ваше и имя ваше» (Ис. 66, 22). 

20	 Anderson T. D. Renaming and Wedding Imagery in Isaiah 62 // Biblica. 1986. Vol. 67. № 1. 
P. 75–80.

21	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. P. 509–513.



29МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

Поскольку тема этих двух пророчеств — одна, они будут рассмо-
трены вместе.

Современные комментаторы предлагают следующую интерпре-
тацию этих пророчеств. 

По мнению Б. Чайлдса (англ. B. Childs), нет другого фрагмента, где 
описание новой эсхатологической эпохи было бы выражено столь ра-
дикальным образом22. Использование причастия bôrē’ в Ис. 65, 17, по су-
ществу, является прямым продолжением Второисаии, поскольку ссылка 
на Бога как Творца (ивр. bôrē’) — доминирующая тема глав 40–55 Исаии 
(Ис. 42, 5; 45, 7.12.18 и др.). Б. Чайлдс отмечает, что в Книге Исаии Бог не только 
Творец этого мира, но и Тот, кто сохраняет его. Глаголы с корнем br’ исполь-
зуются во Второисаии в связи с обещанием нового творения (см. Ис. 48, 6). 

«По мнению многих комментаторов, — отмечает Б. Чайлдс, — но-
вый порядок неба и земли (см. Ис. 65, 17–25) будет столь сильной 
переменой, что они его рассматривают как апокалиптический»23. 

В своём толковании фрагмента (Ис. 65, 17) Б. Чайлдс опирается 
на исследование П. Д. Хансона24. 

«В Тритоисаии (см. Ис. 65, 66 глл.) обещание нового творения, — пи-
шет Б. Чайлдс, — угрожает растворить противоречие между исто-
рией и мифом. Существующий ныне порядок вещей будет полно-
стью исключён и вступит в силу новый божественный порядок (см. 
Апок. 21, 1). Описание нового неба и земли (Ис. 65, 17–25) понима-
ется исследователями (П. Д. Хансон), как возвращение к первона-
чальной (первобытной) эпохе [нем. “Endzeit wird Urzeit”] — “конец 
станет началом”»25. 

Как известно, тема «возвращения в рай» получила развитие в ветхоза-
ветной апокрифической литературе26. 

22	 Childs B. S. Isaiah. A Commentary. P. 537–539.
23	 Ibid. 
24	 Hanson P. D. The Dawn of Apocalyptic: The Historical and Sociological Roots of Jewish 

Apocalyptic Eschatology. Philadelphia (Pa.), 1975. P. 134.
25	 Похожая мысль есть у Оригена. См.: Origenes. De principiis I, 6, 2 // GCS. 22. S. 79–82.
26	 Тема «возвращения в рай» действительно широко фиксируется в ветхозаветных псев-

доэпиграфах и апокрифах. Эти тексты, несмотря на то что не входят в канонический 
список книг Библии, исследуются учёными и теологами как важные источники для по-
нимания религиозных представлений и мифологии древних израильтян. Одним из са-
мых известных апокрифических произведений, затрагивающих эту тему, является кни-
га «Книга Еноха».  (См. 1 Ен. 37–71 глл.). В ней описываются видения, которыми обладал 
Енох, и которые касаются как вознесения на небеса, так и возвращения туда после того, 
как он прошёл через земные испытания. Также и в других текстах, например в «Книге 
Юбилеев», можно встретить упоминания о заре человечества и условиях, при которых 



30 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

***

Подведём итоги. Рассмотрев интерпретацию мотива обновления в Книге 
Исаии современными исследователями, следует отметить, что обнов-
ление понимается ими главным образом в исторической перспективе 
Древнего Израиля, которая связана с освобождением еврейского на-
рода из Вавилонского плена, о котором свидетельствует пророк Исаия 
(Ис. 44, 24–27; 45, 1–4). Оно также связано с восстановлением Иеруса-
лима / Сиона и Храма, обусловленными новой политикой персидско-
го царя Кира II (559–530 гг. до Р. Х.) в отношении переселённых наро-
дов Вавилонской империи. Это переселение осмысливается пророком 
как великое деяние Бога. Не случайно пророк изобразил его с помо-
щью образов, заимствованных из описания исхода Израиля из Егип-
та (Исх. 12–19; ср.: Ис. 43, 19–21). Во второй части книги пророк неод-
нократно именует Бога Творцом (ивр. bôrē’) и Искупителем (ивр. go’ēl). 
Эти определения (эпитеты) также служат раскрытию мотива обновле-
ния, поскольку, согласно пророку, Бог — Творец нового неба и новой 
и земли (Ис. 65, 17; 66, 22), нового Иерусалима (Ис. 62, 1–7). Его иску-
пительная миссия не ограничилась избавлением народа из египет-
ского плена, но будет продолжена. Новое (ивр. ḥādāš), о котором с та-
кой ревностью и красочностью проповедует пророк, изображается им 
также в образах союза жениха и невесты (Ис. 62, 1–5), который симво-
лизирует восстановление Завета народа Израиля с Его Творцом и Из-
бавителем. Знаменательно, что пророк называет своих современни-
ков свидетелями (ивр. ‘ēḏîm) новых Божиих деяний (Ис. 43, 10; 44, 8).

Заключение

Из разобранных фрагментов Книги Исаии очевидно, что мотив обнов-
ления связывает оба Завета (Ветхий и Новый), формируя целое бого-
словское направление, объединяющее в себе следующие темы: творе-
ние (Ис. 65, 17; 66, 22), богословие Сиона (Ис. 62, 2), Исход (Ис. 11, 11–16; 
19, 19–25; 43, 19; 52, 10–12), сотериологию (Ис. 65, 15.16), апокалипти-
ку (Ис. 65, 17; 66, 22), что отчасти соответствует тем сферам, в кото-
рых раскрывается новое в Священном Писании, согласно статье «Но-
вое» в «Словаре библейских образов», о которой говорилось вначале27.

люди могли бы вновь обрести потерянное единство с Богом. См. также: Childs B. S. Isaiah. 
A Commentary. P. 537–539.

27	 Тимофеев Б. , прот. , Скобелев М. А. Мотив обновления в книге пророка Исаии: интер-
претация избранных экзегетов Древней Церкви IV — начала V вв. и Бреварда Чайлдса. 



31МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

Одни из рассмотренных пророчеств: о новом имени (Ис. 62, 2; 65, 
15,16); о новом небе и новой земле (Ис. 65, 17; 66, 22) — уникальны, по-
скольку не имеют параллелей в других книгах Ветхого Завета, прочие: 
о новой песне (Ис. 42, 10) и новом Исходе (Ис. 43, 19) — традиционны.

Согласно слову Божию, источником обновления мира и челове-
ка является Господь (Ис. 42, 9.10; 43, 19; 48, 6; 65, 17; 66, 22). Большая 
часть пророчеств, содержащих мотив обновления, произнесена Го-
сподом от первого лица (Ис. 42, 9; 48, 6; 65, 17; 66, 22) и предваряется 
профетическими формулами. Обновление должно охватить весь со-
творённый Богом мир. Важно отметить, что, согласно пророку Исаие, 
прежние скорби и тяготы в обновлённом мире будут человеком забы-
ты (Ис. 65, 16.17). 

Мотив обновления свойственен не только текстам пророков, 
а присущ также поэтическим книгам Ветхого Завета (см.: новая песнь 
Пс. 143/144, 9; 149, 1). Вместе с тем несомненно, что его доминанта при-
ходится на книги великих пророков — Исаии, Иеремии (Иер. 31, 31–33; 
Плач. 3, 23; 5, 21), Иезекииля (11, 19; 18, 31; 36, 26).

В экзегезе Древней Церкви пророчества о новом небе и новой 
земле (Ис. 65, 17; 66, 22) понимаются как восстановление утраченного 
единства человека с Богом и друг с другом. Таким образом, новое тво-
рение противопоставляется падшему миру, являясь, по сути, его пре-
одолением и преображением. 

Принципиальное различие между древними церковными экзегета-
ми и современными комментаторами в интерпретации мотива обнов-
ления состоит в следующем. Избранные нами экзегеты Древней Церк-
ви (Евсевий Кесарийский, свт. Кирилл Александрийский, блж. Иероним 
Стридонский, блж. Феодорит Кирский) при анализе Книги Исаии обра-
щаются к тексту Септуагинты и Гекзаплам Оригена, современные ис-
следователи анализируют Масоретский текст. Если для церковных эк-
зегетов начало обновления обусловлено деятельностью Отрока / Раба 
Господня (Ис. 42, 1–4; 49, 1–6; 50, 4–9; 52, 13 — 53, 12), прикровенно ука-
зывающим на Господа Иисуса Христа, то для современных коммента-
торов Книги Исаии мотив обновления, прежде всего, связан с деятель-
ностью персидского царя Кира II (см. Ис. 44, 45 глл.), своей политикой 
открывшего возможность завоёванным вавилонянами народам вер-
нуться на родину.

Часть первая // БВ. 2025. № 2 (57). С. 21; Словарь библейских образов / пер. с англ. Санкт
Петербург, 2005. С. 693–694, s. v. «новое».



32 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

Для церковной традиции характерно прочтение пророчеств Исаии 
об обновлении исключительно в свете Нового Завета, в то время как со-
временные комментаторы воспринимают их в рамках сложившей-
ся исагогической парадигмы, разделившей книгу Исаии на три части 
(Ис. 1–39, 40–55, 56–66). Поскольку большая часть пророчеств об обнов-
лении приходится на вторую и третью части Книги Исаии, время на-
писания которых современная критическая наука связывает с эпохой 
Вавилонского плена, а также возвращением из него и послепленным 
периодом, то комментаторы видят в них исключительно предсказа-
ние об освобождении народа Израиля из Вавилонского плена и вос-
становлении Иерусалима. 

Как было показано выше, взгляд на эти пророчества, ограничен-
ный только ближайшим историческим контекстом, не был свойствен 
экзегетам Древней Церкви: они его не отрицали, но и не считали до-
статочным, прежде всего интерпретируя перечисленные пророчества 
в свете Нового Завета. 

Исключениями являются гимн «новая песнь» в (Ис. 42, 10–13) и про-
рочество о новом небе и новой земле (Ис. 65, 17 и 66, 20). И древние эк-
зегеты, и современные исследователи понимают их эсхатологически. 
Однако и здесь есть различия, у христианских экзегетов они отчасти 
получили исполнение уже в Евангелии, которое является началом эс-
хатологии. В обоих случаях полноценное участие язычников в гряду-
щем Царстве Божием является верным признаком эсхатологической 
темы как для древних авторов, так и для современных библеистов.

Комментируя пророчества Ветхого Завета, содержащие мотив об-
новления, церковные экзегеты непременно обращаются к Новому За-
вету: новое небо и новая земля (2 Пет. 3, 13; Апок. 21, 1.2); новая песнь 
(Апок. 5, 9), новый Иерусалим (Апок. 3, 12), новое имя (Апок. 2, 17). Оче-
видно, что новозаветное понимание этих пророчеств существенно от-
личается от ветхозаветного. Многое из того, что для древнего Израи-
ля было прикровенным, в Новом Завете обрело исполнение. Об этом 
свидетельствует Апокалипсис, развивая мотив обновления и перено-
ся его с новым содержанием в новый исторический, эсхатологический 
контекст (Апок. 2, 17; 3, 12; 5, 9; 21, 1).

В завершение отметим уникальность мотива обновления в биб
лейской письменности. Ни в какой другой культуре древности этот 
мотив не получил такого всестороннего развития. Нам известно лишь 
одно исключение — четвёртая эклога «Буколик» Вергилия, где поэт го-
ворит о возврате золотого века («Сатурнова царства»):



33МОТ ИВ ОБНОВ ЛЕНИ Я В КНИГ Е ПР ОР ОК А ИС А ИИ 

«Круг последний настал по вещанью пророчицы Кумской,
Сызнова ныне времён зачинается строй величавый,
Дева грядёт к нам опять, грядет Сатурново царство,
Снова с высоких небес посылается новое племя…»28

(4–7, пер С. Шервинского).

С. С. Аверинцев, комментируя данный фрагмент, указывал, что хри-
стиане долго понимали IV эклогу по-своему: Дева — Мария, чудесный 
Младенец — Христос29.

Источники

Origenes. De principiis // Origenes Werke. Bd. 5: De Principiis [Peri archōn]. Leipzig: J. C. 
Hinrichs, 1913. (Die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten drei Jahrhunderte; 
Bd. 22). S. 1–364.

Vergilius Maro. Ecloga // The Bucolics and the Eight Books of the Aeneid of Virgil / ed. H. S. 

Frieze. New York (N. Y.): D. Appleton, 1882.

Литература

Аверинцев С. С. Две тысячи лет с Вергилием // Аверинцев С. С. Образ античности. Санкт
Петербург: Азбука-классика, 2004. С. 202–224.

Кашкин А. С. Журнал для исследования Ветхого Завета. Библиографический обзор. Часть 
4: 1980 // Библия и христианская древность. 2022. № 3 (15). С. 183–191.

Нестерова О. Е. Ослица с осленком (Зах. 9, 9. и Мф. 21): принципы «внутрибиблейской эк-
зегезы» и особенности интертекстуального подхода к интерпретации библейских 
текстов // Вестник ПСТГУ. Серия III: Филология. 2022. Вып. 72. С. 63–82.

Петров А. Е. Книга Исход в древних экзегетических традициях // Исход // Православная 
энциклопедия. 2012. Т. 18. С. 31–58. 

Anderson T. D. Renaming and Wedding Imagery in Isaiah 62 // Biblica. 1986. Vol. 67. № 1. P. 75–80.

Childs B. S. Introduction to the Old Testament as Scripture. [Philadelphia (Pa.)]: Fortress, 1979. 

Childs B. S. Old Testament Theology in a Canonical Context. Philadelphia (Pa.): Fortress Press, 
1986. 

Childs B. S. Isaiah. A Commentary. First edition. Louisville (Ky.): Westminster John Knox Press, 
2001.

Childs B. S. The Struggle to Understand Isaiah as Christian Scripture. Grand Rapids (Mich); 
Cambridge: W. B. Eerdmans, 2004.

Duhm B. Das Buch Jesaia: übersetzt und erklärt. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1892.

28	 Vergilius Maro. Ecloga IV, 5–6 // The Bucolics and the Eight Books of the Aeneid of Virgil / 
ed. H. S. Frieze. New York (N. Y.), 1882. Рус. пер. С. Шервинского: Публий Вергилий Марон. 
Буколики. Эклога IV // Он же. Буколики. Георгики. Энеида / пер. с лат. Москва, 1971. С. 40.

29	 Аверинцев С. С. Две тысячи лет с Вергилием // Аверинцев С. С. Образ античности. Санкт
Петербург, 2004. С. 221–222.



34 ПР ОТОИЕРЕЙ Б ОРИС Т ИМО ФЕЕВ, Ми х аил   А натольевич  Скобелев

Fishbane M. Biblical Text and Texture. A Literary Reading of Selected Texts. Oxford: Oneworld, 
1998.

Hanson P. D. The Dawn of Apocalyptic: The Historical and Sociological Roots of Jewish 
Apocalyptic Eschatology. Philadelphia (Pa.): Fortress Press, 1975.

Pascale R. A. B. Childs «Old Testament Theology in a Canonical Context», 1986 // The Journal 
of Religion. 1987. Vol. 67. № 4 (oct.). P. 534–535.

Stamm J. J. «Berît ‘am bei Deuterojesaja» // Probleme biblischer Theologie: Gerhard von Rad 
zum 70. Geburtstag. Munich: Christian Kaiser, 1971. S. 510–524.



НАРРАТИВНАЯ 
ГЕРМЕНЕВТИКА 
И ЕЁ ЗНАЧЕНИЕ 
ДЛЯ ПРАВОСЛАВНОЙ 
БИБЛЕЙСКОЙ НАУКИ
ЧАСТЬ 2: НАРРАТИВНЫЙ ПОВОРОТ 

И НАРРАТИВНАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА

Священник Дмитрий Барицкий

кандидат богословия, кандидат филологических наук
доцент по кафедрам филологии и библеистики Московской 
духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
baricky1981@yandex.ru

Для цитирования: Барицкий Д., свящ. Нарративная герменевтика и её значение для пра-
вославной библейской науки. Часть 2: Нарративный поворот и нарративная герменев-
тика // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 35–57. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.002

Аннотация� УДК 801.73 (27-277.2)

Статья описывает и анализирует методологические установки одного из ключевых направ-
лений современной нарратологии — нарративной герменевтики, а также оценивает возмож-
ность и продуктивность использования её принципов и понятийно-терминологического 
аппарата в контексте православной библейской науки. В настоящем разделе рассматрива-
ются те тенденции в области гуманитарной мысли второй половины XX в., результатом ко-
торых стала реабилитация нарратива. Отмечается, что эти процессы протекали как в твор-
ческом, так и теоретическом дискурсе. Особое внимание уделяется анализу тех положений 
нарративной герменевтики, которые представляются наиболее значимыми для их исполь-
зования в контексте библейских исследований. Ключевые принципы нарративной герме-
невтики рассматриваются в эпистемологическом, онтологическом и этическом аспектах.



36 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

Ключевые слова: Священное Писание, герменевтика, философская герменевтика, 
библейская герменевтика, нарративная герменевтика, нарративный поворот, наррато-
логия, библейский нарратив, повествование.

Статья поступила в редакцию 22.1.2025; одобрена после рецензирования 15.2.2025

Narrative Hermeneutics and its Significance for Orthodox 
Biblical Scholarship. Part 2: The Narrative Turn and 

Narrative Hermeneutics

Priest Dmitry Baritskiy

PhD in Theology, PhD in Philology
Associate Professor at the Departments of Philology and Biblical Studies at the 
Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia
baricky1981@yandex.ru

For citation: Baritskiy, Dmitry, priest. “Narrative Hermeneutics and its Significance for Ortho-
dox Biblical Scholarship. Part 2: The Narrative Turn and Narrative Hermeneutics”. Theological 

Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 35–57 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.002

Abstract. The article is devoted to the description and analysis of methodological approaches of 
one of the key directions of modern narratology, narrative hermeneutics, as well as the assess-
ment of the possibility and productivity of using its principles and conceptual and terminological 
system in the context of Orthodox biblical scholarship. This section examines those trends in the 
field of humanitarian thought in the second half of the 20th century that resulted in the rehabili-
tation of narrative. It is noted that these processes took place both in creative and theoretical dis-
course. Special attention is paid to the analysis of those provisions of narrative hermeneutics that 
seem to be the most significant for their use in the context of biblical studies. The key principles of 
narrative hermeneutics are examined from epistemological, ontological, and ethical perspectives.

Keywords: Holy Scripture, hermeneutics, philosophical hermeneutics, biblical hermeneutics, 
narrative hermeneutics, narrative turn, narratology, biblical narrative, narrative.

The article was submitted on 1/22/2025; approved after reviewing on 2/15/2025



37Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Возвращение к нарративу 

В 1970-е гг. обсуждаемая нарративистами резкая оппозиция между ре-
альностью (отображённой в человеческом опыте) и повествованием 
ставится под вопрос. Вместо этого делается акцент на глубоком пере-
плетении опытного восприятия жизни и его повествовательной интер-
претации. По мнению ряда исследователей, эти тенденции и состав-
ляют суть явления, известного по названием «нарративный поворот»1.

Подобно антинарративным настроениям, возвращение к пове-
ствованию возникает первоначально в рамках художественного дис-
курса. Его реабилитация начинается с того, что французские писатели 
критикуют идеи сторонников антинарративного движения о само-
референциальности рассказа. Нарративисты выдвигают противопо-
ложный тезис: именно благодаря повествованию человек получает 
способность ориентироваться в реальном мире. Кроме того, именно 
благодаря тому, что мы интерпретируем свой опыт, используя нарра-
тивы культуры, наша жизнь представляет собой не хаос разрозненных 
фрагментов, а становится осмысленным целым. Мы становимся теми, 
кто мы есть, в процессе рассказывания историй о себе. В свою очередь, 
эта активность осуществляется в диалогическом отношении к исто-
риям, которые мы слышали. Иными словами, мы создаём себя и свою 
жизнь, пересказывая или оспаривая те нарративные модели, которые 
нам предлагает культурный контекст. Таким образом нарративисты 
не дискутируют напрямую с идеей радикального противопоставления 
мира, который существует «сам по себе», рассказу о нём. В первую оче-
редь, они сосредотачивают внимание на том, как при помощи нарра-
тива субъект создаёт осмысленный порядок. 

Яркий пример подобного подхода — творчество М. Турнье. По его 
мысли, способность создавать историю, миф, отличает человека от жи-
вотных. Мы обретаем «человеческую сексуальность, сердце и вообра-
жение только благодаря журчанию историй и калейдоскопу образов, 
которые окружают нас в колыбели и сопровождают до самой могилы»2, 

1	 «Нарративному повороту» посвящено большое количество исследований. Со всей под-
робностью обсуждение кризиса повествования и возвращения к нему описывается в мо-
нографии: Meretoja H. The Narrative Turn in Fiction and Theory: The Crisis and Return of 
Storytelling from Robbe-Grillet to Tournier. Basingstoke, 2014. Х. Меретойа рассматривает 
нарративный поворот не только как явление, которое имело место в рамках теоретиче-
ского дискурса. По её мысли, возвращение к нарративу — это более широкий культур-
ный феномен, затронувший все сферы жизни человека.

2	 Tournier M. The Wind Spirit: An Autobiography. Boston (Mass.), 1988. P. 158–159.



38 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

т. е. повествование формирует наше бытие в этом мире. Человеческая 
идентичность, согласно М. Турнье, есть во многом результат подобной 
нарративной активности. При помощи историй литература способна 
фиксировать и отображать наш опыт переживания реальности. Важ-
но отметить, что эти повествовательные модели возникают не в ваку
уме. Автор создаёт их в диалоге с уже существующими в рамках куль-
туры моделями нарратива. 

Эту закономерность М. Турнье иллюстрирует в своём романе «Лес-
ной царь» (1970 г.). Именно в диалоге с культурными нарративами кон-
ституируется идентичность главного героя романа — Авеля Тиффожа. 
Он осмысляет себя и свою судьбу через призму преданий и легенд. С од-
ной стороны, это предание о св. Христофоре — древнем мученике, ко-
торый перенёс на своих плечах через бурный поток Христа, приняв-
шего облик ребёнка. С другой — о лесном царе, мифическом существе, 
которое похищало детей. Эта фигура наиболее известна по балладе Гёте 
«Лесной царь» (нем. «Der Erlkönig»). Всё, что видит и переживает Авель, 
он осмысляет через призму этих сюжетов. Иными словами, они пред-
лагают ему модель для формирования личного опыта и ориентации 
в мире. События Второй мировой войны, ситуация, в которой он ока-
зался, интерпретируется им в контексте мифической драмы борьбы 
света и тьмы. Именно так А. Тиффож воспринимает всё, что происхо-
дит с воспитанниками спецшколы в замке Кальтенборн, из которых 
нацистская пропаганда формирует отряды гитлерюгенд. Так оно ос-
мысляется героем через призму символических нарративов. Старые 
истории переписываются и перетолковываются с точки зрения совре-
менности. Так М. Турнье показывает, что культурный нарратив ожива-
ет всегда в конкретной ситуации. Иными словами, интерпретация од-
ного и того же сюжета всегда ситуативно обусловлена. Именно с этим 
связана амбивалентность образа Авеля. Он предстает перед самим со-
бой и перед читателем то в светлом амплуа детоносца, то в мрачной 
и жуткой ипостаси людоеда из Кальтенборна. 

Подобному постоянному переосмыслению подвергаются все нар-
ративы, не только личные, но и общекультурные. Прошлое постоянно 
пересказывается в связи с настоящим и будущим. Форма этого пере-
сказа зависит от исторического момента и культурной перспекти-
вы, в рамках которой интерпретатор осмысляет свой индивидуаль-
ный временно́й опыт. Это не означает, что жизнь человека состоит 
из одного непрекращающегося и целостного нарратива. Скорее, это 



39Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

«динамичное взаимодействие бесчисленных нарративных фраг-
ментов, которые образуют все новые и новые констелляции, всту-
пают в отношения соперничества, конфликта и диалога и подвер-
гаются бесконечным пересмотрам»3. 

Итак, по всей видимости писатели-нарративисты приближают-
ся к осознанию того, что нарративная интерпретация — это не просто 
когнитивная процедура. Создание историй напрямую влияет на наше 
существование в мире. Истории не виртуально, а реально конституи-
руют наше бытие. Наша жизнь — постоянный интерпретативный про-
цесс, в котором проживание опыта реальности и рассказ об этом опы-
те тесно переплетаются и взаимно определяют друг друга4. 

Нарративная герменевтика 

Ту работу по реабилитации нарратива, которую начали представите-
ли творческой интеллигенции, продолжили мыслители-теоретики. 
Благодаря их трудам художественные интуиции получили осмысле-
ние и выражение в понятиях и терминах словаря философии и фило-
логической науки. 

Со всей силой нарративная проблематика проявила себя в теоре-
тическом дискурсе в 1980-е гг. Предметом изучения учёных и мысли-
телей стало то, как именно повествование связано с понятиями субъ-
ективности и идентичности. Как именно нарратив формирует наше 
отношение к миру и к самому себе? Как соотносится нарратив и чело-
веческое «я»?

Большой вклад в разработку этой темы внесли мыслители и учё-
ные: Д. Брунер, А. Макинтайр, П. Рикёр, Ч. Тейлор. Благодаря их тру-
дам5 в рамках герменевтической традиции мысли возникло и начало 
развиваться новое направление — «нарративная герменевтика»6. Это 

3	 Meretoja H. Narrative and Human Existence: Ontology, Epistemology and Ethics // New 
Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 101.

4	И нтерес к тому, как люди строят свои жизненные истории при помощи прочитанных 
или услышанных ими нарративов, — довольно распространённая тема многих совре-
менных произведений, жанр которых можно обозначить как метанарративный роман.

5	Н аиболее значимыми для нарративной герменевтики являются следующие моногра-
фии и статьи: Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 691–710; 
MacIntyre A. After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame (Ind.), 1984; Ricœur P. Temps 
et récit. Paris, 1983–1985; Taylor C. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. 
Cambridge (Mass.), 1989.

6	 О том, что собой представляет нарративная герменевтика и какое место она занима-
ет среди нарратологических исследований, см.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding 



40 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

дисциплина на стыке философской герменевтики и нарратологии, 
которая делает главным предметом своего исследования роль, кото-
рую играет нарратив в акте понимания человеком мира и самого себя, 
а также рассматривает то, как человек конституирует свою идентич-
ность и окружающую культурную действительность при помощи сво-
ей врождённой способности рассказывать истории.

Нарративная герменевтика, согласно утверждению Х. Меретойа, 
имеет в основе положения, восходящие, с одной стороны, к традиции 
мысли Ф. Ницше, с другой — к философии Э. Гуссерля. Ницшеанская 
герменевтическая концепция делает акцент не только на том, что весь 
мир, с которым мы взаимодействуем, есть результат нашей интерпре-
тации7, но и на том, что интерпретация имеет перформативный харак-
тер, т. е. она всегда имеет отношение к власти, к действию и принима-
ет непосредственное участие в построении человеческой реальности, 
а также её формировании и преобразовании. В свою очередь, тради-
ция феноменологической герменевтики акцентирует на том, что по-
нимание — это человеческий способ бытия в мире воплощённых и ове-
ществлённых субъектов, которые находятся в процессе постоянного 
становления, протекающего во времени. «Вместе эти традиции обра-
зуют продуктивную основу для нарративной герменевтики, которая 
исследует нарративы как практики интерпретации. Эти практики су-
ществуют в отношениях диалога и борьбы в мире, а не просто в неко-
торой текстовой вселенной»8. 

Данная позиция была усилена в онтологической герменевтике 
М. Хайдеггера и Г.-Г. Гадамера, идеи которых также лежат в основе нар-
ративной герменевтики. Способность к интерпретации рассматривает-
ся мыслителями как базовая структура нашего сознания, изначальный 
способ бытия человека в мире9. Иными словами, это не только созна-
тельный акт ума или же особая духовно-интеллектуальная практика, 
направленная на извлечение таинственного смысла из произведения, 
но интерпретация начинается на дорефлексивном уровне. Воспринимая 
мир определённым образом, мы уже его интерпретируем и наделяем 

Narrative Hermeneutics // Storyworlds: A Journal of Narrative Studies. 2014. Vol. 6 (2). P. 1–27.
7	 Ницше Ф. Воля к власти. Опыт переоценки всех ценностей. Москва, 2005. С. 281: «Фак-

тов не существует, а только интерпретации».
8	 Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 99.
9	 См.: Талалаева Е. Ю., Пронина Т. С. Понимание как универсальная герменевтическая сре-

да в философии Мартина Хайдеггера и Ханса-Георга Гадамера // Вестник ВГУ. Серия: Фи-
лософия. 2020. № 2. С. 118–123.



41Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

тем или иным смыслом10. Как говорили об этом М. Хайдеггер и Г.-Г. Га-
дамер, мы всегда понимаем «нечто как что-то» (нем. «Etwas-als-Etwas-
Verstehen»)11. Это означает, что реальность не дана нашему восприятию 
такой, какая она есть «сама по себе» или же «на самом деле»12, о чём так 
или иначе говорили представители эмпирико-позитивистской мысли 
и антинарративных течений. Реальность опосредуется языковым про-
токолом, который укоренён в нашем сознании. 

Развивая эти положения, нарративная герменевтика утвержда-
ет, что познание и понимание окружающего мира и самого себя — это 
всегда герменевтическая активность. Весь наш опыт имеет структуру 
интерпретации13. Именно благодаря герменевтической активности по-
знающий субъект конституирует сам себя и окружающую его культур-
ную действительность. Кроме того, поскольку мы ограничены рамками 
определённой культурно-исторической ситуации, непосредственного 
доступа к себе у нас не существует. Досемиотический, докультурный 
опыт восприятия реальности, о котором говорят позитивисты, нам 

10	 Согласно этому широкому пониманию герменевтики, интерпретация является не «созна-
тельным актом ума», а скорее частью автоматизированных интерпретационных прак-
тик, которые в значительной степени ускользают от нашего сознания. См.: Meretoja H. For 
Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 98.

11	Ц ит. по: Meretoja H. Narrative and Human Existence // New Literary History. 2014. Vol. 45 (1). 
P. 96.

12	Н есмотря на то, что нарративная герменевтика не работает напрямую с сенсорным вос-
приятием, она отталкивается именно от того положения науки о сознании, согласно ко-
торому чувственный опыт воспринимающего субъекта обусловлен особенностями его 
ментального состояния (зачастую используется выражение «приватные ментальные со-
стояния» или термин «квалиа»). Иными словами, наше восприятие одних и тех же явле-
ний внешнего и внутреннего мира уникально, и говорить об объективности восприятия 
затруднительно уже на уровне элементарных психофизиологических процессов. Яркий 
пример — то, как мы воспринимаем цвет. Как писал по этому поводу Эрвин Шрёдин-
гер, «ощущение цвета невозможно объяснить в рамках объективной картины волн све-
та, имеющейся у физиков. А мог бы физиолог объяснить это, обладай он более полными 
знаниями о процессах, происходящих в сетчатке, и вызываемых ими нервных процес-
сах в зрительных нервных узлах и мозге? Я так не думаю. В лучшем случае мы бы полу-
чили объективные знания о том, какие нервные волокна возбуждаются и в каком соот-
ношении; вероятно, точно узнали бы процессы, которые они вызывают в определенных 
клетках мозга в те моменты, когда наш разум регистрирует ощущение желтого цвета 
в определенном направлении или области нашего поля зрения. Но даже такое подроб-
ное знание ничего не расскажет нам об ощущении цвета». См.: Шрёдингер Э. Разум и ма-
терия. Ижевск, 2000. С. 84.

13	 См.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 10.



42 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

недоступен. Процесс самопонимания и созидания собственной иден-
тичности всегда опосредован «знаками, символами и текстами»14 куль-
турной традиции, ключевую роль среди которых играет именно нарра-
тив. Подобно языку он является тем протоколом, по законам которого 
мы воспринимаем самих себя и окружающий нас мир.  

Взаимодействие опыта и нарратива в концепции 
П. Рикёра 

Наиболее ярко идеи, положенные непосредственно в основу нарратив-
ной герменевтики, представлены в творчестве французского философа 
П. Рикёра. В своей работе «Время и рассказ» и «Я как другой» он разра-
батывает теорию нарративной субъективности. П. Рикёр показывает, 
как понимание того, кто мы есть, сама наша идентичность формиру-
ется в динамичном, протекающем во времени, процессе постоянной 
интерпретации собственного опыта в свете нарративов культуры. Так-
же он исследует то, как в процессе этой герменевтической активности 
трансформируются сами нарративные паттерны. Мы опираемся на них 
для того, чтобы придать форму нашему временно́му опыту и в резуль-
тате преобразуем их же в свете нового жизненного опыта15. 

Для того чтобы описать это диалектическое взаимодействие опы-
та и нарратива, П. Рикёр заимствует у Аристотеля понятие mimēsis 
(греч. μίμησις). По мысли французского философа, это герменевтиче-
ская операция, которую осуществляет наше сознание. Эта операция 
неоднородна. П. Рикёр выделяет и подробно характеризует три фазы 
её протекания. 

Mimēsis-Ι (префигурация) — это первичная обработка нашим со-
знанием тех данных, которые мы получаем, взаимодействуя с реально-
стью. Интерпретируя разнородный жизненный материал, мы находим 
в нём определённые закономерности, чтобы привести этот хаос впе-
чатлений в порядок. Сознание накладывает на полученный опыт кон-
цептуальную сетку: определяет структуру действия, наделяет проис-
ходящее первичным (у П. Рикёра символическим) значением, а также 

14	 Ricœur P. From Text to Action: Essays in Hermeneutics II. Evanston (Ill.), 1991. P. 15.
15	В . В. Бабич, исследуя подробно описание этого процесса П. Рикёром, изображает его гра-

фически в виде спирали. Эта динамическая структура наглядно демонстрирует, как «нарра-
тив объединяет действия, характер и ценности в некое единство, синтезируя диалектиче-
ские оппозиции, определенные воплощением». См.: Бабич В. В. Нарративная идентичность 
и этический субъективизм // Контекст и рефлексия: философия о мире и человеке. 2023. 
Т. 12. № 3A–4А. С. 18.



43Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

устанавливает временные параметры. Согласно П. Рикёру, этот уро-
вень предпонимания необходим для того, чтобы перейти к повество-
ванию о происходящем, а потому его можно рассматривать как свое-
образный черновик, эскиз для предстоящего рассказа.

Mimēsis-II (конфигурация) — это мир повествования. То, что Ари-
стотель называл mythos (греч. «μῦθος» — «интрига» / «фабула»). Это нарра-
тивная структура, которая, по словам П. Рикёра, характеризуется завер-
шённостью, целостностью и протяжённостью. То временно́е несогласие 
опыта, которое всё ещё продолжает жить на уровне mimesis-I, приво-
дится на этом уровне к согласию при помощи нарративных шаблонов. 

Если сам опыт (первичное восприятие действительности на уров-
не mimesis-I) имеет структуру интерпретации, то культурные нарра-
тивы имеют структуру «двойной герменевтики», поскольку они явля-
ются интерпретациями опыта, который уже является интерпретацией 
реальности. Цель нарратива — сфокусировать наше внимание на от-
дельных аспектах опыта, указать на особо значимые связи между его 
элементами, подчеркнуть их уникальный статус.

Наконец, mimēsis-III (рефигурация) представляет собой акт ин-
терпретации произведения читателем. Читатель вступает в диалог 
с текстом, пытаясь выяснить, какое же послание ему передал автор. 
В процессе чтения он интегрирует нарратив в свой собственный мир, 
испытывает от этого определённые эмоции и под влиянием прочитан-
ного преобразует свою деятельность. На уровне mimesis-III происходит 
рефигурация темпорального опыта (mimesis-I), отображённого в тексте 
(mimesis-II), в результате чего возникает новый опыт (mimesis-I) и но-
вый нарратив (mimesis-II). И далее миметический цикл повторяется. 

Таким образом, повествование появляется на свет благодаря тому, 
что автор осмысляет временно́й опыт своей жизни, и оно возвращает-
ся к жизни посредством читателя, который прочитывает его через при-
зму своего опыта. 

«Герменевтический круг между рассказом и временем постоянно 
возрождается в круге, который образуется стадиями мимесиса»16. 

Миметическая модель позволяет П. Рикёру уйти от резкого про-
тивопоставления опыта проживания реальности нарративу, при по-
мощи которого мы якобы навязываем реальности значимый порядок. 
Нарративная герменевтика против идеи, согласно которой мы сначала 

16	 Рикёр П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. Москва; Санкт-Петербург, 
1998. С. 93.



44 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

проживаем жизнь, а уже потом осмысляем свой опыт и подбираем 
для него подходящую форму рассказа. Она утверждает, что прожива-
ние опыта и рассказ об этом проживании переплетены друг с другом 
«в сложном движении взаимной детерминации»17. 

Элементы нарративизации появляются уже на уровне воспри-
ятия мира, как его первичная интерпретация. Наш опыт реальности 
имеет преднарративную структуру (это «эскиз», «черновик» нарра-
тива). Мы интерпретируем действительность по определённым пра-
вилам, которые получают логическое развитие в нарративе. Иными 
словами, осмысление событий через призму нарративных шаблонов 
(сюжетов) — это всего лишь диалектическое продолжение герменев-
тической активности на уровне mimesis-I, а не отдельно стоящая ког-
нитивная операция. Как замечает по этому поводу Х. Меретойа, «чело-
веческое существование “само по себе” включает процесс постоянной 
интерпретации и создания смысла, и поэтому проблематично устанав-
ливать оппозицию между проживанием и рассказыванием, предпола-
гая, что только последнее включает интерпретацию»18. 

Итак, нарративизация (в терминологии П. Рикёра «emploiment» — 
с фр. «осюжечивание») не фальсифицирует наш опыт реальности. Это 
есть не что иное, как творческая реорганизация или реконструкция на-
шего бытия на ином миметическом уровне. Содержанием этой операция 
является «схватывание вместе» опыта и событий. Её цель — объединить 
согласие и несогласие, порядок и беспорядок, которые характеризуют 
наш опыт19, поэтому между нарративами и опытом восприятия мира 
нет разрыва. Наше восприятие мира изначально глубоко нарративно20. 
Следовательно, уместно говорить о существовании интерпретацион-
ного континуума, который «простирается от базовой интерпретаци-
онной структуры чувственного восприятия до более сложных смысло
образующих практик, таких как нарративные интерпретации опыта»21.

17	 Meretoja H. Narrative and Human Existence // New Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 96.
18	 Ibid. P. 97.
19	 Подробнее о том, как П. Рикёр представляет себе протекание этой герменевтической 

операции, см.: Барицкий Д. , свящ. Генезис библейского нарратива через призму фило-
софской герменевтики П. Рикёра // БХД. 2024. № 1 (21). С. 188–207.

20	 Здесь необходимо сделать существенную оговорку. Утверждение нарративной герменев-
тики, что весь наш опыт имеет интерпретационную структуру, «не означает, что весь опыт 
имеет повествовательную структуру». См.: Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 
2016. Vol. 8 (1). P. 103.

21	 Meretoja H. Narrative and Human Existence. P. 98.



45Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Опыт реального и Трансцендентное

Итак, нарративная герменевтика подчёркивает и объясняет связь меж-
ду опытом проживания реальности и нарративом. Но связан ли опыт 
проживания реальности с самой реальностью? Насколько нарратив-
на сама жизнь? Можем ли мы доказать, что наше сознание не играет 
с нами шутку, скрывая от нас при помощи повествования бессмыслен-
ность и хаотичность происходящего вокруг? Т. е. не является ли миме-
тическая деятельность грандиозной фальсификацией, на чём настаи-
вали антинарративисты? Ответ на этот вопрос П. Рикёр предлагает, 
опираясь на учение блж. Августина о времени. 

Французский мыслитель акцентирует на важной закономерности, 
которую сформулировал христианский богослов: чем сильнее intentio 
(«напряжение») человеческого духа, тем больше distentio animi («растя-
жение души»). Иначе говоря, чем сосредоточенней мы вглядываемся 
в свой временно́й опыт, чтобы создать на его основании единую, свя-
занную историю, тем масштабнее и детальнее открывается нашему вну-
треннему взору картина темпорального рассеяния фактов этого опыта. 
И наоборот, разнородные события, которые произошли в разное время 
и в разных местах, мы схватываем единомоментно. Мы видим связь 
между ними, а потом на основании этого рассказываем историю. Так, 
благодаря способности к intentio духа наше сознание приводит времен-
но́е несогласие к согласию.

П. Рикёр отмечает, что здесь блж. Августин очень близко подхо-
дит к теме соотношения времени и вечности. 

«В сущности, вся диалектика intentio–distentio, присущая самому вре-
мени, возобновляется под знаком противоположности между веч-
ностью и временем»22. 

Для блж. Августина вечность связана с мыслью о Божественном 
Слове, в котором «ничто не преходит, но пребывает как настоящее 
во всей полноте»23. В свою очередь, intentio духа — это сосредоточенность 
на Слове, в Котором содержится вся полнота смысла и актуальность 
настоящего, поэтому именно в этой реальности рассеянные во време-
ни и пространстве вещи присутствуют единомоментно. Здесь они об-
ретают подлинный смысл, а также становится очевидной связь между 

22	 Рикёр П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. Москва; Санкт-Петербург, 
1998. С. 38.

23	 Aurelius Augustinus. Confessio XI, 11, 13 // CCSL. 27. P.  201. Рус. пер.: Августин Аврелий. Ис-
поведь [XI, 13]. Москва, 1992. С. 165.



46 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

ними. Другими словами, именно в intentio духа рассеянный во време-
ни опыт человека становится логосным. Он углубляется, получает свя-
занность, наполненность, осмысленность. Мы видим реальность та-
кой, «какая она есть на самом деле», т. е. в замысле Творца. Это взгляд 
на нашу реальность из вечности. Предвосхищение эсхатологического 
момента «ныне», в котором, по слову ап. Павла, будут испытаны огнём 
все наши дела24, в котором откроется полнота замысла Творца о нашей 
жизни и событиях, её наполнявших25. 

Итак, для того, чтобы установить связь между реальностью и опы-
том её проживания, П. Рикёр ссылается на богословский аргумент. 
Мы воспринимаем эту жизнь опосредованно. С одной стороны, по-
средством знаков, символов и текстов, с другой — посредством Боже-
ственного Логоса, в свете Которого мы получаем возможность читать 
и творить истории о реальности26. Именно вера в генетическую связь 
нашего духа со Словом Божиим, вера в то, что между ними существу-
ют отношения конгруэнтности, обеспечивает существование подоб-
ных отношений между сознанием человека и течением жизни. И даже 
если некоторые истории бывают ложными и искажают действитель-
ность, есть подлинная история о жизни. И доступна она становится нам 

24	 1 Кор. 3, 13–15: «… Каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне от-
крывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. У кого дело, которое он стро-
ил, устоит, тот получит награду. А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем, 
сам спасется, но так, как бы из огня».

25	 Подробнее об этом см.: Барицкий Д., свящ. Генезис библейского нарратива через призму 
философской герменевтики П. Рикёра // БХД. 2024. № 1 (21). С. 202–205.

26	В . Н. Лосский связывает динамику духовной жизни с возрастанием в познании Бога, 
с пребыванием в Божественном свете, а также с возрастанием «сознательности» (тер-
мин В. Лосского), которая на языке восточных аскетических авторов называется «по-
знание» / «ведение» (gnosis). См.: Лосский В. Н. Боговидение. Москва, 2003. С. 283: «Если 
жизнь во грехе иногда бывает нарочито бессознательной <…>, жизнь в благодати есть 
непрестанное углубление сознания, опытное возрастание в Божественном свете». Оче-
видно, что эта сознательность касается всех аспектов человеческой деятельности, в том 
числе и работы нашего мышления. Как пишет В. Н. Лосский, «Божественный свет стано-
вится основой нашего сознания: в нем мы познаем Бога и познаем самих себя» (Там же. 
С. 295). Благодать просвещает наш ум и влияет на то, как мы структурируем опыт сво-
ей жизни, как мы рассказываем истории, как мы их интерпретируем. Каждая герменев-
тическая операция осуществляется в Божественном свете и имеет своим содержанием 
соотнесение предмета интерпретации с Высоким Смыслом, с Богом. Будучи озаренным 
светом благодати, ум человека начинает видеть свет Божественного Слова в разрознен-
ных фактах своего временно́го опыта (как говорится об этом в Писании, во свете Твоем 
узрим свет (Пс. 35, 10)). События жизни, которые до этого могли казаться ему случайны-
ми и бессмысленными, являют глубокий смысл.



47Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

тогда, когда мы обращаемся к её подлинному Автору — Тому, кто Один 
может дать свет нашему разуму и наполнить смыслом происходящее.  

Реинтерпретация и диалог

Через призму этой «тройной герменевтики»27 представители нарра-
тивной герменевтики предлагают взглянуть на формирование нар-
ративной идентичности действующего субъекта. Это формирование 
представляется как нескончаемый динамичный процесс, растяну-
тый во времени. Мы непрерывно реинтерпретируем и пересказываем 
свой прошлый опыт с точки зрения настоящего, связывая его с опы-
том, через который проходим в данный момент, а также с точки зре-
ния предвосхищаемого нами будущего. 

В терминах модели П. Рикёра эта означает, что восприятие реаль-
ности (mimesis-I) трансформируется в литературные и исторические 
нарративы (mimesis-II). В свою очередь, эти нарративы переосмысля-
ются в новой ситуации и в таком рефигурированном виде становятся 
частью опыта познающего субъекта (mimesis-III). После этого цикл по-
вторяется. Точка завершения миметического цикла постоянно смеща-
ется по отношению к той, в которой этот цикл начинается. Причём это 
смещение не только хронологическое, но и семантическое. Читатель 
(даже если он с автором одно и то же лицо) всегда по-новому осмыс-
ляет опыт, зафиксированный в тексте, и таким образом переписывает 
историю, устанавливает в ней новые значимые связи. А потому умест-
нее говорить не о герменевтическом круге, а о герменевтической спи-
рали, для которой характерен процесс семантического приращения (в 
терминологии П. Рикёра — «иконического приращения»). 

Подобная структура интерпретации опыта, в ходе которой фор-
мируется нарративная идентичность, позволяет критически дистан-
цироваться от идеи, что эта идентичность имеет стабильное ядро. Ведь 

27	 Х. Меретойа так объясняет выражение «тройная герменевтика»: «Я предлагаю, что если 
мы начнем с ключевого герменевтического инсайта, согласно которому опыт всегда име-
ет структуру интерпретации, то нарративы можно представить как имеющие структуру 
“двойной герменевтики”. Сплетая опыт в связные рассказы, нарративы дают интерпрета-
ции уже имеющегося опыта; и когда мы (пере)интерпретируем наш повседневный опыт, 
(нарративные) идентичности и жизненные планы в свете культурных нарративов (напри-
мер, литературных или исторических), это приводит к сложному взаимодействию между 
нарративными интерпретациями, которое можно охарактеризовать в терминах “трой-
ной герменевтики”». См.: Meretoja H. Philosophical Underpinnings of the Narrative Turn in 
Theory and Fiction // The Travelling Concepts of Narrative. Amsterdam; Philadelphia (Pa.), 
2013. (Studies in Narrative; 18). P. 104–105.



48 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

«опыт всегда “превышает” повествование и новый опыт постоянно бро-
сает вызов нашим повествовательным интерпретациям»28. Как пишет 
об этом П. Рикёр, «нарративная идентичность не является стабильной 
и бесшовной идентичностью. Как можно сочинить несколько сюжетов 
на тему одних и тех же происшествий (которые, таким образом, не сто-
ит называть одними и теми же событиями), так и о нашей жизни всег-
да можно сплести разные, даже противоположные сюжеты»29, т. е. ядро 
нашей нарративной идентичности пластично. В разные периоды жиз-
ни оно может приобретать разные формы. Всё зависит от того, какие 
истории мы рассказываем о себе и как мы это делаем. 

Это означает, что наша жизненная история наполняется смыслом 
ретроспективно. В отличие от тезиса антинарративистов о возможно-
сти «чистого» и непосредственного восприятия реальности в насто-
ящий момент, нарративная герменевтика утверждает, что смысло-
вая глубина и полнота полученных данных открывается постепенно 
в результате пересказов-переинтерпретаций30. Как заметил по это-
му поводу Д. Брунер, «жизнь — это не то, “как было”, но как проинтер-
претировано и переинтерпретировано, рассказано и пересказано»31. 
Важно отметить, что подобная переинтерпретация не обязательно 
фальсифицирует опыт восприятия реальности, но, напротив, может 

28	 Meretoja H. Narrative and Human Existence: Ontology, Epistemology and Ethics // New 
Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 97.

29	 Ricœur P. Time and Narrative. Vol. 3. Chicago (Ill.), 1988. P. 248.
30	 Это, в свою очередь, является ответом на вопрос, насколько момент «сейчас» доступен 

нам в чистом виде, в том числе, изолированно от прошлого и будущего. С точки зре-
ния нарративной герменевтики, переживание настоящего момента является синтети-
ческим. Мы не можем воспринимать его сам по себе, изолированно от прошлого и бу-
дущего. Как прошлое, так и будущее всегда присутствуют в настоящем. Они даны нам 
или в виде воспоминаний, или в виде предчувствий. Эта идея встречается еще у блж. 
Августина, по мысли которого «есть три времени: настоящее прошедшего, настоящее 
настоящего и настоящее будущего. Некие три времени эти существуют в нашей душе, 
и нигде в другом месте я их не вижу» (Aurelius Augustinus. Confessio XX, 26. Рус. пер.: Ав-
густин Аврелий. Исповедь. Москва, 1992. С. 170). Как замечает по этому поводу Х. Ме-
ретойа, «прошлое и будущее всегда пронизывают настоящее, даже когда оно впервые 
переживается, что делает проблематичной идею непосредственно данного настоящего 
опыта. Впоследствии лишь небольшая часть опыта организуется в нарративы, что сопут-
ствует процессу воспоминания: и нарратив, и память избирательны, и то, что может быть 
интегрировано в нарратив, легче запомнить, чем отдельные переживания». См.: Meretoja 
H. Philosophical Underpinnings of the Narrative Turn in Theory and Fiction // The Travelling 
Concepts of Narrative. Amsterdam; Philadelphia (Pa.), 2013. P. 105.

31	 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 708.



49Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

способствовать более ясному пониманию и глубокому проникнове-
нию в смысл произошедшего32.

Окружённые сетью культурных повествований, мы осмысляем 
свой опыт через их призму. Они помогают нам в конституировании 
себя. Однако это работает и в обратную сторону. На основе общепри-
нятых моделей, но уже с учётом своего опыта мы создаём новые уни-
кальные истории. Как писал об этом Д. Брунер, 

«подражание между так называемой жизнью и нарративом име-
ет двойную связь <…>. Нарратив имитирует жизнь, жизнь имити-
рует нарратив»33. 

Получается, что реинтерпретация имеет структуру диалога. Мы ве-
дём беседу с историями: вслушиваемся в них, задаём им вопросы, при-
меряем на себя, отталкиваясь от полученных ответов, созидаем новые 
истории. Иными словами, мы не просто повторяем истории, мы их всег-
да восполняем, творчески переосмысливаем, чтобы создать на их ос-
новании что-то новое. 

Этот процесс нарративной реинтепретации, в которой субъект 
созидает себя, бесконечен. Это непрекращающиеся циклы, которые 
«можно рассматривать как динамическое взаимодействие бесчислен-
ных повествовательных фрагментов, образующих все новые созвез-
дия, которые вступают в отношения соревнования, конфликта и диа-
лога и подвергаются бесконечным пересмотрам»34. 

Несмотря на то, что повествовательные фрагменты, которые при-
нимают участие в этом диалоге, могут противоречить друг другу, выгля-
деть разобщёнными, результатом этой беседы является единая ткань 
культурной традиции35. Она есть не что иное, как след того диалога, 

32	 См.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 16. Рус. пер.: «На самом деле самое реальное не обязательно даётся в непо-
средственном опыте. Скорее, зачастую временная, то есть интерпретативная, дистанция 
является средством более чёткого и сложного понимания; это может помочь нам уви-
деть реальность более ясно». 

33	 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 692.
34	 Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 105.
35	 Пример того, как при помощи понятийного аппарата нарративной герменевтики мож-

но описать процесс формирования христианской экзегетической традиции см.: Бариц-
кий Д., свящ. Генезис и развитие христианской экзегетической традиции через призму 
феноменологической герменевтики П. Рикёра // БХД. 2025. № 1 (25). С. 151–177.



50 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

который субъект ведёт с нарративами, вернее сказать, с другими субъ-
ектами посредством нарративов36. 

Взгляд на формирование нарративной идентичности через при-
зму понятия диалога прекрасно подчёркивает двойственность стату-
са субъекта. С одной стороны, подобный подход предполагает его сво-
боду и активное смыслотворчество. С другой, он отдаёт должное и тем 
культурным феноменам, которые воздействуют на субъект и социаль-
но детерминируют его. Благодаря ситуации диалога, субъект в одно 
и то же время и свободен, и обусловлен37.

Рассказывать — значит действовать 

Подобно антинарративистам, сторонники нарративной герменевти-
ки указывают и на этические следствия своей точки зрения. Однако, 
в отличие от оппонентов, они подчёркивают этически значимый по-
тенциал нарратива38. 

Согласно традиции ницшеанской и феноменологической герме-
невтики, интерпретация не просто репрезентация, это перформатив-
ный акт. Толкования подобны действиям39. Они имеют материальные 
эффекты в окружающем мире: или созидают, или разрушают действи-
тельность40. Яркий пример в романе М. Турнье: миф, созданный на-
цистской Германией. 

36	В ажно отметить, что нарративная герменевтика предлагает понимать этот диалог не столь-
ко в терминах интертекстуальности Ю. Кристевой, но в терминах интерсубъективности 
М. М. Бахтина. См.: Meretoja H. The Narrative Turn in Fiction and Theory: The Crisis and Return 
of Storytelling from Robbe-Grillet to Tournier. Basingstoke, 2014. P. 20, 131–137.

37	 Как замечает Х. Меретойа, «культурные сети нарративов существуют только через ин-
дивидуальные интерпретации, а индивидуальные субъекты, в свою очередь, конститу-
ируются по отношению к культурным нарративным сетям. Это двусторонняя взаимная 
связь. Данная перспектива позволяет нам избегать овеществления социальных систем 
и учитывать как агентность, так и социально обусловленную природу субъективности». 
См.: Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 105.

38	 Фундаментальное исследование, посвящённое этой теме, см.: Meretoja H. The Ethics of 
Storytelling: Narrative Hermeneutics, History, and the Possible. New York (N. Y.), 2018.

39	В ажно отметить, что «представление о нарративе как о форме действия и взаимодей-
ствия не обязательно исключает идею репрезентации; но оно обеспечивает другой фо-
кус, который позволяет нам признать нарратив как форму жизни в смысле Витгенштей-
на или как неотъемлемую часть исторических миров в герменевтическом смысле». См.: 
Brockmeier J. , Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 11.

40	 См.: Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8(1). P. 107. Рус. пер.: «В мыш-
лении Ницше, Хайдеггера, Гадамера, Рикёра и Бахтина интерпретация имеет именно 



51Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Этот аспект взаимодействия нарратива и реальности отличает 
представителей анти- и нарративной позиции. Если для первых человек 
либо интерпретирует мир, либо его изменяет, то для вторых интерпре-
тация самым тесным образом связана с тем, как «я» взаимодействует 
с действительностью. И напротив, то, как действует субъект, неизбеж-
но отражается на том, как он думает о мире. В связи с этим важно ука-
зать на ряд моментов.

Подобно тому, как язык определяет границы моего мира, так и нар-
ративы, которые получают распространение в тех или иных культур-
ных мирах, определяют пространство возможного опыта. Как заме-
чает по этому поводу Д. Брунер, «“Жизнь” в этом смысле есть та же 
разновидность конструкции человеческого воображения, что и “нар-
ратив”. Она сконструирована людьми посредством активного рацио-
нализирования, того самого рационализирования, с помощью которо-
го мы конструируем нарративы»41. Соответственно, окружающий нас 
«шелест историй» устанавливает систему правил, согласно которым 
действуют субъекты. Их мышление, чувства, слова и поступки подчи-
няются кодексу, заданному той или иной мифологической системой. 

Весьма интересную иллюстрацию этого принципа находим в статье 
М. Фримена. Он рассказывает историю своей матери. Женщина стра-
дала деменцией — болезнью, по мере развития которой мозг перестает 
выполнять функции, связанные с мышлением, памятью, вниманием, 
координацией движений. Продолжительное время учёный наблюдал 
протекание болезни. В результате М. Фримен пришёл к однозначно-
му выводу: отсутствие нарративного восприятия мира имеет серьёз-
ные последствия для самого существа человека. На ранних фазах раз-
вития деменции наблюдалось движение «за пределы самосознающего 
нарративного “я”»42. И результатом ослабления нарративной идентич-
ности была «беспрецедентная бессознательная, даже экстатическая 
связь с миром»43. Однако этот эффект был недолговечным. По мере 
того, как болезнь прогрессировала, нарративное «я» уменьшалось. 
А вместе с ним уменьшалась и глубина связи с реальностью. Выводы, 

перформативный характер, поскольку интерпретации не представляют, а напротив, кон-
ституируют социальную реальность».

41	 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 692.
42	 Freeman M. Why Narrative is Here to Stay. A Return to Origins // The Travelling Concepts of 

Narrative. Amsterdam; Philadelphia (Pa.), 2013. P. 44.
43	 Ibid.



52 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

к которым приходит М. Фримен, трагичны: потеря нарративной иден-
тичности во многом тождественна уничтожению агентности субъекта. 

«Вместо чувственно насыщенного опыта может возникнуть свое-
го рода экзистенциальный вывих. Настоящий момент полностью 
лишается смысла и значения. Это, в свою очередь, говорит о том, 
что нарративное знание, вместо того чтобы рассматриваться как “на-
вязывание” опыта, которым его часто считают, должно рассматри-
ваться как жизненно важная составляющая той отличительной ре-
альности, которую мы называем “человеческой”»44.

Если пренебрежение нарративами приводит к потере себя, то вни-
мание к ним служит своеобразным инструментом самосозидания, а так-
же средством сопротивления навязываемой действительности или же 
тёмным сторонам собственной природы. Культурные нарративы словно 
предоставляют человеку банк моделей смыслообразования, т. е. откры-
вают ему возможность быть тем, кем он не может быть в своем непо-
средственном социальном окружении. «Человек есть то, что он чита-
ет», — замечал по этому поводу И. Бродский45. 

Кроме того, нарратив открывает человеку возможность осмысли-
вать свою жизнь и, таким образом, брать за неё ответственность. Дру-
гими словами, нарративно-структурированная жизнь зачастую более 
осмысленна, а потому и более эффективна, и целесообразна. Возвра-
щаясь к событиям прошлого, рассматривая их с новых позиций, от-
крывая в них новые стороны, устанавливая между ними новые при-
чинно-следственные связи, одним словом, переинтерпретируя их, 
мы получаем возможность глубже вникнуть в смысл произошедше-
го. Тем самым мы в большей степени упорядочиваем свою жизнь. 
Если подобного переосмысления нет, то наш временно́й опыт рискует 

44	 Freeman M. Why Narrative is Here to Stay. A Return to Origins. P. 44. Подобные случаи опи-
сываются и в художественной литературе, содержащей метанарративный дискурс. Инте-
ресный пример находим в романе Д. Франк «Слепота сердца». Опасаясь за свою жизнь 
и жизнь своего ребёнка во время фашистского геноцида евреев, девушка по имени Хе-
лен перестаёт рассказывать малышу истории о своём прошлом. В результате она теря-
ет связь между тем, что есть, и тем, что было. Хелен переживает глубокое чувство утраты 
себя. В свою очередь, это рождает в ней ощущение того, что она больше не может быть 
матерью. Так автор подчёркивает, что именно рассказы о прошлом дают нам возмож-
ность быть теми, кто мы есть, в настоящем.

45	 Д. Брунер в связи с этим пишет: «Мы становимся теми автобиографическими нарратива-
ми, в которых мы “рассказываем о” наших жизнях. И обусловленные культурной оформ-
ленностью <…> мы также становимся вариантами канонических форм культуры». См.: 
Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 694.



53Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

развалиться на части, а наша жизнь — превратиться в серию несвязан-
ных эпизодов-переживаний. 

Однако необходимо отметить, что в целом сторонники нарратива 
рассматривают повествование как этически сложное явление. Практи-
ка свидетельствует, что переосмысление опыта своей жизни не делает 
нас более этичными и осмысленными автоматически. 

С одной стороны, герои могут демонстрировать высокую сте-
пень нравственного сознания, способность к глубокой саморефлексии, 
но при этом не проживать свою жизнь как связанную историю и даже 
противиться этому опыту. Яркий пример — герой романа Ж.-П. Сартра 
«Тошнота» Антуан Рокантен, а также герой романа Р. Музиля «Человек 
без свойств» Ульрих. С другой стороны, не всегда нарративизация дей-
ствительности, а также переосмысление опыта при помощи повество-
вания приводят к этически приемлемым с точки зрения общечелове-
ческих ценностей результатам. Нарративное мышление не является 
гарантом того, что человек будет ответственно и осмысленно подхо-
дить к своей жизни. Порой именно нарратив становится инструмен-
том власти и подавления. Яркий пример тому — нацистская и больше-
вистская мифологии. Иными словами, нарративы становятся опасными 
как на личном, так и на общественном уровне, когда их овеществляют 
и представляют как неоспоримую истину.

На этом основании представители нарративной герменевтики 
приходят к выводу о том, что отношение к нарративу должно быть 
критическим. С одной стороны, мы не можем жить без повествований. 
Это врождённый способ взаимодействия с реальностью. Мы нуждаем-
ся в них. Они дают нам модели для осмысления нашей жизни. Одна-
ко, с другой стороны, мы должны подвергать эти модели критической 
рефлексии. Об этом нас предупреждает П. Рикёр: 

«Современный человек не может ни избавиться от мифа, ни при-
нять его за чистую монету. Миф всегда будет с нами, но мы всегда 
должны подходить к нему критически»46. 

Если мы не будем это учитывать, если будем слепо доверять нар-
ративу, воспринимать его как саму реальность (или как опыт прожи-
вания реальности), а не её интерпретацию, мы рискуем заблудиться 
и потерять свою идентичность в мифологическом пространстве. Ис-
чезнет сам субъект, который формируется благодаря нарративу лишь 
отчасти. Это неизбежно приведёт к потере этической стабильности, 

46	 Ricœur P. Myth as the Bearer of Possible Worlds // Ricoeur Reader: Reflection and Imagination / 
ed. M. Valdes. New York (N. Y.), 1991. P. 485.



54 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

как, например, это произошло в тоталитарных системах XX столетия, 
которые подменяли реальность мифом47. 

Итак, сама по себе форма повествования не делает его ни этич-
ным, ни неэтичным. Этически значимым является осознание субъектом 
той роли, которую нарратив играет в организации его опыта. Мы мо-
жем критически осмысливать, как те или иные повествования опре-
деляют наше самопонимание и регулируют взаимодействие с други-
ми людьми, как они формируют нашу культуру и нашу практическую 
деятельность. 

***
Подведём промежуточный итог. Как в художественном, так и в теоре-
тическом дискурсе мы встречаемся с аргументацией в поддержку нар-
ратива. Повествование — это не просто когнитивный инструмент, при-
званный создавать искусственные порядки в мире хаоса и беспорядка 
и тем самым фальсифицировать реальность. Нарратив имеет онтоло-
гический статус. Способность создавать историю — это базовая спо-
собность человека. Как говорит Д. Брунер, «мы, по-видимому, не име-
ем иных способов описания “прожитого времени” кроме как в форме 
нарратива»48. Взаимодействуя с реальностью, наше сознание неизбеж-
но интерпретирует её в категориях повествования. Сам наш опыт уже 
имеет преднарративную структуру, т. е. проживание жизни и рассказ 
об этом проживании тесно переплетены друг с другом. 

Это утверждение избегает резкого противопоставления жизни 
и нарратива, равно как и их отождествления. Нарративная герменев-
тика предполагает, что между опытом и повествованием существу-
ют напряжённые отношения. П. Рикёр рассматривает эти отношения 
как диалектическое взаимодействие, которое протекает в пространстве 
интерпретационного континуума. Содержание этой герменевтической 
активности он изображает как переход с одного миметического уров-
ня на другой (mimesis-I, mimesis-II, mimesis-III). Процесс нарративной 

47	 Как замечает по этому поводу Х. Меретойа, «проблематично проводить резкую оппози-
цию между проживанием и рассказом, но не менее проблематично просто отождест-
влять их друг с другом, поскольку такое отождествление подрывает возможность этиче-
ски оценивать и обсуждать различные нарративные интерпретации опыта. Только если 
мы призна́ем характер нарративов как интерпретаций, мы сможем провести различие 
между нарративами и тем, что они интерпретируют или о чем рассказывают (опыт, со-
бытия), и признать, что каждый нарратив может быть оспорен и рассказан иначе». См.: 
Meretoja H. Narrative and Human Existence // New Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 
103–104.

48	 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 692.



55Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

интерпретации начинается уже на уровне взаимодействия с реально-
стью. Он получает логическое развитие в литературном нарративе, где 
воплощается в виде сюжета, а после и в интерпретации этого сюжета 
на основе нового опыта взаимодействия с реальностью. 

Подобный цикл, по мнению П. Рикёра, находится в основе само-
созидания познающего субъекта, а также в основе созидания культур-
ной традиции. Мы формируем собственную идентичность в ситуации 
диалога: с одной стороны, мы реинтерпретируем собственный опыт 
в свете нарративных шаблонов культуры, с другой, с учётом этого опы-
та трансформируем те нарративные шаблоны, которые нам предлага-
ет культурная традиция. Таким образом, и наша собственная идентич-
ность, и образ той культуры, которая нас окружает, — всё это результат 
герменевтической активности, имеющей преимущественно нарратив-
ный характер. 

Для нас принципиально важным положением нарративной гер-
меневтики П. Рикёра является её выход в область трансцендентного. 
Способность создавать нарратив — это способность осмыслять и ре-
презентовать свой рассеянный во времени опыт как единое связанное 
целое. Обращаясь к блж. Августину, П. Рикёр подчёркивает, что такая 
возможность открывается рассказчику благодаря тому, что он спосо-
бен созерцать прошлое и будущее в настоящем моменте. У блж. Авгу-
стина этот настоящий момент отождествляется с реальностью Боже-
ственного Слова. Пребывающий в Нём получает возможность взглянуть 
на события истории в перспективе Вечности. Именно Слово сообща-
ет рассеянным во времени событиям логосность, т. е. осмысленность 
и порядок. Сама наша склонность облекать опыт в связанный рассказ 
рассматривается как подражание Логосу. Подлинный нарратив возмо-
жен в той степени, в какой рассказчик причастен этой Божественной 
реальности. Напротив, фальсификация реальности и опыта её прожи-
вания начинается именно тогда, когда эта связь ослабевает.

Озвученные положения нарративной герменевтики имеют важные 
этические последствия. Нарратив — это, ко всему прочему, перформа-
тивный акт. Та нарративная стратегия интерпретации реальности, ко-
торой придерживается субъект, непосредственно отражается на том, 
как он взаимодействует с миром. Повествование имеет силу созидать 
и разрушать. В этой ситуации этически значимой позицией является 
не столько выбор конкретного нарратива, которому будет подчинена 
жизнь субъекта, сколько осознание того, что способность создавать исто-
рию есть лишь функция сознания, помогающая нам ориентироваться 



56 Свящ енник Д ми т рий Б а риц кий

в этой жизни49. Этически значима лишь установка субъекта действия. 
Говоря об этом в терминах богословия блж. Августина, этически значи-
мо будет то, какую позицию занимает рассказчик относительно Боже-
ственного Логоса, созерцание Которого дает импульс к рождению ос-
мысленного и уместного в конкретной ситуации нарратива. 

Теперь, когда основные положения нарративной герменевтики 
описаны, появляется возможность через призму этой методологиче-
ской установки взглянуть на христианскую традицию интерпретации 
текста Священного Писания. Основной вопрос: насколько подобная 
парадигмальная прививка будет продуктивна? В частности, каким 
описательным потенциалом в области христианской экзегезы может 
обладать понятийно-терминологический аппарат нарративной герме-
невтики, какие новые направления исследований он открывает, какие 
вопросы решает и какие проблемы ставит.

Продолжение следует

Источники

Aurelius Augustinus. Confessio // CCSL. T. 27. P. 1–273.

Августин Аврелий. Исповедь. Москва: Республика, 1992.

Литература

Барицкий Д., свящ. Генезис библейского нарратива через призму философской герме-
невтики П. Рикёра // Библия и христианская древность. 2024. № 1 (21). С. 188–207.

Барицкий Д., свящ. Генезис и развитие христианской экзегетической традиции через призму 
феноменологической герменевтики П. Рикёра // Библия и христианская древность. 
2025. № 1 (25). С. 151–177.   

Бабич В. В. Нарративная идентичность и этический субъективизм // Контекст и рефлексия: 
философия о мире и человеке. 2023. Т. 12. № 3A–4А. С. 14–24.

Лосский В. Н. Боговидение. Москва: АСТ, 2003.

Ницше Ф. Воля к власти. Опыт переоценки всех ценностей. Москва: Культурная революция, 
2005.

Рикёр П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. Москва; Санкт-Петербург: 
Университетская книга, 1998. 

49	 См.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 16. Рус. пер.: «Мы видим в этом ключевую задачу нарративной герменевти-
ки: показать, что опыт сам по себе предполагает постоянную интерпретацию и что наши 
нарративные самоинтерпретации и культурные рамки, в которых мы запутались, в пер-
вую очередь влияют на то, как мы воспринимаем вещи».



57Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Талалаева Е. Ю., Пронина Т. С. Понимание как универсальная герменевтическая среда 
в философии Мартина Хайдеггера и Ханса-Георга Гадамера // Вестник ВГУ. Серия: 
Философия. 2020. № 2. С. 118–123.   

Шрёдингер Э. Разум и материя. Ижевск: НИЦ «Регулярная и хаотическая динамика», 2000.

Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds: A Journal of 
Narrative Studies. 2014. Vol. 6 (2). P. 1–27.     

Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. 71 (3). P. 691–710.

Freeman M. Why Narrative is Here to Stay. A Return to Origins // The Travelling Concepts of 
Narrative / ed. M. Hyvärinen, M. Hatavara, L.-C. Hydén. Amsterdam; Philadelphia (Pa.): 
John Benjamins Publishing Company, 2013. (Studies in Narrative; vol. 18). P. 43–61.

MacIntyre A. After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame (Ind.): Univ. of Notre Dame 
Press, 1984.

Meretoja H. Philosophical Underpinnings of the Narrative Turn in Theory and Fiction // The 
Travelling Concepts of Narrative / ed. M. Hyvärinen, M. Hatavara, L.-C. Hydén. Amster-
dam; Philadelphia (Pa.): John Benjamins Publishing Company, 2013. (Studies in Narra-
tive; vol. 18). P. 93–117. 

Meretoja H. The Narrative Turn in Fiction and Theory: The Crisis and Return of Storytelling 
from Robbe-Grillet to Tournier. Basingstoke: Palgrave, 2014. 

Meretoja H. Narrative and Human Existence: Ontology, Epistemology and Ethics // New Liter-
ary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 89–109.

Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds: A Journal of Narrative Studies. 2016. Vol. 8 (1). 
P. 97–117. 

Meretoja H. The Ethics of Storytelling: Narrative Hermeneutics, History, and the Possible. New 
York (N. Y.): Oxford University Press, 2018.  

Ricœur P. Temps et récit. Paris: Seuil, 1983–1985.

Ricœur P. Time and Narrative. Vol. 3. Chicago (Ill.): Univ. of Chicago Press, 1988. 

Ricœur P. Myth as the Bearer of Possible Worlds // Ricoeur Reader: Reflection and Imagination / 
ed. M. Valdes. New York (N. Y.): Harvester Wheatsheaf, 1991. P. 482–490.

Ricœur P. From Text to Action: Essays in Hermeneutics II. Evanston (Ill.): Northwestern Univ. 
Press, 1991. 

Taylor C. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Cambridge (Mass.): Harvard 
Univ. Press, 1989. 

Tournier M. The Wind Spirit: An Autobiography. Boston (Mass.): Beacon Press, 1988. 

 



СВЯЩЕННАЯ ИСТОРИЯ 
КАК МОДЕЛЬ ОБОБЩЕНИЯ 
И СИСТЕМАТИЗАЦИИ 
БИБЛЕЙСКИХ ЗНАНИЙ
В ОТЕЧЕСТВЕННОЙ БИБЛЕИСТИКЕ XIX — нач. XX вв.

Александр Валентинович Ложкин

магистр теологии 
старший преподаватель кафедры библеистики ПСТГУ
127051, г. Москва, Лихов пер., д. 6
lozhkin.a.w@yandex.ru

Для цитирования: Ложкин А. В. Священная история как модель обобщения и система-
тизации библейских знаний в отечественной библеистике XIX — нач. XX вв. // Богослов-
ский вестник. 2025. № 3 (58). С. 58–75. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.003

Аннотация� УДК 27-277 (165)

В статье приводится опыт эпистемологического описания некоторых аспектов раз-
вития отечественной библеистики. Автор применяет к истории русской библеистики 
модель развития науки и теорию социальных эстафет М. Розова. С этой точки зрения 
русская библеистика в XIX в. — нач. XX в. переживала процесс дисциплинарной специ-
ализации. Эпистемологический анализ научных текстов из области библейских иссле-
дований и духовного образования той эпохи выявляет факты, дающие представление 
о том, как протекал этот процесс. Важным вопросом в нём была проблема обобще-
ния и систематизации накопленных библейских знаний. Анализ приводимых в статье 
фактов приводит автора к предположению, что общепринятой моделью системати-
зации библейских знаний послужила священная библейская история. Изучение это-
го феномена, широко представленного в библейской науке того времени, осложняет-
ся его исторической и научной многоплановостью. В статье отмечена необходимость 
проводить различие тех объектов и явлений, принадлежавших академической науч-
ной и образовательной среде, которые было принято именовать священной историей.



59СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

Ключевые слова: библеистика, эпистемология, дисциплинарная специализация, теория 
социальных эстафет, священная история, дисциплинарный комплекс, коллекторская 
программа.

Статья поступила в редакцию 11.9.2025; одобрена после рецензирования 4.10.2025

The Holy History as a Model of Generalization and 
Systematization of Biblical Knowledge in Russian Biblical 

Studies (XIXth — Early XXth Centuries)

Alexander V. Lozhkin

MA in Theology
Senior Lecturer of the St. Tikhon’s Orthodox University
6/1 Likhov Lane, Moscow 127051, Russian Federation
lozhkin.a.w@yandex.ru

For citation: Lozhkin, Alexander V. “The Holy History as a Model of Generalization and Sys-
tematization of Biblical Knowledge in Russian Biblical Studies (XIXth — Early XXth Centuries)”. 
Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 58–75 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.003

Abstract. The article presents an experience of epistemological description of some aspects 
of development of Russian biblical studies. The author applies the model of scientific develop-
ment and the theory of social relays by M. Rozov to the history of Russian biblical studies. From 
this point of view, Russian biblical studies in the 19th century — early 20th century underwent 
a process of disciplinary specialization. An epistemological analysis of scholarly texts from the 
fields of biblical studies and spiritual education of the time reveals facts that provide insight 
into how this process unfolded. A key issue in this process was the problem of generalizing and 
systematizing accumulated biblical knowledge. The author analyzes the facts presented in the 
article and makes an assumption, that the generally accepted model of systematization of bib-
lical knowledge was holy biblical history. The study of this phenomenon, widely represented 
in biblical science of that time, is complicated by its historical and scientific versatility. The 
article notes the need to distinguish between those objects and phenomena that belonged to 
the academic scientific and educational environment, which were usually called holy history.

Keywords: biblical studies, epistemology, disciplinary specialization, social relay theory, 
holy history, disciplinary complex, collector program.

The article was submitted on 9/11/2025; approved after reviewing on 10/4/2025



60 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

Дисциплинарная специализация русской 
библеистики в XIX в. — нач. XX в.

В осмыслении сложных вопросов о состоянии и перспективах разви-
тия отечественной библеистики многие проблемы прояснило бы по-
нимание этапов и всего процесса её формирования, рассмотренных 
с точки зрения современной эпистемологии. Для российской библей-
ской науки период с XIX в. по начало XX в., бесспорно, был временем 
её становления и началом научной специализации. Этот период в её 
истории составляет яркую страницу академического богословия в це-
лом и русского духовного образования в частности. Именно здесь ле-
жат корни многих событий и явлений, которые и сегодня продолжают 
двигать библеистику по пути её научной специализации, однако быва-
ют трудно различимы при обычном историческом анализе. Богатый те-
оретический потенциал современной эпистемологии помогает лучше 
понять многие детали формирования отечественной библейской нау-
ки. В формулировке выводов и предположений в настоящей статье ис-
пользуется теоретическая модель развития и строения науки, предло-
женная философом М. Розовым1.

Эпистемологическая теория науки М. Розова развивает идеи И. Ла-
катоса, Т. Куна, М. Полани, но в ней дисциплинарная матрица Т. Куна 
приобретает детальную структуризацию. Согласно теории М. Розо-
ва, научная познавательная деятельность организуется, регулирует-
ся и воспроизводится по образцам разного рода научных программ. 
Выделяются три основные группы таких программ: исследователь-
ские (программы получения знаний), коллекторские (программы си-
стематизации полученных знаний) и ценностные (или аксиологиче-
ские программы)2.

«Формирование науки, — пишет М. Розов, — это формирование меха-
низмов глобальной, централизованной социальной памяти, то есть 
механизмов накопления и систематизации всех знаний, получен-
ных и получаемых человечеством, это формирование коллектор-
ских программ»3. 

Границы науки в конечном счёте «определяются не программами 
получения знания, а коллекторскими программами»4. Становление на-

1	 Розов М. А. Философия науки в новом видении. Москва, 2012; Он же. Теория социальных 
эстафет и проблемы эпистемологии. Москва, 2008.

2	 Розов М. А. Теория социальных эстафет и проблемы эпистемологии. С. 266–267.
3	Т ам же. С. 271.
4	Т ам же. С. 276.



61СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

учных дисциплин — сложный и во многом индивидуальный процесс, 
раскрывающий их общие закономерности и уникальные характеристи-
ки. Начало его связывают с выделением области специальных знаний 
формируемой дисциплины и организацией познавательной и иной де-
ятельности исследователей. Дальнейшее развитие идет по пути когни-
тивной, образовательной, коммуникативной институализации5.

Ключевым моментом в описании формирования научной дисцип­
лины, или дисциплинарной специализации, является представление 
о научной дисциплинарности и её характеристиках6.

В числе общепринятых объяснений феномена «научной дисципли-
ны» современная эпистемология предлагает различать два его аспек-
та. Во-первых, научная дисциплина рассматривается как форма ор-
ганизации научного знания, как «структура, имманентная научному 
мышлению»7. В таком понимании она известна в европейской систе-
ме образования с XV в. Во-вторых, научная дисциплина рассматрива-
ется в социологическом аспекте как система отношений власти и зна-
ния, т. е. как особый институт, регулирующий формы и особенности её 
существования в общественном пространстве8.

О структурной организации научной дисциплины исчерпываю-
ще говорит следующее определение. 

«Под дисциплинарностью мы понимаем характерную и устойчи-
вую взаимосвязь определённой области знания (той или иной нау-
ки в ряду прочих), специфической образовательной ячейки (особо-
го института, факультета или кафедры) и отдельной сферы занятий 
(некоторой академической профессии, специальности). Дисципли-
нарность может выступать и как принцип указанного соединения 
компонентов, и как определённый исторический и социальный фе-
номен, характерный именно для модерных обществ»9.

5	С одержание процесса научной специализации в его основных моментах изложено, на-
пример, в статье: Уитли Р. Когнитивная и социальная институализация научных специ-
альностей и областей исследования // Научная деятельность: структура и институты. Мо-
сква, 1980. С. 218–256.

6	 Пример использования понятия «дисциплинарная специализация» представляет собой 
статья: Демин М. Немецкий университет XIX в. и дисциплинарная специализация фило-
софии // Логос. 2013. № 1 (91). С. 240–261.

7	 Бикбов А. Т. Дисциплина научная // Энциклопедия эпистемологии и философии науки. 
Москва, 2009. С. 27.

8	Т ам же. С. 207.
9	 Дмитриев А. Н. Дисциплинарные порядки в гуманитарных и социальных науках // Нау-

ки о человеке: история дисциплин / ред. А. Н. Дмитриев, И. М. Савельева. Москва, 2015. 
С. 7.



62 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

Научная дисциплинарность в таком понимании соотношения трёх 
компонентов — область знания, специальный образовательный инсти-
тут и познавательная деятельность профессионального сообщества 
специалистов — в отношении русской библеистики фиксируется уже 
в течение XIX в. Дисциплинарная специализация русской библеисти-
ки закрепляется в реформе духовного образования 1808–1814 гг. и да-
лее простирается на всё столетие вплоть до катастрофических событий 
1917 г. Имеются все основания обозначить этот период как началь-
ный этап дисциплинарного формирования русской библейской науки.

Общая специфика формирования науки в России в XVIII — перв. 
пол. XIX вв., согласно исследованию Н. И. Кузнецовой10, состояла в пер-
востепенном развитии «внутринаучных коммуникаций, оформлении 
стандартов и способов представления научной информации»11. Эти 
приоритеты включали в себя систематизацию научных знаний, кото-
рая, собственно, определяет облик каждой научной дисциплины12. На-
званному лидирующему направлению сопутствовало формирование 
и развитие других уровней научной деятельности.

Отмеченные Н. Кузнецовой особенности наблюдаются и в про-
цессах развития всей русской богословской науки первой половины 
XIX в., и, собственно, самой библеистики.

В Российской империи в этот период в сообществе профессиональ-
ных библейских исследователей и преподавателей происходит осмыс-
ление границ специально библейского знания, постановка самостоя-
тельных исследовательских задач и формирование программ, отличных 
от задач догматического богословия или всего богословия в целом. От-
части этот процесс подпитывался практическими проблемами препо-
давания библейских знаний в духовных школах, поскольку в системе 
образования требовались точные представления о границах научных 
дисциплин, их компетенций и областей познания. Отчасти он сти-
мулировался достижениями западноевропейской библейской науки.

Размежевание библиологии и догматического 
богословия

Возможно, тот первый момент, когда познание и исследование содержа-
ния библейских книг различными методами только начало приобретать 

10	 Кузнецова Н. И. Социокультурные проблемы формирования науки в России (XVIII — сер. 
XIX века). Москва, 1999.

11	Т ам же. С. 99.
12	Т ам же. С. 112.



63СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

свои контуры предметной специализации, запечатлён в записке свт. 
Филарета (Дроздова) «Обозрение богословских наук в отношении к пре-
подаванию их в высших духовных училищах» (1814 г.)13.

Согласно указанной записке, библеистика как научная дисципли-
на ещё не выделилась из ряда других богословских дисциплин. Но рас-
суждения свт. Филарета о системе богословского знания уже определя-
ют для неё границы той области, которая впоследствии будет признана 
предметной областью библейской науки.

В записке отмечается, что обучение богословию, в смысле бого-
словского образования, должно предваряться чтением и изучением 
Священного Писания. Следующее высказывание свт. Филарета о гра-
ницах знания, содержащегося в Священном Писании, можно признать 
описанием области исследовательского интереса формирующейся би-
блейской науки. 

«Вся история мира со всеми чудесами Божия Всемогущества, Пре-
мудрости и Благости, в нем явленными, отпадение человеческо-
го рода от Бога и постепенное к Нему возвращение суть предметы 
Священного Писания»14. 

Важно отметить, что, говоря о чтении Священного Писания, свт. 
Филарет подразумевает либо краткое («поспешное»), либо углублен-
ное («медленное») изучение его содержания с помощью специальных 
текстологических и экзегетических приёмов15.

Чтение Священного Писания с толкованием его содержания в об-
разовательном процессе, по рекомендации свт. Филарета, должно пред-
варяться изложением исагогических знаний о библейских книгах16. 
Следовательно, в системе богословских наук свт. Филарета уже обо-
значены контуры будущих библейских дисциплин экзегезы и исаго-
гики, хотя сделано им это было предварительно на уровне различения 
специальных знаний.

В порядке изучения богословия вторым у свт. Филарета следует 
«Богословие толковательное». Предметы, входящие в эту часть пред-
ложенной им системы богословского образования, без сомнения опо-
знаются и соотносятся с библейской дисциплиной герменевтика17.

13	С обрание мнений и отзывов Филарета, митрополита Московского и Коломенского по учеб-
ным и церковно-государственным вопросам. Т. 1. Санкт-Петербург, 1885. С. 122–151.

14	Т ам же. С. 128.
15	Т ам же. С. 129.
16	Т ам же. С. 130, 132.
17	Т ам же. С. 134–135.



64 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

В итоге программная записка свт. Филарета «Обозрение богослов-
ских наук» в обширной области богословских знаний выделяет специ-
альные предметные знания трёх ключевых дисциплин формирующей-
ся библейской науки: герменевтики, экзегезы и исагогики.

Указанная записка свт. Филарета, как и другие его труды по ре-
формированию духовных школ с 1808 г. по 1814 г., заложили основа-
ние богословского образования в России на полстолетия вперед. Систе-
ма богословских наук, предложенная свт. Филаретом, проецировалась 
на формирующуюся в то время систему духовного образования. С од-
ной стороны, она была обобщением опыта предшествующего столетия, 
а с другой стороны, соответствовала представлениям того церковного, 
научного и богословского сообщества, которое разделяло эти преобра-
зования и сформулированные принципы и принимало их как програм-
му своей научной и профессиональной образовательной деятельности.

Следующий шаг по пути осмысления истории дисциплинарной 
специализации русской библеистики отражается в труде митр. Мака-
рия (Булгакова) «Введение в Православное богословие».

Митр. Макарий излагает новое видение системы православного 
богословия, имеющее отличия от того, что ранее было предложено свт. 
Филаретом. В структуре православного богословия митр. Макария раз-
личаются науки «существенные» и «вспомогательные»18. Существенные 
богословские науки образуют три класса: «предварительные» (изуча-
ющие источники христианской веры), «составные» (изучающие состав 
христианской веры) и «прикладные» (изучающие то, как человек усва-
ивает христианскую веру)19.

К классу «предварительных» наук для православного догматиче-
ского богословия у свт. Макария относятся:

(1)	 история христианской веры, ветхозаветной и новозаветной, 
и история Церкви,

(2)	 введение в Священное Писание,
(3)	 библейская археология,
(4)	 священная герменевтика,
(5)	 священная экзегетика20.
Выделенные пять дисциплин с полным основанием могут назы-

ваться библейскими. К трём областям библейского знания, отмеченным 

18	Т руд митр. Макария цитируется по 4-му изданию: Макарий (Булгаков), митр. Введение 
в Православное богословие. [Москва], 41871. С. 428.

19	Т ам же. С. 429.
20	Т ам же. С. 433–434.



65СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

у свт. Филарета (герменевтике, экзегезе и исагогике), митр. Макарий 
добавляет библейскую археологию, а также уже сформировавшуюся 
специальность «священная библейская история» (у митр. Макария —это 
«история христианской веры ветхозаветной и новозаветной»), для по-
явления которой основательно потрудился свт. Филарет. Как видно, 
в части библейских дисциплин система богословских наук митр. Ма-
кария продолжает и дополняет программу свт. Филарета.

Также ради удобства преподавания митр. Макарий предлагает объ-
единить дисциплины «введение в Священное Писание» и «священная 
экзегетика» и назвать новую дисциплину библиологией21. Библиология, 
соответственно, изучает происхождение библейских книг и истолковы-
вает их содержание22. «Ветхозаветная и новозаветная история веры», 
согласно тем определениям, которые приводятся у митр. Макария, со-
ответствуют двум этапам священной библейской истории23.

Таким образом, система православного богословия митр. Мака-
рия фиксирует картину дисциплинарного развития русской библеисти-
ки, сложившуюся к сер. XIX в. Прежде всего, проявляется более ясное 
представление о дисциплинарных границах библейских специально-
стей и их точное название.

Библейские специальности ещё привязаны к системе догмати-
ческого богословия и подчинены её познавательным задачам. Рассу-
ждать о взаимосвязях этих дисциплин затруднительно, поскольку ав-
тор «Введения» не предложил их детального описания.

Позднее, уже в нач. XX в., об успехах в развитии библиологии (так 
именовали в то время библеистику) писал Н. Глубоковский в своей ра-
боте «Русская богословская наука в ее историческом развитии и новей-
шем состоянии» (1928 г.). В этой работе он оценивает главным обра-
зом историю научной работы по решению текстологических проблем 
славянского текста Библии, а также дискуссию о значении для рус-
ской богословской науки оригинальных текстов Библии на греческом 
и иврите. Научную дисциплину, изучающую Священное Писание, би-
блеист Н. Глубоковский называет «богословско-библейской наукой»24. 
В этом смысле его понимание сути библейской науки сходно с тем, ко-
торое изложено у митр. Макария. Для общей картины важно отметить, 

21	 Макарий (Булгаков), митр. Введение в Православное богословие. С. 434.
22	Т ам же. С. 452–453.
23	Т ам же. С. 438–439.
24	 Глубоковский Н. Н. Русская богословская наука в ее историческом развитии и новейшем 

состоянии. Москва, 2002. С. 47.



66 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

что Н. Глубоковский часто соотносится с системой богословия митр. 
Макария, отмечая изменение статуса и положения той или иной бого-
словской науки, по сравнению с изложенным у митр. Макария25.

Н. Глубоковский не предлагает общей системы богословских наук, 
но каждая глава его очерков развития русского богословия отводится 
отдельной богословской дисциплине26, специфику которой он крат-
ко описывает и отмечает её связи с догматическим богословием. Ав-
тор с убеждённостью заявляет, что каждый отдел богословского зна-
ния, исследованный им, представляет собой самостоятельную научную 
дисциплину27.

Обращает на себя внимание тот факт, что Н. Глубоковский, про-
фессионально специализировавшийся в области изучения Священно-
го Писания, по всей видимости, сознательно опускает возможность 
говорить о результатах библейских исследований, кроме успехов тек-
стологии. Причину отмеченного умолчания ещё предстоит выяснить. 
Но из общей структуры работы и замысла автора следует, что библи-
ология мыслится им как самостоятельная научная дисциплина в ряду 
упомянутых им богословских наук.

Размежевание догматики и библеистики сопровождалось науч-
ной работой по обобщению и систематизации накопленных библей-
ских знаний. Научная программа этой деятельности формировалась 
на основе понимания того, что представляла собой священная библей-
ская история.

25	Н апример, он рассуждает об изменении научного и образовательного статуса аполо-
гетики (с. 39), гомилетики (с. 34), пастырского богословия (с. 32), церковной археологии 
(с. 109–110).

26	С  формальной стороны автор часто упоминает о самостоятельности характеризуемых 
им богословских специальностей в системе образования или системе богословских наук 
и часто использует термин «дисциплина» в соответствии с его современным эпистемо-
логическим пониманием. Например: Там же. С. 22, 32, 34, 39, 42, 52, 55, 65, 69, 98, 99, 105, 
107, 109, 110, 113.

27	Т ам же. С. 116–117: «Заканчивая свой очерк, мы можем теперь убедительно для всех кон-
статировать, что русское богословие представляет величину слишком сложную и весьма 
разветвленную. И если оно, не будучи каким-либо механическим конгломератом, обра-
зует стройный организм, то в нем должны быть свои внутренние силы, сообщающие ему 
типическую индивидуальность. <...> Мы отмечали, что все работы русского богословско-
го знания во всех его областях сосредоточиваются в последнем итоге своем на фило-
софском постижении и принципиальном истолковании».



67СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

Священная история в контексте развития русской 
библеистики XIX в. — нач. XX в.

В истории развития дисциплинарной специализации отечественной 
библеистики в период XIX в. — нач. XX в. особое значение имело по-
нятие о священной библейской истории. Начало осознания библейско-
го повествования как «священной истории» в духовном образовании 
и отечественной литературе прослеживается с XVIII в.

Притом в российских духовных школах изучение священной би-
блейской истории не имело систематического характера большую часть 
XVIII в.28 О плачевном состоянии её изучения как второстепенного пред-
мета, например, в Троицкой лаврской семинарии сообщает С. К. Смир-
нов в своём труде «История Троицкой лаврской семинарии» (1867 г.)29. 
Только с 1793 г. по 1795 г. по указанию Святейшего Синода во всех се-
минариях вводилось однообразное преподавание с обязательным об-
учением священной истории в философском классе30.

В XIX в. специальность «священная библейская история» появ-
ляется в системе духовного образования как отдельная образователь-
ная дисциплина. Предмет «библейская история» часто с прибавлением 
«священная» входил в учебные программы духовных училищ, семина-
рий и академий31.

В течение XIX в. регулярно издавались учебные пособия под на-
званием «Священная история Ветхого Завета» и «Священная история 
Нового Завета». Список авторов этих пособий достаточно широк: на-
считывает более двух десятков фамилий авторов.

В итоге сформировался специальный научный жанр священной 
библейской истории, который появился раньше такого распространен-
ного жанра научных работ как библейский комментарий.

28	С истема образования в России XVIII в. относила изучение священной истории Ветхого 
и Нового Завета на уровень домашнего образования и народных училищ. А. Смирнов 
приводит библиографический список учебных пособий по священной истории для де-
тей и народных училищ, изданных в течение XVIII в. и состоящий из шестнадцати назва-
ний. См.: Смирнов А. Митрополит Филарет как автор Начертания церковно-библейской 
истории // Сборник, изданный Обществом любителей духовного просвещения, по слу-
чаю празднования столетнего юбилея со дня рождения Филарета, митрополита Москов-
ского (далее Юбилейный сборник). 1883. Т. 2. С. 97–99.

29	 Смирнов С. К. История Троицкой лаврской семинарии. Москва, 1867. С. 332–335.
30	Т ам же. С. 91.
31	 Ириней (Пиковский), иером. Преподавание библейских дисциплин в дореволюционных 

духовных школах. [Сайт Образование и православие]. URL: https://orthedu.ru/uchposob/
sv-pisanie/1006-10.html



68 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

Согласно оценкам современников, наиболее востребованными 
в образовании были учебные пособия по священной библейской исто-
рии Ветхого Завета, написанные свт. Филаретом (Дроздовым), прот. 
Михаилом Богословским и А. П. Лопухиным32.

Нарратив священной истории свт. Филарета 
(Дроздова)

Первым и самым значимым опытом построения нарратива священной 
библейской истории стало учебное пособие свт. Филарета (Дроздова) 
«Начертание церковно-библейской истории» (1816 г.)33.

Учебник был составлен на основании курса лекций, прочитанных 
иером. Филаретом (Дроздовым) в 1810–1812 гг. в Санкт-Петербургской 
духовной академии. История написания учебника со всеми пережи-
ваниями автора в подробностях реконструирована А. Смирновым34.

Нарратив священной библейской истории, созданный свт. Фила-
ретом, по оценке А. Смирнова оставался образцовым для всех других 
учебных пособий по данному предмету в течение столетия35. Данная 
оценка повторяется в более поздних энциклопедических статьях о би-
блейской истории36.

С формальной стороны, свт. Филарет преподавал историю Церк-
ви ветхозаветного и новозаветного периода, и «Начертание» счита-
лось учебником по этому разделу церковной истории. Но со стороны 
содержательной, по области знаний, которые охватывает «Начерта-
ние», значение и влияние этой книги простиралось за пределы цер-
ковной истории.

32	 Эти авторы чаще упоминаются в оценках современников. А. П. Лопухин в своей статье 
«История библейская» отмечает, что опыт научной разработки священной библейской 
истории был сделан митр. Филаретом (Дроздовым). А из всех прочих курсов библейской 
истории выделяет только труд прот. Михаила Богословского. См.: Лопухин А. П. История 
библейская // Православная богословская энциклопедия / ред. А. П. Лопухина. Т. 5. Пе-
троград, 1904. Ст. 1142; А. П. Алявдин в статье «Библейская история» перечисляет извест-
ные курсы, называя имена митр. Филарета (Дроздова), прот. М. Богословского и А. П. Ло-
пухина. См.: Алявдин А. П. Библейская история // Новый энциклопедический словарь. Т. 6. 
Санкт-Петербург, [1912]. Ст. 377.

33	 Филарет (Дроздов), свт. Начертание церковно-библейской истории. Москва, 101857.
34	 Смирнов А. Митрополит Филарет как автор Начертания церковно-библейской истории. 

С. 92–95.
35	Т ам же. С. 161.
36	С м. выше: С. 65, сн. 24 наст. пуб.



69СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

Для священной истории, составленной свт. Филаретом, характер-
но уникальное сочетание элементов знаний из разных областей бого-
словия и науки.

В нарратив священной истории свт. Филарета, помимо собствен-
но библейского материала, вплетены знания из других научных обла-
стей. Выделение таких компонентов знания позволяет охарактеризо-
вать структуру нарратива с точки зрения эпистемологии и открывает 
возможность для сравнения нарративов священной истории разных 
авторов. Основу повествования у свт. Филарета, конечно, составляет 
библейский материал, в котором можно выделить богооткровенное 
знание и исторические сведения вместе с разного рода культурными 
и бытовыми описаниями — совокупно их можно обозначить как би-
блейско-исторические знания. Библейское Откровение и исторические 
сведения в повествовании свт. Филарета получают ещё и экзегетиче-
ское прочтение, образуя третий содержательный компонент наррати-
ва священной истории.

Эти три главных элемента нарратива священной истории — От-
кровение, библейская история и библейская экзегеза — дополняются 
сведениями из Предания Церкви и из специально богословских, все-
мирно-исторических, историографических и религиоведческих.

Структура нарратива священной истории свт. Филарета, выстро-
енная из перечисленных выше элементов, характеризует работу авто-
ра в части систематизации и обобщения содержания библейских книг 
для формирования общей картины области библейских знаний. Этот 
труд свт. Филарета формировал представление о предметной области 
будущего дисциплинарного комплекса библеистики.

Эпистемическое значение нарратива священной 
истории

Эпистемологическая оценка священной библейской истории в контек-
сте её влияния на дисциплинарное становление библеистики выявля-
ет всю её многогранность, проявляющуюся, в первую очередь, в том, 
что один термин отсылает к разным объектам и явлениям исследуе-
мой исторической действительности.

Священная история понималась как историко-богословская специ-
альность и учебный предмет, программа обучения семинаристов, жанр 
научно-богословской и научно-популярной литературы, самостоятель-
ный нарратив и область специальных знаний.



70 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

История духовных школ и богословского образования в России 
представляет Священную библейскую историю, прежде всего, как об-
разовательную специальность, соответствующую ей программу под-
готовки семинаристов и специальный жанр научно-богословской ли-
тературы, что дает возможность изучать, например, разные нарративы 
священной истории как научно-исторические труды.

Описание системы богословских наук у свт. Филарета и митр. Ма-
кария раскрывают общее для своего времени понимание границ и уров-
ней библейского знания. В их схемах священная библейская история, 
признанная в сфере богословского образования исторической специ-
альностью, по существу, тяготеет к формирующемуся дисциплинар-
ному комплексу библиологии (библеистики), и очерчивает границы 
его области познания.

Параллельно в 40–50-х гг. XIX в. началось размежевание дисциплин 
священной библейской истории и истории древнего мира: в духовных 
академиях от кафедры церковной истории была отделена кафедра биб­
лейской ветхозаветной истории37. Уже в 20-е гг. XX в. Н. Глубоковский, 
описывая успехи развития и современное ему состояние общей цер-
ковной истории, не рассматривает в её составе священную библейскую 
историю. Суть этого процесса ясно выразил прот. А. Мень, обозначив 
различие между научным познанием фактической стороны истории, 
изложенной в библейских книгах, и её интерпретаций38. Выше было от-
мечено, что нарратив священной истории свт. Филарета в полной мере 
представляет собой именно интерпретацию библейских событий. Фи-
ларетовский учебник в течение столетия признавался образцом для со-
ставления других учебных пособий.

Приведённые факты подготавливают вывод о том, что в XIX в. 
и начале XX в. наблюдается процесс постепенного отделения экзе-
гетической по своим целям и содержанию учебной специальности 
«священная библейская история» (и соответствующих ей наррати-
вов) от комплекса исторических дисциплин. Одновременно с этим 

37	 Смирнов С. К. История Московской духовной академии до ее преобразования (1814–
1870). Москва, 1879. С 169; Мельков А. С. Развитие церковно-исторической науки в Рос-
сии до начала XX века // ЖМП. 2003. № 2. С. 72.

38	 Мень А. , прот. Библиологический словарь. Т. 3. Москва, 2002. С. 91: «Священная исто-
рия — термин, обозначающий: а) ход исторических событий, описанных в Библии, б) 
богословскую их интерпретацию как историю спасения, или историю Божественного 
домостроительства».



71СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

происходило формирование дисциплинарного комплекса библиоло-
гии (библеистики)39.

Если к истории формирования отечественной библеистики при-
менить модель развития науки М. Розова (о которой упоминалось 
в начале статьи), то первым этапом для неё стала бы необходимость 
описать и систематизировать библейские знания, накопленные в про-
шедшей толковательной традиции. Решение этой проблемы и выпол-
нение задачи систематизации должно быть отражено в соответству-
ющих программах и образцах их реализации, которые многократно 
и продолжительно воспроизводились бы в сообществе библейских 
исследователей и преподавателей. С опорой на вышесказанное мож-
но предположить, что первую подобную программу разработал и ре-
ализовал в своём нарративе «Начертание церковно-библейской исто-
рии» свт. Филарет (Дроздов).

Нужно отметить, что в том случае, когда современные исследо-
ватели наследия свт. Филарета выясняют и анализируют источники 
или авторов, от которых зависит его труд, чтобы дать оценку степени 
самостоятельности творчества московского святителя, они предостав-
ляют ценный материал для его эпистемологической характеристики.

Ещё в XIX в. исследователями были выявлены заимствования 
в труде «Начертание церковной истории» из сочинения лютеранско-
го теолога и историка Ф. Буддея (1667–1729 гг.) «Historia ecclesiastica 
veteris testamenti» (1709 г.). Эту проблему подробно изучил А. Смирнов 
(1883 г.), а среди современных исследований нужно отметить диссерта-
цию прот. Павла Хондзинского «Святитель Филарет Московский: бого-
словский синтез эпохи: историко-богословское исследование» (2010 г.)40. 
А. Смирнов допускал, что «весь ученый аппарат для своей Истории Фи-
ларет черпал у Буддея»41. При этом в изложении историко-библейского 
материала между этими авторами заметны и существенные расхожде-
ния. У них различается также и периодизация истории. А по отдельным 
вопросам свт. Филарет напрямую полемизирует с Буддеем42.

Прот. П. Хондзинский сравнивает текст истории Ф. Буддея с текста-
ми «Начертания церковно-библейской истории» и «Записок на Книгу 

39	 Понятие дисциплинарный комплекс вводит в свою модель науки М. Розов. См.: Розов М. А. 
Теория социальных эстафет. С. 277.

40	 Хондзинский П., свящ. Святитель Филарет Московский: богословский синтез эпохи: Исто-
рико-богословское исследование. Москва, 2010.

41	 Смирнов А. Митрополит Филарет как автор Начертания церковно-библейской истории. 
С. 128.

42	Т ам же. С. 128.



72 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

Бытия» свт. Филарета. Он признаёт, что образ научно-исторического 
комментирования библейского текста сохраняет стиль Буддея в На-
чертании, но меняется уже в более поздних Записках43. И ключевой во-
прос исследования прот. П. Хондзинского: «остался ли Филарет в рам-
ках, заданных Буддеем, школы методов и идеалов научного богословия 
или отошёл от них?»44 — получает отрицательный ответ45.

Использование свт. Филаретом трудов Ф. Буддея, И. Г. Юнг-Штил-
линга46 или других авторов, влияние которых можно будет ещё обнару-
жить, положительно характеризуют коллекторскую программу, реализо-
ванную в нарративе священной истории свт. Филарета. Они вскрывают 
работу по систематизации и обобщению современных ему библейских 
знаний. Иными словами, свт. Филарет был хорошо осведомлён о до-
стижениях западных авторов и использовал то лучшее, чем в то время 
располагала европейская богословская и библейская наука.

Реконструкция самой коллекторской программы свт. Филарета 
не входит в задачи настоящей статьи. Но проведённый анализ допуска-
ет в предварительном порядке признать роль священной библейской 
истории как первой результативной модели систематизации и обобще-
ния библейских знаний. В той мере, в которой обсуждаемый нарратив 
использовался в качестве учебного пособия и образца для написания 
последующих учебников, он служил также и моделью репрезентации 
библейских знаний, и моделью формирования соответствующей ком-
петенции при обучении специалистов.

В системе духовного образования «Священная библейская исто-
рия» являлась учебной дисциплиной, в рамках которой обучающиеся 
получали знания по целому ряду библейских специальностей: исаго-
гических, текстологических, экзегетических. Одновременно она была 
также программой подготовки исследователей в области библеисти-
ки. В то же время она сформировалась и как научный жанр описания 
библейских знаний, а также научно-популярный жанр трансляции би-
блейских знаний в публичную сферу.

43	 Хондзинский П., свящ. Святитель Филарет Московский. С. 174.
44	Т ам же. С. 169.
45	Т ам же. С. 187.
46	Т ам же. С. 181–184. Имеется в виду труды немецкого духовного писателя И. Г. Юнг-Штил-

линга (1740–1817 гг.). В русском переводе издавалась его книга: Юнг-Штиллинг И. Г. По-
бедная повесть, или торжество веры христианской. Санкт-Петербург, 1815.



73СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

Заключение

Процессы дисциплинарной специализации в области библейских зна-
ний в течение XIX в. — нач. XX в. объективно вели к формированию 
дисциплинарного комплекса современной библеистики.

Если в нач. XIX в. в системе богословских наук свт. Филарета отме-
чены только отдельные библейско-ориентированные научные специ-
альности, то к середине века у митр. Макария уже обозначены контуры 
дисциплинарного комплекса формирующейся библеистики. В начале 
XX в. библеист Н. Глубоковский, обобщая достижения русской богослов-
ской науки, упоминает библеистику только по одной из её специаль-
ностей —текстологии. Библиология — так называет библейскую науку 
Н. Глубоковский, рассматривается им как уже сформировавшаяся на-
учная дисциплина в ряду других богословских дисциплин.

В этом сложном процессе выделяется один значимый элемент. Фор-
мирование научной дисциплины проходит через важный этап обобще-
ния и систематизации своей области знания. Он отражается в специ-
альных научных программах и результатах их реализации.

Для научной специализации библеистики предполагаемая про-
грамма систематизации библейских знаний представлена осмыслени-
ем феномена священной библейской истории. А первый её опыт и об-
разцовый нарратив принадлежит свт. Филарету (Дроздову).

Эпистемологический анализ священной библейской истории выяс-
няет её специальную роль в процессе формирования дисциплинарного 
комплекса библеистики. Это, в свою очередь, открывает возможность 
по-новому исследовать проблему рецепции документарной гипотезы 
в русской библеистики. Священную библейскую историю и так назы-
ваемую «естественную библейскую историю»47, которую признает вет-
хозаветная библейская критика со времен Ю. Велльгаузена, следует 
рассматривать, сравнивать и изучать как две самостоятельные и уни-
кальные научные коллекторские программы.

Источники

Собрание мнений и отзывов Филарета, митрополита Московского и Коломенского 
по учебным и церковно-государственным вопросам. Т. 1. Санкт-Петербург: Синод. 
тип., 1885.

47	 Этим термином пользовался, например, А. В. Карташёв, когда описывал все преимуще-
ства ветхозаветной библейской критики и её достижений перед традиционной церков-
ной исагогикой и экзегезой. См.: Карташёв А. В. Ветхозаветная библейская критика. Мо-
сква, 1917. С. 64.



74 А лекс а н д р Ва лен т инович Лож кин

Филарет (Дроздов), свт. Начертание церковно-библейской истории. 10-е изд. Москва: 
Синод. тип., 1857.

Литература

Алявдин А. П. Библейская история // Новый энциклопедический словарь. Т. 6: Берар — 
Бобровникова. Санкт-Петербург: Тип. Акционерного общества «Брокгауз – Ефрон», 
[1912]. Ст. 362–378.

Глубоковский Н. Н. Русская богословская наука в ее историческом развитии и новейшем 
состоянии. Москва: Изд. Свято-Владимирского братства, 2002.

Демин М. Немецкий университет XIX в. и дисциплинарная специализация философии // 
Логос. 2013. № 1 (91). С. 240–261.

Ириней (Пиковский), иером. Преподавание библейских дисциплин в дореволюционных 
духовных школах. [Сайт Образование и православие.] [Электронный ресурс]. URL: 
https://orthedu.ru/uchposob/sv-pisanie/1006-10.html (дата обращения: 20.6.2025).

Карташёв А. В. Ветхозаветная библейская критика. Москва: Общецерковная аспирантура 
и докторантура имени свв. Кирилла и Мефодия; Издательский дом «Познание», 
2017.

Кузнецова Н. И. Социо-культурные проблемы формирования науки в России (XVIII — 
середина XIX века). Москва: Эдиториал УРСС, 1999.

Лопухин А. П. История библейская // Православная богословская энциклопедия 
или Богословский энциклопедический словарь, содержащий в себе необходимые 
для каждого сведения по всем важнейшим предметам богословского знания 
в алфавитном порядке. Т. 5: Донская епархия — Ифика. Петроград: Т-во А. П. 
Лопухина, 1904. (Общедоступная богословская библиотека). Ст. 1125–1142.

Макарий (Булгаков), архим. Введение в православное богословие. Санкт-Петербург: Тип. 
Е. Фишера, 1847.

Мельков А. С. Развитие церковно-исторической науки в России до начала XX века // 
Журнал Московской Патриархии. 2003. № 2. С. 70–75.

Мень А., прот. Библиологический словарь: [в 3-х т.]. Т. 3. Москва: Фонд имени Александра 
Меня, 2002. 

Науки о человеке история дисциплин, [сборник] / ред. А. Н. Дмитриев, И. М. Савельева. 
Москва: Издательский дом Высшей школы экономики, 2015.

Розов М. А. Философия науки в новом видении. Москва: Новый хронограф, 2012.

Розов М. А. Теория социальных эстафет и проблемы эпистемологии. Москва: Новый 
хронограф, 2008.

Сборник, изданный Обществом любителей духовного просвещения, по случаю 
празднования столетнего юбилея со дня рождения (1782–1882) Филарета, 
митрополита Московского: [в 2-х т.]. Т. 2: Оригинальные статьи. Москва: Тип. Л. Ф. 
Снегирева, 1883.

Смирнов С. К. История Московской духовной академии до ее преобразования (1814–
1870). Москва: Унив. тип. (М. Катков), 1879.



75СВЯЩ ЕНН А Я ИС ТОРИ Я К А К МОД Е ЛЬ СИС Т ЕМ АТ ИЗА Ц ИИ БИБ ЛЕЙСКИ Х ЗН А НИЙ

Смирнов С. К. История Троицкой лаврской семинарии. Москва: Изд. А. В. Толоконникова, 
1867.

Уитли Р. Когнитивная и социальная институализация научных специальностей и областей 
исследования // Научная деятельность: структура и институты. Москва: Прогресс, 
1980. С. 218–256.

Хондзинский П., свящ. Святитель Филарет Московский: богословский синтез эпохи: 
Историко-богословское исследование. Москва: Изд. ПСТГУ, 2010.

Энциклопедия эпистемологии и философии науки. Москва: «Канон+»; РООИ «Реаби-
литация», 2009.



ДВЕ ЭСХАТОЛОГИЧЕСКИЕ 
БИТВЫ И ДВА ЛИКА 
МИРОВОГО ЗЛА 
В ОТКРОВЕНИИ ИОАННА 
БОГОСЛОВА
ЧАСТЬ ПЕРВАЯ

Антал Гергей Небольсин  
/ Антон Сергеевич Небольсин

доктор богословия
профессор кафедры библеистики Православного Свято-
Тихоновского гуманитарного университета
127051, Москва, Лихов пер., д. 6, стр. 1
gyula@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-0037-8674

Для цитирования: Небольсин А. Г. Две эсхатологические битвы и два лика мирового зла 
в Откровении Иоанна Богослова: часть первая // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). 
С. 76–90. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.004

Аннотация� УДК 27-175.2 (27-278) (27-277.2)

В статье предпринята попытка, исходя из нехилиастического понимания тысячелет-
него периода, упоминаемого в главе 20 Откровения Иоанна Богослова, объяснить дву-
кратное описание в книге эсхатологического сражения. Выдвигаемая гипотеза состоит 
в том, что две эсхатологические брани соответствуют двум седмеричным циклам Апо-
калипсиса: циклу труб и циклу чаш, — представляя собой подведение их итогов. Пер-
вое описание финальной битвы (см. Апок. 19, 17–21) соответствует циклу чаш (см. Апок. 
15–16), завершая повествование книги о «звере» и его державе, элементом которого 
эта седмерица является. Второе описание (см. Апок. 20, 7–10) соответствует циклу труб 
(см. Апок. 8–11), казни которого обрушиваются на первобытное и инерционное идо-
лопоклонство, представляющее гораздо меньшую эсхатологическую опасность, неже-
ли организованная и претенциозная мировая система зверя. При таком понимании два 
описания эсхатологической битвы соотносятся с двумя ликами мирового зла и соответ-
ствуют двум аспектам его окончательного устранения при Втором Пришествии Христа.



77Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

Ключевые слова: библейское богословие, композиция Откровения Иоанна Богослова, 
рекапитуляция, седмеричные циклы труб и чаш, эсхатологическое сражение, хилиазм, 
амиллениализм, зверь, антихрист, Второе Пришествие Христа, парусия.

Статья поступила в редакцию 1.5.2025; одобрена после рецензирования 15.5.2025

Two Eschatological Battles and Two Faces of the Global Evil 
in the Apocalypse of John

Part 1

Antal G. Nyebolszin / Anton S. Nyebolszin

Doctor of Theology
Professor at the Biblical Department at the St. Tikhon’s Orthodox University for the 
Humanities
6/1 Likhov Lane, 127051 Moscow, Russia 
gyula@mail.ru
https://orcid.org/0000-0002-0037-8674

For citation: Nyebolszin, Antal G. “Two Eschatological Battles and Two Faces of the Global Evil 
in the Apocalypse of John. Part 1”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 76–90 (in Russian). 
DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.004

Abstract. This article attempts to interpret the double depiction of the eschatological battle 
based on a non-chiliastic understanding of the millennium mentioned in Revelation 20. The 
proposed hypothesis suggests that the two eschatological descriptions correspond to the two 
sevenfold cycles of the Apocalypse — the trumpet cycle and the bowl cycle — as their con-
cluding stages. The first depiction (Revelation 19, 17–21), is interpreted as the culmination of 
the bowl cycle (Revelation 15–16), which concludes the narrative of the beast and its power, 
representing an element of this story. The second depiction (Revelation 20, 7–10), is linked 
to the trumpet cycle (Revelation 8–11), which signifies the judgments poured out upon pri-
mordial idolatry — less threatening in an eschatological sense than the organized and preten-
tious world system of the beast. This approach allows viewing the two descriptions of the bat-
tle as reflecting two aspects of the ultimate eradication of evil at the Second Coming of Christ.

Keywords: literary structure of the Apocalypse of John, recapitulation, septenaries of trum-
pets and bowls, eschatological battle, chiliasm, amillennialism, beast, antichrist, second 
coming of Christ, Parousia.

The article was submitted on 5/1/2025; approved after reviewing on 5/15/2025



78 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

Введение

Среди многочисленных трудностей, с которыми сталкивается исследо-
ватель и интерпретатор Откровения Иоанна Богослова1, особое место 
занимают проблемы композиции книги и истолкования её 20-й главы 
(во всяком случае, её первых десяти стихов). Сложность этих двух проб
лемных сфер очевидна. Что касается первой из них, то достаточно со-
слаться на кочующее из труда в труд утверждение о том, что у Апока-
липсиса столько же планов, сколько толкователей2. Ясно, что перед нами 
намеренное утрирование, однако оно показательно в отношении того, 
что в данном вопросе научное сообщество далеко от консенсуса. Вто-
рая сфера вообще может считаться сложностью книги par excellence. Уже 
в христианской древности предлагались совершенно разные прочте-
ния 20-й главы3: одни её толкования полемически противопоставлялись 

1	 Далее названия Откровение Иоанна Богослова (или сокращённо Откровение Иоанна) 
и Апокалипсис в соответствии с отечественной традицией будут нами использоваться 
как синонимические и взаимозаменяемые. Использование слова «апокалипсис» в смыс-
ле конца света или мировых катастроф считаем в научно-богословском контексте кате-
горически недопустимым.

2	 Впервые эта формулировка встречается у крупной американской исследовательницы 
Апокалипсиса Аделы Ярбро Коллинз: «There are almost as many outlines as there are 
interpreters» (Yarbro Collins A. The Combat Myth in the Book of Revelation. Missoula (Mont.), 
1976. P. 9). В дальнейшем она часто либо цитируется, либо варьируется другими иссле-
дователями. Автор крупной монографии, посвящённой проблеме композиции Апокалип-
сиса, Р. Мах открывает свой труд перечнем двадцати двух суждений современных ис-
следователей (в их числе и А. Я. Коллинз), констатирующих разноголосицу в отношении 
рассматриваемого вопроса. См.: Mach R. The Elusive Macrostructure of the Apocalypse of 
John. Frankfurt am Main, 2015. P. 23–25 (предшествующие страницы заняты развёрну-
тым оглавлением). Нашу рецензию на эту книгу см.: Небольсин А. Г. Композиция Откро-
вения Иоанна как открытого произведения // Философия религии: аналитические ис-
следования. 2019. Т. 3. № 1. С. 153–163. Испанский исследователь Доминго Муньос Леон 
подчёркивает, что в данной области никто не вправе претендовать на последнее сло-
во. См.: Muñoz León D. La estructura del Apocalipsis de Juan. Una aproximación a la luz de 
la composición del 4. de Esdras y del 2. de Baruc // Estudios Biblicos. 1985. Vol. 43. P. 171: 
«Nadie puede pretender decir una última palabra en este terreno». Рус. пер.: «Никто не мо-
жет претендовать на то, что у него есть последнее слово по этому вопросу».

3	 В доникейский период широко представлено хилиастическое понимание главы 20; на-
чиная с IV в. оно сходит на нет. Свт. Андрей Кесарийский — автор классического для ви-
зантийской традиции толкования на Апокалипсис, — предлагая своё нехилиастическое 
понимание главы 20, говорит о тех интерпретациях, от которых он отмежёвывается, не на-
зывая никого по имени: «… ни одного из этих толкований Церковь Божия не приняла» 
(цит. по: Андрей Кесарийский, свт. Толкование на Апокалипсис св. апостола и евангели-
ста Иоанна Богослова. Москва, 2013. С. 274). Применительно к Апокалипсису в целом еп. 



79Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

другим, и если хилиастическая интерпретация на каком-то этапе исто-
рии могла представляться полностью преодолённой4, то впоследствии 
оказывалось, что это представление поспешно. В настоящее время со-
существуют совершенно разные истолкования Апок. 205. 

Имея различную природу, две обозначенные проблемы тем не ме-
нее тесно связаны друг с другом. Истолкование Апок. 20 с необходи-
мостью требует ответа на вопрос о взаимном отношении глав 19 и 20: 
должно ли их повествование пониматься как развёртывающееся хро-
нологически последовательно или же такая хронологическая последо-
вательность может быть в тексте тем или иным образом нарушена? Го-
воря проще, должны ли события, представленные в первых стихах 20-й 
главы, мыслиться как хронологически следующие за теми, что были 
представлены в конце главы 19-й? Это вопросы, относящиеся к сфере 
композиции текста, касающиеся принципов его организации, его чле-
нения и взаимосвязи его составных частей6.

В данной статье предложено рассмотрение одной из составляю-
щих общей проблемы истолкования Апок. 20, имеющее, в соответствии 
со сказанным выше, отношение как к вопросу об архитектонике Апо-
калипсиса, так и к вопросу о его идейно-богословском содержании. 

Имеется в виду проблема удвоения эсхатологической брани, т. е. 
вопрос о том, почему после описания битвы в Апок. 19, 17–21, резуль-
татом которой оказывается ликвидация богоборческих сил, в Апок. 
20, 7–10 предлагается ещё одно описание сражения такого же харак-
тера. В связи с этим сразу же подчеркнём, что рассмотрение пробле-
мы не будет вестись нами ab ovo — в этом нет никакой необходимости. 
Касательно интерпретации Апок. 20 имеется обширная литература, 

Кассиан (Безобразов) пишет, что «уже в христианской древности один экзегетический 
метод сменял другой» (Кассиан (Безобразов), еп. Христос и первое христианское поколе-
ние. Москва, 2019. С. 570). Это в полной мере проявляется в связи с главой 20. Блж. Авгу-
стин изменил своё изначальное понимание содержащегося в этой главе учения о тыся-
челетнем царстве, на что он сам указывает (Augustinus Hipponensis. De Civitate Dei contra 
paganos XX, 7). Общий обзор истории интерпретации и рецепции Откровения Иоан-
на см.: Maier G. Die Johannesoffenbarung und die Kirche. Tübingen, 1981; Wainwright A. W. 
Mysterious Apocalypse. Interpreting the Book of Revelation. Nashville (Tenn.), 1993 (пере-
изд.: Eugene (Ore.), 2001); по первому тысячелетию: Kretschmar G. Die Offenbarung des 
Johannes. Die Geschichte ihrer Auslegung im 1. Jahrtausend. Stuttgart, 1985.

4	 Например, в сер. и 2 пол. I христианского тысячелетия.
5	 Если говорить предельно просто, в литературе представлены как хилиастические, так 

и нехилиастические её интерпретации, каждая — во множестве вариантов.
6	 Разумеется, такого рода вопросы должны ставиться применительно к книге в целом, 

а не только в связи с её отдельными частями.



80 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

и представители разных точек зрения изложили достаточное коли-
чество обосновывающих именно их убеждения аргументов. Претен-
довать в этих условиях на высказывание доводов, которые заставили 
бы исследовательское сообщество полностью пересмотреть сложивши-
еся установки, было бы наивно и нескромно. Своей задачей мы видим 
лишь внесение некоторых уточнений в ту систему аргументации, кото-
рая уже положена в основание позиции, к которой мы присоединяемся.

***

Какая же это позиция? Это позиция нехилиастического7 прочтения 
Апок. 20, которая включает в себя в качестве важного экзегетического 
элемента убеждённость в том, что повествование Апокалипсиса содер-
жит случаи рекапитуляции, т. е. нарушения хронологической последо-
вательности, когда рассказ возвращается к ранее уже рассмотренным 
реалиям8. Согласно этой позиции, тысячелетний период, о котором го-

7	 Далее тождественные по смыслу прилагательные «нехилиастический» и «амиллениа-
листский» будут использоваться как взаимозаменяемые. Последний термин характерен 
для современной англоязычной литературы (англ. amillennial, amillennialism).

8	 Само явление, обозначаемое термином «рекапитуляция» в предложенном понимании, 
усмотрено в Апокалипсисе уже Викторином Петавийским — автором первого дошедше-
го до нас полного толкования на Откровение Иоанна. Он в рекапитуляционном смыс-
ле понимал соотношение в тексте книги седмеричных циклов труб и чаш (Victorinus. In 
Apocalypsim VIII, 2). Викторин, однако, не употреблял применительно к нему данного сло-
ва. Терминологическое значение в интересующем нас смысле слово recapitulatio при-
обретает у Тихония, причём в первую очередь в данном случае должна быть отмечена 
не его «Книга правил», где «рекапитуляции» посвящено шестое правило и где это поня-
тие имеет более широкий смысл, а Толкование на Апокалипсис, в котором recapitulatio 
означает и повторное обращение к ранее уже рассмотренным реалиям, и раздел текста, 
в котором такое повторение содержится. См. подготовленное нами издание перевода 
Комментария Тихония на русский язык: Тихоний Африканский. Толкование на Апокалип-
сис. Москва, 2023. С. 30–31, 38–39 (общие соображения во вступительной статье), 101, 
142–143 (толкования на Апок. 3, 22 — 4, 1 и Апок. 6, 16.17). В современной исследова-
тельской литературе, посвящённой Апокалипсису, термин «рекапитуляция» в рассматри-
ваемом смысле прочно прижился. Обозначаемое им явление, которое может и не марки-
роваться данным термином, в том или ином масштабе и с теми или иными уточняющими 
оговорками в Откровении Иоанна видят многие исследователи. См. суждение В. В. Четы-
ркина: «При взгляде на Апокалипсис <…> мы видим в нём не развитие, определяемое 
временной последовательностью, но положительно утверждаем параллелизм некоторых 
видений» (Четыркин В. В. Апокалипсис св. Апостола Иоанна Богослова. Петроград, 1916. 
С. 266). Из авторов влиятельных современных комментариев близки к этой позиции, на-
пример, П. Прижан и Г. Бил: Prigent P. Commentary on the Apocalypse of St. John. Tübingen, 
2001. P. 84–103; Beale G. K. The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text. Grand 



81Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

ворится в Апок. 20, 1–7, есть не будущая, пока только ожидаемая реаль-
ность, а реальность настоящего времени, реальность присутствия Церк-
ви в мире. Такое понимание Апок. 20 хорошо представлено не только 
в Древней Церкви9, но и в современной библейской науке, где к числу 
приверженцев этого взгляда принадлежит ряд выдающихся современ-
ных исследователей Апокалипсиса10. Можно с уверенностью сказать, 

Rapids (Mich.); Cambridge, 1999. P. 108–151 (в обоих случаях отмеченные страницы ука-
зывают на вступительные разделы, посвящённые композиции Апокалипсиса). См. так-
же: Giblin C. H. Recapitulation and the Literary Coherence of John’s Apocalypse // Catholic 
Biblical Quarterly. 1994. Vol. 56. P. 81–95

9	 Во фрагментарном виде эта позиция прослеживается уже у древних александрийцев, тру-
ды которых либо содержат рассмотрение лишь отдельных стихов Апок. 20 вне их общего 
контекста (Климент, Ориген), либо, будучи посвящены интерпретации отрывка о «тысяче-
летии» в целом, не дошли до нас (свт. Дионисий Александрийский; Евсевий Кесарийский 
сохранил лишь те фрагменты его антихилиастического труда «Об обетованиях», кото-
рые не содержат изложения собственного учения Дионисия о тысячелетнем царстве; см.: 
Eusebius. Historia Ecclesiastica VII, 24–25). Отличный обзор раннехристианской эсхатоло-
гии, свидетельствующий о том, что в доникейский период хилиазм вовсе не господство-
вал безраздельно, см.: Hill C. E. Regnum Caelorum. Patterns of Millennial Thought in Early 
Christianity. Grand Rapids (Mich.), 2001. На материале, относящемся только ко II в. (в свя-
зи с интерпретацией образа Нового Иерусалима) к тем же выводам приходит Н. Бец, см.: 
Betz N. Not Just Millennialists: Some Second-Century Greek Interpretations of Revelation’s 
Holy City // Revelation’s New Jerusalem in Late Antiquity. Tübingen, 2023. P. 9–33. Амилле-
ниалистскую интерпретацию Апок. 20 в ходе сквозного экзегетического рассмотрения 
текста Апокалипсиса впервые предложил в IV в. Тихоний. О нём см. нашу вступительную 
статью к изданию, указанному в предыдущей сноске, а также: Ткачёв Е. В. Тихоний Африка-
нец // ПЭ. 2023. Т. 68. С. 528–537. К взгляду Тихония, преодолев раннюю приверженность 
хилиазму, присоединился, как уже было отмечено, блж. Августин (Augustinus Hipponensis. 
De Civitate Dei XX, 7), за которым последовала вся раннесредневековая латинская тра-
диция толкования Откровения Иоанна (Апрингий, Кесарий Арльский, Примасий Гадру-
метский, Беда Достопочтенный, Амвросий Аутперт, Беат Лиебанский и др.). В Византии 
эта позиция представлена Андреем Кесарийским, влияние которого в деле истолкова-
ния Апокалипсиса на Востоке невозможно было сопоставить с чьим-либо другим. См.: 
Scarvelis Constantinou. E. Guiding to a Blessed End. Andrew of Caesarea and His Apocalypse 
Commentary in the Ancient Church. Washington (D. C.), 2013.

10	 Помимо уже отмеченных выше (см. сн. 8 наст. пуб.) П. Прижана (р. 1928) и Г. Била (р. 1949), 
назовём ещё У. Ванни (1929–2018) и Д. Бигуцци (1941–2016). См.: Vanni U. Apocalisse di 
Giovanni. Assisi, 2018 (двухтомное издание, собственно комментарий содержится во вто-
ром томе); Biguzzi G. L’Apocalisse e i suoi enigmi. Brescia, 2004 (особенно глава 12 «Il 
ristabilimento della giustizia e il regno millenario», p. 273–285; Idem. Apocalisse. Milano, 
2005). Отметим, что применительно к рассматриваемой проблеме вопрос о том, к зем-
ной или к небесной Церкви относят те или иные авторы явление тысячелетнего царства, 
несущественен. Принципиально лишь то, что они трактуют миллениум как эпоху, предше-
ствующую парусии и открытую первым пришествием Христа. К пониманию тысячелетнего 



82 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

что к сегодняшнему дню сложилась мощная как собственно церковная, 
так и научно-исследовательская традиция нехилиастического прочте-
ния Апокалипсиса. Наличие этой двойной традиции избавляет челове-
ка, выступающего с амиллениалистских позиций, от необходимости вы-
ступать всякий раз с полномасштабным обоснованием своего взгляда. 

Вместе с тем аргументация в пользу амиллениализма, разумеется, 
нуждается в совершенствовании. Сам тот факт, что хилиазм, несмотря 
ни на что, так и не удалось «сбросить с парохода современности», сви-
детельствует о том, что никакие дополнительные уточнения в проти-
воположной ему системе взглядов не окажутся лишними. 

Всякий человек, понимающий главу 20 Апокалипсиса в нехилиа-
стическом смысле, должен отдавать себе отчёт в том, что ничего само 
собой разумеющегося и по умолчанию ясного в подобного рода про-
чтении нет. Он должен быть готов к тому, чтобы дать ответы на ряд 
вопросов, принципиально важных с точки зрения экзегезы данного 
фрагмента11. Не последним в их ряду является отмеченный выше во-
прос о соотношении двух описаний эсхатологического сражения. Каков 
смысл этого удвоения? Если отрывок Апок. 20, 1–6 понимается в смыс-
ле описания христианской эпохи истории человечества, то следующее 
далее изображение столкновения сил зла с силами Божиими (см. Апок. 
20, 7–10), в результате которого первые терпят сокрушительное пора-
жение, не может не восприниматься как относящееся к той же реаль-
ности, что представлена в конце главы 19, т. е. перед нами две карти-
ны итогового богоборческого восстания мирового зла, кончающегося 
его полным крахом. Вряд ли в данном случае можно говорить о двух, 

царства как небесной реальности из вышеназванных авторов склоняется Г. Бил. Из оте-
чественных исследователей того же взгляда держался прот. Н. Орлов. См.: Орлов Н., свящ. 
Апокалипсис св. Иоанна Богослова. Москва, 1904 (переизд. в 1999 г. в Санкт-Петербур-
ге, изд. «Воскресение». Прот. Н. Орлову принадлежит и раздел, посвящённый Апокалип-
сису, в «Толковой Библии», изд. преемниками А. П. Лопухина). См. также: Gourges M. The 
Thousand-Year Reign (Rev 20:1–6): Terrestrial or Celestial? // Catholic Biblical Quarterly. 1985. 
Vol. 47. P. 676–682; Giblin C. H. The Millennium (Rev 20.4–6) as Heaven // New Testament 
Studies. 1999. Vol. 45. P. 553–570; Hasitschka M. Die Priestermetaphorik der Apokalypse als 
Ausdruck der Verbundenheit der auf Erden lebenden mit den zur Auferstehung gelangten 
Christen // Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt. 2004. Vol. 29. S. 179–192.

11	 Например, на вопрос о том, как понимать относящееся к эпохе Церкви заключение сата-
ны в бездну, если, согласно самому же Апокалипсису (см.: Апок. 2, 9–10.13; 3, 9), он вполне 
активен в настоящее время. Сюда же относится и вопрос об обосновании рекапитуляции 
на стыке глав 19 и 20. Не даём на эти вопросы ответа, дабы полностью сосредоточить-
ся на основной проблеме данной статьи и исходя из того, что они представлены в тру-
дах древних и современных авторов, названных выше.



83Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

относящихся к одному и тому же историческому моменту и тожде-
ственных по смыслу, но при этом фактически различных событиях 
(или комплексах событий). Но ограничиться лишь констатацией того, 
что перед нами двукратное описание одной и той же реальности, хотя 
бы и представленной под двумя различными углами зрения, недоста-
точно. Нужно ответить на вопрос о том, в чём именно в каждом случае 
состоит этот специфический угол зрения. 

Итак, перед нами два описания того, что можно назвать эсхатоло-
гической бранью12. Объединяет два описания указание в обоих случаях 

12	 Выражение «эсхатологическая брань» (или его синонимы «финальная битва», «итоговое 
сражение» и т. п.) мы понимаем как описанное с использованием военной образности 
столкновение сил зла (языческих или демонических полчищ) с силами Божиими (Изра-
илем, Мессией, ангелами, последователями Христа), связанное в том или ином отноше-
нии (хотя бы и чисто прообразовательно) с концом истории и завершающееся реши-
тельным поражением богоборцев, победа над которыми достигается благодаря прямому 
Божественному действию. Такого рода батальные сцены содержатся как в ветхозавет-
ных книгах (Иез. 38–39; Иоил. 3), так и в более поздней иудейской литературе (1 Ен. 90; 
Orac. Sybil. III. 660–697 // Die Oracula Sibyllina. Leipzig, 1902. S. 82–84; кумранский «Сви-
ток войны»; 3 (4) Ездр. 13). В Новом Завете эта образность представлена исключитель-
но в Откровении Иоанна Богослова. О связи новозаветного Апокалипсиса с отмеченны-
ми выше книгами применительно к тематике эсхатологической брани см.: Bauckham R. 
The Apocalypse as a Christian War Scroll // Idem. The Climax of Prophecy. Edinburgh, 1993. 
P. 210–237; Bøe S. Gog and Magog. Ezekiel 38–39 as Pre-text for Revelation 19, 17–21 
and 20, 7–10. Tübingen, 2001; Strazicich J. Joel’s Use of Scripture and the Scripture’s Use of 
Joel. Leiden; Boston, 2006; Harris D. C. Holy War Discourses in 1QM and John’s Apocalypse. 
Tübingen, 2024; Nicklas T. The Eschatological War in the Book of Revelation // Idem. Studien 
zur Johannesapokalypse. Paderborn, 2024. S. 332–347. Догматический смысл христианско-
го описания эсхатологического сражения — который можно распространить и на описа-
ния ветхозаветно-иудейские при их включении в христианский контекст — может быть 
сформулирован следующим образом: это подводящее итоги истории непосредственное 
столкновение Творца и грешной твари, результатом которого является полное и окон-
чательное устранение зла; иначе говоря, эсхатологическая брань может пониматься 
как метафорическое описание той реальности, которая традиционно в Церкви обозна-
чается как Страшный Суд, при этом живописуется только негативная составляющая это-
го Суда, а именно осуждение грешников. Не следует упускать из виду, что само пред-
ставление об эсхатологическом Суде в значительной степени метафорически окрашено: 
если и не по своей сути в смысле итоговой оценки, то, по крайней мере, в отношении 
используемой образности (стояние по разные стороны от Судьи, использование книг 
и др.; см. Мф. 25, 31–46; Апок. 20, 11–15). Наряду с образами брани и суда, для обозна-
чения подведения итогов истории используется и образ сбора урожая (Мф. 13, 24–30. 
37–43; Мк. 4, 26–29). В Апок. 14, 6–20 в явно эсхатологическом контексте можно опо-
знать присутствие всех трёх указанных образных сфер: в ст. 7 провозглашается Суд, в ст. 
14–19 упоминается серп и описывается его применение, а в ст. 20 упоминание о крови 
и конях делает очевидной батальную составляющую образности. Не вызывает сомнения 



84 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

на военный характер описываемого столкновения13 (при отсутствии 
фактического описания боевых действий) и на итоговый крах богобор-
ческих сил14, а также наличие в обоих случаях аллюзии на главы 38–
39 Книги пророка Иезекииля15. Однако в том, как представлены про-
тивостоящие силы, описания не сходны. Различным оказывается круг 
тех, кто вовлечён в битву со стороны зла: в первом случае это зверь16, 
лжепророк17, цари земные18 и их воинства; во втором случае в битву 

наличие в данном отрывке Апокалипсиса аллюзий на Иоил. 3, где также соседствуют об-
разы Суда (ст. 2, 12, 14), битвы (ст. 9–11,16) и сбора винограда (ст. 13) (ср. также указан-
ный выше фрагмент третьей песни «Пророчеств сивилл», в котором соседствуют военная 
образность и упоминания о Суде Божием). Поэтому описания финальной битвы в Апок. 
19, 17–21 и 20, 7–10 (и тем более отрывок Апок. 14, 6–20) могут считаться имеющими 
тот же вероучительный смысл, — но, разумеется, не ту же нарративно-драматургическую 
функцию! — что и описание Страшного Суда в Апок. 20, 11–15. Ср. суждение современно-
го исследователя Апокалипсиса Я. Ламбрехта: Lambrecht J. Final Judgments and Ultimate 
Blessings: The Climactic Visions of Revelation 20, 11 — 21, 8 // Biblica. 2000. Vol. 81. P. 367: 
«The passage Rev 20, 11–15 forms the third and last part of the final judgment». Рус. пер.: 
«Отрывок Апок. 20, 11–15 представляет третью и последнюю часть итогового Суда».

13	 См. Апок. 19, 19 и 20, 8–9, где используются слова «воинства» (греч. «στρατεύματα»), 
«брань» (греч. «πόλεμος»), «стан» (греч. «παρεμβολή»).

14	 В обоих случаях говорится о ввержении лидеров сил зла в «огненное озеро» (см.: Апок. 
19, 20; 20, 10); относительно прочих сказано, что они были убиты мечом Сидящего на коне, 
т. е. Христа (Апок. 19, 21), и пожраны ниспавшим с неба огнём (ср. Апок. 20, 9).

15	 Призыв к птицам небесным в Апок. 19, 17–19 отсылает к Иез. 39, 17–20, а именование 
собранных сатаной народов в Апок. 20, 8 Гогом и Магогом — к Иез. 38, 2 (см. также даль-
нейшие упоминания о Гоге в гл. 38–39). Наличие в обоих случаях аллюзий на Иезекии-
ля — важный аргумент сторонников тождественности сражений Апок. 19 и Апок. 20. См., 
например: Fowler White R. Reexamining the Evidence for Recapitulation in Rev 20:1–10 // 
Westminster Theological Journal. 1989. Vol. 51. P. 319–344; Kline M. G. Har-Magedon: The 
End of the Millennium // Journal of Evangelical Theological Society. 1996. Vol. 36. P. 207–
222. Относительно мотивов из книги Иезекииля в Апок. 19–20 см. указанную выше (сн. 
12 наст. пуб.) книгу: Bøe S. Gog and Magog.

16	 «Зверь» впервые упомянут в Апок. 11, 7, но подробная его характеристика представле-
на только в Апок. 13, 1–8, где он назван зверем из моря, и в Апок. 17. Это главный зем-
ной агент диавола. Преемство этого образа по отношению к четырём зверям, представ-
ленным в главе 7 Книги пророка Даниила, очевидно: из сопоставления Апок. 13, 1–2 
и Дан. 7, 4–7 ясно, что зверь Откровения Иоанна является точной суммой четырёх зве-
рей Даниила.

17	 «Лжепророком» при последующих его упоминаниях (см.: Апок. 16, 13; 19, 20; 20, 10) име-
нуется сообщник и помощник вышеупомянутого зверя из моря, представленный при пер-
вом его появлении как зверь из земли (Апок. 13, 11–18).

18	 Проходящий через всю книгу коллективный персонаж. См.: Апок. 1, 5; 6, 15; 17, 2.18; 18, 
3.9; 19, 19; 21, 24. Ср. также 10, 11 («цари многие») и 16, 14 («цари всей вселенной»; в си-
нодальном переводе, отражающем textus receptus, «цари земли всей вселенной»). Во всех 



85Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

вовлечены сатана19 и народы, находящиеся на четырёх углах земли. 
Силы Божии тоже представлены неодинаково: в первом случае в брань 
вступают Христос — торжествующий Всадник на белом коне (см. Апок. 
19, 11 — 16, 19.21) — и следующие за ним воинства (см. Апок. 19, 14)20, 
во втором силы зла уничтожаются огнём, ниспавшим с неба от Бога 
(см. Апок. 20, 9). 

В чём смысл отмеченных различий? Говоря о них применитель-
но к силам зла, нельзя обойти вниманием тот очевидный, лежащий 
на поверхности факт, что в Апокалипсисе — во всяком случае, в той 
части книги, которая содержит описание видений Иоанна, восхищен-
ного к Престолу Божию, т. е. начиная с 4-й главы, — их представители 
выходят на сцену и покидают её последовательно, причём появление 
и удаление происходит в противоположном порядке, благодаря чему 
создаётся чёткая зеркально-симметричная структура. Первыми упо-
мянуты смерть и ад (см. Апок. 6, 8; в начальных главах упоминаются 
в Апок. 1, 18) — они оказываются брошенными в огненное озеро21 в по-
следнюю очередь (см. Апок. 20, 14). Далее появляется сатана (см. Апок. 
12, где он представлен как дракон; в начальных главах он упомянут 

случаях кроме первого (1, 5) и последнего (21, 24) «цари земные» представлены как яв-
ные враги Христа и его последователей. Апок. 1, 5 допускает противоположные по смыс-
лу толкования (хотя наиболее естественно понимать «царей земных» и здесь в том же 
смысле, что и далее в книге), а вот интерпретация Апок. 21, 24, где говорится о появлении 
«царей земных» в Новом Иерусалиме, куда не войдёт «ничто нечистое и никто, предан-
ный мерзости и лжи» (Апок. 21, 27), представляет серьёзную экзегетическую и богослов-
скую проблему, рассмотрение которой выходит за рамки данной статьи.

19	 Слова «сатана» и «диавол» используются в Апокалипсисе с равной частотой как сино-
нимичные и взаимозаменяемые. В Апок. 20, 7 говорится о сатане, а в 20, 10 — о диаволе. 
Диавол, зверь и лжепророк в своей совокупности в современной литературе часто упо-
минаются как «диавольская троица». См.: Böcher O. Die teuflische Trinität // Idem. Kirche 
in Zeit und Endzeit. Neukirchen-Vluyn, 1983. S. 90–96 (здесь отличный обзор по теме); 
Bauckham R. The Theology of the Book of Revelation. Cambridge, 1993. P. 89, 114.

20	 Могут быть поняты и как ангелы, и как представители человечества. В пользу второго по-
нимания говорит параллель с Апок. 19, 8: «виссон белый и чистый», в который облечены 
сопровождающие Христа-Всадника небесные воинства, вполне может быть отождест-
влён с «виссоном чистым и светлым», в который облечена Жена Агнца и который в са-
мом тексте книги истолковывается как «праведность святых» (греч. «δικαιώματα τῶν 
ἁγίων»).

21	 «Озеро огненное, горящее серою» (Апок. 19, 20), «озеро огненное и серное» (Апок. 20, 10), 
«озеро, горящее огнём и серою» (Апок. 21, 8), «озеро огненное» (Апок. 20, 14) — в Апока-
липсисе место наказания и вечного мучения грешников. В 20, 14 и 21, 8 отождествляет-
ся со «смертью второй» (ср. Апок. 20, 6). Ср. образ «огненной реки» в Книге пророка Да-
ниила (Дан. 7, 10).



86 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

в Апок. 2, 9.10.13.24; 3, 9), он ввергается в то же самое озеро предпо-
следним (см. Апок. 20, 10). За ним следуют два зверя22 (см. Апок. 1323), 
но конец свой они обретают перед ним (см. Апок. 19, 20). Последним 
в ряду вселенских носителей зла появляется Вавилон (см. Апок. 1724), 
но он сразу же и уходит со сцены (см. Апок. 18; ср. Апок. 17, 16 и даже 
Апок. 17, 2, где говорится о суде над великой блудницей). Таким обра-
зом, можно было бы рассматривать упоминания о звере и лжепророке 
в главе 19 и о диаволе в главе 20 как имеющие исключительно эстетиче-
ское значение: перед нами, в соответствии с этой точкой зрения, про-
сто отдельные элементы обнаруживающегося в масштабах всей кни-
ги (или большей её части) художественного приёма25. Но уже сам этот 
приём можно расценивать как несущий также экзегетический и бо-
гословский смысл: каждый из образов, относящихся в книге к сфере 
зла, обладает самостоятельным значением и достоин отдельного рас-
смотрения26. В 19-й и 20-й главах в соответствии с этим можно видеть 

22	 Второй из них (зверь из земли), как уже было отмечено, при последующих упоминани-
ях именуется лжепророком.

23	 Упоминание «зверя» в Апок. 11, 7 очевидно является упреждающим и может не прини-
маться во внимание. Ср. такую же антиципацию в случае Вавилона в Апок. 14, 8.

24	 Упоминание о Вавилоне в Апок. 16, 19 вводит нас в его подробное представление в сле-
дующей главе. Относительно возгласа: «Пал, пал Вавилон» (Апок. 14, 8) — смотри преды-
дущую сноску. Эта формулировка в надлежащем контексте — так сказать, на своём ме-
сте — повторяется в Апок. 18, 2.

25	 Помимо эстетического, здесь, возможно, есть и мнемонический смысл, как и в случае ис-
пользования в книге иных видов повторности и числовой символики. Достигаемая с по-
мощью этих приёмов организация текста позволяет легче запомнить его на слух, когда 
прочтение записанного текста для большинства его адресатов недоступно или, во всяком 
случае, менее доступно. Не следует упускать из виду, что большинство первых христиан 
знакомилось с библейскими текстами именно через их слуховое восприятие. Примени-
тельно к Апокалипсису это часто специально подчёркивается и притом именно в связи 
с его композицией. См.: Barr D. L. The Apocalypse of John as Oral Enactment // Interpretation. 
1986. Vol. 40. P. 243–256; Bauckham R. The Climax of Prophecy. P. 1; Idem. The Theology of 
the Book of Revelation. P. 1, 3. Применительно к новозаветному Писанию в целом см.: 
Achtemeier P. J. Omne Verbum Sonat. The New Testament and the Oral Environment of the 
Late Western Antiquity // JBL. 1990. Vol. 109. P. 3–27. Показательно, что на с. 19 в этой ста-
тье присутствует такая формулировка: «to be understood, the NT must be understood as 
speech» (англ.). Рус. пер.: «чтобы быть понятым, Новый Завет должен быть понят как речь».

26	 Ср. у крупного итальянского исследователя Апокалипсиса Д. Бигуцци в его комментарии 
к Откровению Иоанна: он обозначает фрагмент Апок. 17, 1 —22, 5 как повествователь-
ный цикл, содержанием которого является «судебно-эсхатологическое вмешательство 
Бога» (итал. «ciclo dell’intervento giudiziale-escatologico di Dio») и в котором в качестве 
его негативной составляющей он выделяет четыре суда в соответствии с подлежащи-
ми осуждению персонажами: суд над Вавилоном (см. Апок. 17, 1 — 19, 10), суд над двумя 



87Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

отдельное рассмотрение итоговой судьбы зверя и лжепророка, с одной 
стороны, и диавола — с другой, притом что речь в обоих случаях идёт 
об одной и той же исторической и богословской реальности, а именно 
о реальности полного и окончательного искоренения зла в сотворён-
ном мире путём прямого божественного вмешательства. 

В чём же именно состоит специфика упразднения двух «зве-
рей», с одной стороны, и сатаны, с другой, для отражения которой 
потребовалось два разных микроповествования в рамках единого 
макроповествования? 

Для ответа на этот вопрос предлагаем обратить внимание на два 
очень близких по образности седмеричных цикла Апокалипсиса — се-
рии труб и чаш. 

В обоих случаях очевидно, что истоки используемой образности — 
повествование Книги Исход о египетских казнях27. И в той, и в другой 
седмерице перед нами описание суровых промыслительных действий, 
исходящих от Бога28 и распространяющихся на грешный мир; их по-
следствия практически одинаковы29. 

Как и в случае двукратного описания эсхатологического сражения, 
возникает вопрос о смысле данного дублета. Обнаружив этот смысл, 
мы, как представляется, сможем приблизиться и к пониманию соот-
ношения двух описаний итоговой брани. Рассмотрению взаимосвязи 
двух этих описаний с двумя седмерицами апокалиптических казней 
будет посвящена вторая часть нашей статьи. 

Окончание следует

зверями и царями земными (см. Апок. 19, 11–21), суд над драконом-сатаной (см. Апок. 
20, 1–10) и суд над смертью и адом (см. Апок. 20, 11–15). См.: Biguzzi G. Apocalisse. P. 311.

27	 Подмечено уже в глубокой древности сщмч. Иринеем Лионским (Irenaeus Lugdunensis. 
Adversus haereses IV, 30, 4 // SC. 100. T. 2. P. 784–787). В связи с этим в ряде современ-
ных трудов приводятся таблицы, наглядно демонстрирующие переклички между цикла-
ми труб и чаш в Апокалипсисе и египетскими казнями в Книге Исход. См., например: 
Небольсин А. Г., Андросова В. А. Апокалипсис как послание. Москва, 2024. С. 139. Необхо-
димо подчеркнуть, что эта близость с египетскими казнями не распространяется на цикл 
печатей, вопреки нередкому — и, на наш взгляд, ошибочному — отнесению к входящим 
в его состав сценам понятия «казней». См.: Там же. С. 66–67.

28	 Ангелы, трубящие в трубы и изливающие чаши, находятся в Небесном Храме перед Пре-
столом Божиим (см. Апок. 8, 2; 15, 1.6–8).

29	 В обоих случаях подчёркивается нежелание грешников каяться даже под таким страш-
ным воздействием (см.: Апок. 9, 20–21; 16, 9.11.21).



88 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

Источники

Andreas von Kaisareia. Der Apokalypse-Kommentar des Andreas von Kaisareia / hrsg. J. Schmid. 
München: Karl Zink, 1955. (Studien zur Geschichte der griechischen Apokalypse-Textes; 
Teil 1). 

Augustinus Hipponensis. De Civitate Dei // PL. T. 41. Col. 14–804.

Die Oracula Sibyllina / hrsg. J. Geffcken. Leipzig: J. C. Hinrichs’sche Buchhandlung, 1902. 

Die Texte aus Qumran. Hebräisch und deutsch mit masoretischer Punktuation, Übersetzung, 
Einführung und Anmerkungen / hrsg. E. Lohse. München: Kösel-Verlag, 1964. 

Eusebius Caesariensis. Historia ecclesiastica // Eusèbe de Césarée. Histoire ecclésiastique. T. II / 
éd. G. Bardy. Paris: Cerf, 1955. (Sources chrétiennes; vol. 41). P. 4–231.

Irenaeus Lugdunensis. Adversus haereses IV // Irénée de Lyon. Contre les hérésies. Livre IV. 
Tome II / éd. B. Hemmerdinger, L. Doutreleau, C. Mercier. Paris: Cerf, 1965. (Sources 
chrétiennes; vol. 100). P. 392–994.

The Ethiopic Book of Enoch. A New Edition in the Light of the Aramaic Dead Sea Fragments: 
[in 2 vols.] / ed. M. Knibb, E. Ullendorf. Oxford: Clarendon Press, 1978. 

Tyconii Afri Expositio Apocalypseos: accedunt eiusdem Expositionis a quodam retractatae 
fragmenta Taurinensia / ed. R. Gryson. Turnhout: Brepols, 2011. (Corpus Christianorum. 
Series Latina; vol. 107A).

Victorinus Petabionensis. In Apocalypsin // Victorin de Poetovio. Sur l’Apocalypse. Suivi du 
Fragment chronologique et de La construction du monde / éd. M. Dulaey. Paris: Cerf, 
1997. (Sources Chrétiennes; vol. 423). P. 46–148.

Андрей Кесариийский, свт. Толкование на Апокалипсис св. апостола и евангелиста Иоан-
на Богослова. Москва: Сибирская благозвонница, 2013. 

Первая книга Еноха / пер. и коммент. И. С. Вевюрко. Москва: Буки Веди, 2024. 

Тихоний Африканский. Толкование на Апокалипсис / пер. с лат. Е. В. Матеровой; вступ. 
статья и коммент. А. Г. Небольсина. Москва: ПСТГУ, 2023.

Литература

Кассиан (Безобразов), еп. Христос и первое христианское поколение. Москва: ПСТГУ, 2019.

Небольсин А. Г. Композиция Откровения Иоанна как открытого произведения // Филосо-
фия религии: аналитические исследования. 2019. Т. 3. № 1. С. 153–163. 

Небольсин А. Г., Андросова В. А. Апокалипсис как послание. Москва: Познание, 2024.

Орлов Н., свящ. Апокалипсис св. Иоанна Богослова. Москва: Тип. т-ва И. Д. Сытина, 1904.

Ткачёв Е. В. Тихоний Африканец // Православная энциклопедия. 2023. Т. 68. С. 528–537.

Четыркин В. В. Апокалипсис св. Апостола Иоанна Богослова. Петроград: Тип. М. Мер-
кушева, 1916.

Achtemeier P. J. Omne Verbum Sonat. The New Testament and the Oral Environment of the Late 
Western Antiquity // Journal of Biblical Literature. 1990. Vol. 109. P. 3–27.

Barr D. L. The Apocalypse of John as Oral Enactment // Interpretation. 1986. Vol. 40. P. 243–256.



89Д ВЕ Э С Х АТОЛОГ ИЧЕСКИЕ БИ Т ВЫ

Bauckham R. The Climax of Prophecy. Edinburgh: T&T Clark, 1993. 

Bauckham R. The Theology of the Book of Revelation. Cambridge: Cambridge University Press, 
1993.  

Beale G. K. The Book of Revelation. A Commentary on the Greek Text. Grand Rapids (Mich.); 
Cambridge: Eerdmans, 1999.

Betz N. Not Just Millennialists: Some Second-Century Greek Interpretations of Revelation’s 
Holy City // Betz N., Dupont A., Leemans J. Revelation’s New Jerusalem in Late Antiquity. 
Tübingen: Mohr Siebeck, 2024. (History of Biblical Exegesis; vol. 6). P. 9–33.

Biguzzi G. L’Apocalisse e i suoi enigmi. Brescia: Paideia, 2004.

Biguzzi G. Apocalisse. Nuova versione, introduzione e commento. Milano: Paoline, 2005.

Böcher O. Die teuflische Trinität // Böcher O. Kirche in Zeit und Endzeit. Aufsätze zur Offenbarung 
des Johannes. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1983. S. 90–96. 

Bøe S. Gog and Magog. Ezekiel 38–39 as Pre-text for Revelation 19,17–21 and 20,7–10. Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2001.

Fowler White R. Reexamining the Evidence for Recapitulation in Rev 20:1–10 // Westminster 
Theological Journal. 1989. Vol. 51. P. 319–344. 

Giblin C. H. Recapitulation and the Literary Coherence of John’s Apocalypse // Catholic Biblical 
Quarterly. 1994. Vol. 56. P. 81–95.

Giblin C. H. The Millennium (Rev 20.4-6) as Heaven // New Testament Studies. 1999. Vol. 45. 
P. 553–570.

Gourges M. The Thousand-Year Reign (Rev 20:1–6): Terrestrial or Celestial? // Catholic Biblical 
Quarterly. 1985. Vol. 47. P. 676–682. 

Harris D. C. Holy War Discourses in 1QM and John’s Apocalypse. Tübingen: Mohr Siebeck, 2024.

Hill C. E. Regnum Caelorum. Patterns of Millennial Thought in Early Christianity. Grand Rapids 
(Mich.): Eerdmans, 2001.

Hasitschka M. Die Priestermetaphorik der Apokalypse als Ausdruck der Verbundenheit der auf 
Erden lebenden mit den zur Auferstehung gelangten Christen // Studien zum Neuen 
Testament und seiner Umwelt. 2004. Vol. 29. S. 179–192.

Kline M. G. Har-Magedon: The End of the Millennium // Journal of Evangelical Theological 
Society. 1996. Vol. 36. P. 207–222.

Kretschmar G. Die Offenbarung des Johannes. Die Geschichte ihrer Auslegung im 1. Jahrtausend. 
Stuttgart: Calwer, 1985.

Lambrecht J. Final Judgments and Ultimate Blessings: The Climactic Visions of Revelation 
20,11—21,8 // Biblica. 2000. Vol. 81. P. 362–385.

Mach R. The Elusive Macrostructure of the Apocalypse of John. Frankfurt am Main: Peter 
Lang, 2015.

Maier G. Die Johannesoffenbarung und die Kirche. Tübingen: Mohr Siebeck, 1981.

Muñoz León D.  La estructura del Apocalipsis de Juan. Una aproximación a la luz de la composición 
del 4. de Esdras y del 2. de Baruc // Estudios Biblicos. 1985. Vol. 43. P. 125–172.



90 А Н ТА Л НЕБ ОЛЬ СИН

Nicklas T. The Eschatological War in the Book of Revelation // Nicklas T. Studien zur 
Johannesapokalypse. Paderborn: Brill Schöningh, 2024. (Beyond Historicism — New 
Testament Studies Today; Bd. 3). S. 332–347.

Prigent P. Commentary on the Apocalypse of St. John. Tübingen, 2001. P. 84–103. 

Scarvelis Constantinou E. Guiding to a Blessed End: Andrew of Caesarea and His Apocalypse 
Commentary in the Ancient Church. Washington (D. C.): The Catholic University of 
America Press, 2013.

Strazicich J. Joel’s Use of Scripture and the Scripture’s Use of Joel. Leiden; Boston: Brill, 2006.

Vanni U. Apocalisse di Giovanni: in 2 vols. Assisi: Cittadella, 2018.

Wainwright A. W. Mysterious Apocalypse. Interpreting the Book of Revelation. Nashville (Tenn.): 
Abingdon Press, 1993.

Yarbro Collins A. The Combat Myth in the Book of Revelation. Missoula (Mont.): Scholars 
Press, 1976.



БОГОС ЛОВИЕ И ФИЛОСОФИЯ

МЕТОД «ОБРАТНОЙ 
ПЕРСПЕКТИВЫ» 
В ЭСХАТОЛОГИЧЕСКИХ ВОЗЗРЕНИЯХ 

МИТРОПОЛИТА ИОАННА ЗИЗИУЛАСА 

КАК ОСНОВАНИЕ ЕГО БОГОСЛОВСКИХ 

ПОСТРОЕНИЙ  

Георгий Константинович Кутасевич

магистр теологии
аспирант Московской духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
piterfm_ar@mail.ru

Для цитирования:  Кутасевич Г. К. Метод «Обратной перспективы» в эсхатологических 
воззрениях митрополита Иоанна Зизиуласа как основание его богословских построе-
ний // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 91–108. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.005

Аннотация� УДК 27-175 (271.2)

В статье анализируется концепция «обратной перспективы» в эсхатологических воз-
зрениях митрополита Иоанна Зизиуласа, которая выступает одним из методологиче-
ских оснований его богословских построений. Рассматриваются историко-богослов-
ские истоки метода, его роль в формировании персоналистской онтологии, а также 
экклезиологии, где Евхаристия предстаёт как воплощение эсхатона и приобщение 
к вечности. Особое внимание уделяется сравнению подхода Зизиуласа с идеями дру-
гих богословов (В. Лосского, Н. Афанасьева, К. Ранера, Ю. Мольтмана) и критике его 
концепции (Ж.-К. Ларше, иер. М. Легеев). Показана актуальность «обратной перспек-
тивы» для современной теологии, включая её значение для межконфессионально-
го диалога, экологической теологии и миссии Церкви в условиях секуляризациии.

Ключевые слова: обратная перспектива, эсхатология, митрополит Иоанн Зизиулас, 
Евхаристия, экклезиология, онтология, триадология, патристика, Церковь, секуляризация.



92 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

Статья поступила в редакцию 20.5.2025; одобрена после рецензирования 22.6.2025

The Method of «Reverse Perspective» in the Eschatological 
Views of Metropolitan John Zizioulas as the Foundation of 

his Theological Constructions

Georgiy K. Kutasevich

MA in Theology
PhD student at the Department of Theology at the Moscow Theological Academy Holy 
Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia 
piterfm_ar@mail.ru

For citation: Kutasevich, Georgiy K. “The Method of ‘Reverse Perspective’ in the Eschatologi-
cal Views of Metropolitan John Zizioulas as the Foundation of his Theological Constructions”. 
Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 91–108 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.005

Abstract. The article is devoted to the analysis of the concept of «reverse perspective» in the es-
chatological views of Metropolitan John Zizioulas, which is one of the methodological foundations 
of his theological constructions. The article examines the historical and theological origins of the 
method, its role in the formation of a personalistic ontology, as well as ecclesiology, where the Eu-
charist appears as the embodiment of the eschaton and communion with eternity. Special atten-
tion is paid to comparing Zizioulas’ approach with the ideas of other theologians (V. Lossky, N. Afa-
nasyev, K. Rahner, Y. Moltman) and criticizing his concept (J.-K. Larcher, M. Legeev). The relevance 
of the «reverse perspective» for modern theology is shown, including its importance for interfaith 
dialogue, environmental theology and the mission of the Church in the context of secularization.

Keywords: reverse perspective, eschatology, Metropolitan John Zizioulas, Eucharist, eccle-
siology, ontology, trinitarian theology, patristics, Church, secularization.

The article was submitted on 5/20/2025; approved after reviewing on 6/22/2025



93МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

Введение

Митрополит Иоанн Зизиулас (1931–2023 гг.) занимает особое место сре-
ди православных богословов XX–XXI вв. благодаря своему уникально-
му подходу к богословию, экклезиологии, онтологии и эсхатологии. Его 
ключевые труды: «Бытие как общение» (англ. «Being as Communion», 
1985 г.), «Общение и инаковость» (англ. «Communion and Otherness», 
2006 г.) и «Церковь и Евхаристия» (англ. «The Church and the Eucharist», 
2009 г.) — представляют собой синтез патристической традиции, совре-
менной философии и богословской рефлексии. Одной из центральных 
концепций его системы является «обратная перспектива» — эсхатоло-
гический принцип, согласно которому Царство Божие (эсхатон) не толь-
ко завершает историю, но и определяет её смысл, проникая из буду-
щего в настоящее1. Этот термин, заимствованный из православной 
иконографии (который ввёл о. П. Флоренский), где точка схода нахо-
дится перед зрителем, символизирует вневременное присутствие Бо-
жественного в мире.

Актуальность исследования обусловлена несколькими факторами. 
Во-первых, «обратная перспектива» предлагает альтернативу линей-
ным эсхатологическим моделям теологии, где история рассматривается 
как последовательное движение от грехопадения к спасению, а Эсхатон — 
лишь точка в будущем, которая никак не влияет на настоящее. Во-вто-
рых, она связывает эсхатологию с Евхаристией, подчёркивая, что Евха-
ристия есть реальное присутствие Царства Божия в жизни Церкви. 
В-третьих, идеи И. Зизиуласа имеют значение для межконфессиональ-
ного диалога: как сопредседатель Смешанной международной комиссии 
по богословскому диалогу между Православной и Католической Церк-
вами, он внёс вклад в обсуждение таких тем, как примат и соборность2. 
Наконец, его богословие отвечает вызовам секуляризации, возвращая 
эсхатологическое измерение в центр церковного сознания, т. е. подход 
И. Зизуласа помогает Церкви не подстраиваться под мирские стандарты, 
а оставаться верной своему призванию — быть свидетельством Царствия 
Божия в мире, ведь главное — это вечная жизнь с Богом в Его Царствии.

Цель статьи — показать, как «обратная перспектива» служит основой 
онтологических, триадологических и экклезиологических построений 

1	 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви / пер. с англ. 
Москва, 2006. С. 153.

2	 Лаут Э., прот. Современные православные мыслители: от «Добротолюбия» до нашего 
времени / пер. с англ. Москва, 2020. С. 345–367.



94 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

митр. И. Зизиуласа. Задачи исследования включают: анализ историче-
ских и богословских истоков этой концепции, её роли в формирова-
нии онтологии бытия как общения, триадологии как модели учения 
о свободе и единстве человеческой личности, а также экклезиологии 
как воплощения эсхатона в Евхаристии. Кроме того, будет рассмотре-
на критика его идей и их значение для современной теологии, а также 
проведено сравнение с мнениями других богословов.

Историко-методологические истоки «обратной 
перспективы»

Истоки богословской методологии митр. И. Зизиуласа подробно иссле-
дованы доцентом Московской духовной академии А. А. Солонченко в ра-
боте «Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития 
богословской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа)» (2015 г.)3. 
А. А. Солонченко выделяет три ключевых влияния: греческое богосло-
вие XX в., западную философию и патристическую традицию. Грече-
ские богословы, такие как Х. Яннарас и И. Романидис, сыграли важную 
роль в формировании взглядов И. Зизиуласа. Х. Яннарас в «Личности 
и Эросе» предложил онтологию, в которой бытие определяется лич-
ностным отношением, а не сущностным, что стало отправной точкой 
для И. Зизиуласа4. И. Романидис, в свою очередь, акцентировал внима-
ние на терапевтической (греч. «θεραπεία» — «исцеление») роли Церкви, 
что повлияло на экклезиологический аспект мысли И. Зизиуласа. И. Ро-
манидис считал, ссылаясь на свт. Григория Паламу, что одна из важ-
нейших задач Церкви — это исцеление человека от греха и духовной 
слепоты через таинства и аскезу. 

Западная философия, особенно М. Хайдеггер, также оказала влия-
ние на митрополита. Хайдеггеровское понятие «бытия-к-смерти» И. Зи-
зиулас переосмыслил в эсхатологическом ключе: если для М. Хайдеггера 
смерть — это конец существования, то для И. Зизиуласа эсхатон — это 

3	 См.: Солонченко А. А. Митрополит Иоанн (Зизиулас) как богослов эпохи постмодерна // 
Социальная политика и социология. 2018. Т. 17. № 2 (127). С. 194–201; Солонченко А. А. 
Анализ критики и разбор спорных положений тринитарного персонализма митр. Иоан-
на (Зизиуласа) // Вопросы богословия. 2019. Т. 1. № 1. С. 30–43; Солонченко А. А. Исто-
рические и богословские предпосылки генезиса и развития богословской методоло-
гии митрополита Иоанна (Зизиуласа). URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Ziziulas/
istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-metodologii-
mitropolita-ioanna-ziziulasa/

4	 Яннарас Х. Личность и Эрос / пер. с греч. Москва, 2005. С. 45–67.



95МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

начало подлинного бытия в общении с Богом5. Однако главным источ-
ником вдохновения митр. Иоанна стала патристическая традиция, 
в частности каппадокийские отцы — свтт. Василий Великий, Григорий 
Богослов и Григорий Нисский. У них И. Зизиулас заимствовал идею 
ипостаси как личностного бытия, существующего в свободном обще-
нии, а не как изолированного индивида. В отличие от каппадокийцев, 
для которых эсхатология завершала историю, И. Зизиулас делает её 
точкой отсчёта, он утверждает, что истина бытия раскрывается в эс-
хатоне, а не определяется историей6.

А. А. Солонченко подчёркивает, что «обратная перспектива» — это 
не просто метафора, а методологический принцип, позволяющий митр. 
И. Зизиуласу переосмыслить традиционные категории. Если в западной те-
ологии эсхатология часто сводится к своеобразной «футурологии», то у И. Зи-
зиуласа она становится онтологической реальностью, уже присутствую-
щей в Церкви. Этот подход отвечает вызовам секуляризации, возвращая 
эсхатологическое измерение в центр богословия и церковной практики. 

Онтология и триадология. «Обратная перспектива» 
как онтологическое основание

В книге «Бытие как общение» И. Зизиулас предлагает персоналистскую 
модель вместо субстанциалистской онтологии, где бытие определя-
ется природой или сущностью. Он говорит, что бытие есть общение7, 
добавляя далее мысль, что это общение обретает полноту в эсхатоне8. 
«Обратная перспектива» здесь означает, что подлинное бытие лично-
сти и Церкви определяется не историческими условиями или биоло-
гической необходимостью, а их эсхатологическим предназначением. 
Человек становится личностью не через индивидуальные качества, 
а через участие в общении, предвосхищающем Царство Божие. 

А. А. Солонченко видит в этом подходе развитие идей каппадо-
кийских отцов, у которых Ипостаси Троицы существуют в свободном 
и вечном общении9. И. Зизиулас переносит эту модель на человека: 

5	 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 178–180.
6	Т ам же. С. 98–100. 
7	Т ам же. С. 27.
8	Т ам же. С. 153. 
9	 Солонченко А. А. Понятийная система тринитарного персонализма митр. Иоанна (Зизиу-

ласа) // Материалы VIII международной конференции студенческой научно-богослов-
ской конференции 18–19 мая 2016 г.: сборник докладов. Санкт-Петербург, 2016. С. 160; 
Солонченко А. А. Тринитарное богословие Каппадокийцев в прочтении митрополита 



96 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

личность обретает свою подлинность только в эсхатологическом из-
мерении через общение с Богом и другими людьми10, 11. Это положе-
ние резко отличает его от западных онтологических традиций, напри-
мер от блж. Августина, в учении которого бытие связано с субстанцией, 
а история движется от грехопадения к спасению. Для И. Зизиуласа эсха-
тон не конец, а онтологическое событие, уже присутствующее в Церк-
ви через Евхаристию.

Примером может служить его интерпретация смерти. В отличие 
от М. Хайдеггера, для которого смерть является границей бытия, ми-
трополит И. Зизиулас видит в ней переход к подлинному существова-
нию. Владыка Иоанн считает, что смерть преодолевается через участие 
в вечном общении с Богом12. 

Таким образом, «обратная перспектива» делает онтологию И. Зи-
зиуласа динамичной, устремлённой к вечности и освобождённой 
от исторического детерминизма (так называемого предопределения).

Экклезиология как синтез триадологии и эсхатологии

«Обратная перспектива» пронизывает триадологию И. Зизиуласа, 
связывая её с эсхатологией. В «Общении и инаковости» он пишет, 
что Троичность — это образец бытия, где каждая Ипостась уникальна, 
но существует в отношении к другим. Митрополит Иоанн утверждает, 
что «быть — значит быть в общении»13, подчёркивая этим Троичную 
модель бытия. Эсхатон есть полнота этого общения, явленная в Церкви 
через Евхаристию. А. А. Солонченко отмечает, что И. Зизиулас опира-
ется на свт. Василия Великого, для которого Св. Троица — образец сво-
боды и единства, но делает эсхатологию активным принципом, опре-
деляющим настоящее14.

Иоанна (Зизиуласа) // Материалы кафедры богословия: 2014–2015. Кафедра богосло-
вия Московской Духовной Академии. Сергиев Посад, 2016. С. 163–183.

10	 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-
словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

11	 Ещё см.: Солонченко А. А. Православная мысль в условиях постмодерна: философский 
контекст и три пути развития // БВ. 2020. № 4 (39). С. 66–84.

12	 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 201–205.
13	 Иоанн (Зизиулас), митр. Общение и инаковость / пер. с англ. Москва, 2012. С. 89.
14	 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-

словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа) URL: https://azbyka.ru/otechnik/



97МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

В отличие от В. Лосского, видевшего эсхатологию как апофатическую 
тайну, И. Зизиулас придаёт ей некую конкретность. Если для В. Лосско-
го Троица остаётся непостижимой, а эсхатология — горизонтом богови-
дения15, то владыка Иоанн утверждает, что Церковь уже живёт в эсхато-
логическом измерении, отражая Троическое общение здесь и сейчас. 
Фактически И. Зизиулас утверждает, что Церковь должна быть похожа 
на Троицу, единую в любви и общении, как и люди в Церкви должны быть 
единым целым с Богом и друг с другом, соединяясь в Евхаристии. Это 
делает его триадологию не только теоретической, но и практической: она 
воплощается в церковной жизни, особенно в Божественной литургии.

Критики, например Ж.-К. Ларше, указывают, что акцент на Ипо-
стаси в ущерб Природе может привести к недооценке Божественной 
Сущности16. Однако И. Зизиулас настаивает, что Природа не отрицается, 
а преображается в общении, он делает акцент на том, что инаковость 
в Троице подчёркивает единство17. Таким образом, «обратная перспек-
тива» позволяет ему найти точки соприкосновения между триадоло-
гией и эсхатологией, представляя Св. Троицу как прообраз Церкви.

Экклезиологические следствия «обратной 
перспективы»

Экклезиология митр. И. Зизиуласа представляет собой наиболее прак-
тическое воплощение его концепции «обратной перспективы». В его 
книге «Церковь и Евхаристия» прослеживается мысль о том, что Евха-
ристия есть эсхатологическое событие, явление Царства Божия в Церк-
ви18. Для И. Зизиуласа Церковь не просто историческая институция, дви-
жущаяся к будущему спасению, а сообщество, которое уже воплощает 
эсхатон здесь и сейчас. Божественная литургия преодолевает времен-
ные рамки, позволяя верующим участвовать в вечности.

Этот подход опирается на раннехристианскую традицию, в част-
ности, на учение сщмч. Игнатия Антиохийского, который видел в Евха-
ристии единство Церкви под руководством епископа19. И. Зизиулас 

Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

15	 Лосский В. Н. Боговидение / пер. с фр. Минск, 2007. С. 480–493.
16	 Ларше Ж.-К. Лицо и природа. С. 234–267.
17	 Иоанн (Зизиулас), митр. Общение и инаковость. С. 115.
18	 Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия / пер. с греч. Богородице-Сергиева Пу-

стынь, 2009. С. 45.
19	 Ignatius Antiochensis. Ad Smyrnos 8, 1–2 // SC. 10bis. P. 138. Рус. пер.: Игнатий Антиохий-

ский. Писания мужей апостольских. Москва, 2010. С. 67–69.



98 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

развивает эту идею, подчёркивая роль епископа как образа Христа, 
собирающего общину в эсхатологическое единство. А. А. Солонченко 
отмечает, что здесь И. Зизиулас отчасти следует прот. Николаю Афа-
насьеву, чья экклезиология акцентировала соборность через Евхари-
стию. Однако если у прот. Н. Афанасьева Евхаристия подчёркивает 
единство в настоящем, то у И. Зизиуласа Церковь существует «из бу-
дущего», предвосхищая эсхатон20.

«Обратная перспектива» проявляется в том, что Церковь не опре-
деляется историческими или социальными условиями, а её подлин-
ная сущность раскрывается в эсхатологическом измерении. Напри-
мер, в статье «Эсхатология и общество» И. Зизиулас пишет, что Церковь 
свидетельствует о будущем мира21. Это делает Церковь голосом, кото-
рый проповедует Слово Божие и противостоит секулярным идеоло-
гиям, предлагая альтернативу историческому детерминизму и борясь 
с безбожными идеями.

Практические следствия такой экклезиологии значительны. Во-пер-
вых, она подчёркивает центральную роль Евхаристии как события, объ-
единяющего местные общины в единое Тело Христово. Во-вторых, она 
усиливает значение епископа как хранителя эсхатологического един-
ства. В-третьих, она предлагает ответ на вызовы современности: в ус-
ловиях глобализации и секуляризации Церковь сохраняет свою иден-
тичность, остается собой, ориентируясь на вечность.

Однако такой подход вызывает вопросы. Например, как совместить 
эсхатологическое видение с реальными историческими вызовами, та-
кими как расколы или социальная несправедливость? И. Зизиулас от-
вечает, что Церковь не избегает истории, а преображает, Евхаристия 
для Зизиуласа является не бегством от мира, а его освящением22. Та-
ким образом, «обратная перспектива» становится ключом к пониманию 
Церкви как одновременно исторической и внеисторической реальности.

20	 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бо-
гословской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). [Портал Богослов.ru]. 2015. 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-
genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

21	 Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество // «Страницы: богословие, культура, об-
разование». 2000. Т. 5. № 1. С. 37–49.

22	 Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия. С. 78



99МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

Критика «обратной перспективы»

Концепция митр. И. Зизиуласа не осталась без критики. Ж.-К. Ларше 
в книге «Лицо и природа» (2021 г.) утверждает, что акцент на ипостаси 
в ущерб природе отклоняется от патристической традиции. Он счита-
ет, что владыка чрезмерно персонализирует онтологию, рискуя недо-
оценить Божественную Сущность и природное единство творения23. 

Свящ. Михаил Легеев, в свою очередь, видит в противопоставле-
нии истории и эсхатона угрозу целостности Предания:

«Если эсхатон полностью определяет бытие, то историческое раз-
витие Церкви теряет значение»24.

Прот. Э. Лаут считает, что такой сильный акцент И. Зизуласа на Евха-
ристии как на эсхатологическом событии оставляет меньше места для её 
связи с аскетической и повседневной жизнью верующих25. Существует 
также опасение, что акцент на епископе как эсхатологическом центре 
может усилить иерархические тенденции, что противоречит соборно-
сти. Например, католический богослов К. Ранер, хотя и симпатизиро-
вал идеям митр. И. Зизиуласа, однако указывал на необходимость боль-
шего внимания к историческому контексту Церкви: 

«Церковь существует в истории как сакраментальное присутствие 
будущего Царства»26.

А. А. Солонченко подчёркивает наличие синтеза истории и эсха-
тологии у И. Зизиуласа. Он ссылается на каппадокийцев, подчинивших 
историю Божественному замыслу, и подчёркивает, что митр. И. Зизиу-
лас сохраняет этот баланс27. 

23	 Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских теорий Христоса 
Яннараса и Иоанна Зизиуласа / пер. с фр. Москва, 2021. С. 234–267.  См. ответ на эту кри-
тику в: Солонченко А. А. Анализ критики и разбор спорных положений тринитарного пер-
сонализма митр. Иоанна (Зизиуласа) // Вопросы богословия. 2019. Т. 1. № 1. С. 30–43.

24	 Легеев М., свящ. Попытка «эйнштейновского переворота» в православной мысли // ХЧ. 
2022. № 1. С. 86–105.

25	 Лаут Э., прот. Современные православные мыслители: от «Добротолюбия» до нашего 
времени. С. 370–372.

26	 Ранер К. Основание веры. Введение в христианское богословие / пер. с нем. Москва, 
2006. С. 414.

27	 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-
словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа) URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/



100 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

С. М. Бортник пишет, что эсхатологическая ориентация освобожда-
ет Церковь от исторического детерминизма, делая её живым свидете-
лем Царства Божия28. Сам владыка Иоанн в ответ на критику утвержда-
ет, что история не отрицается, а преображается через Евхаристию29.

Современное значение «обратной перспективы»

Идеи И. Зизиуласа остаются актуальными и сейчас. Во-первых, «об-
ратная перспектива» предлагает ответ на секуляризацию, напоминая 
о том, что Церковь существует не только в земном измерении. В усло-
виях современности, когда вера часто сводится к этике или культурной 
традиции, И. Зизиулас возвращает вере аспект живого переживания 
эсхатона. Во-вторых, его экклезиология имеет значение для межкон-
фессионального диалога, как напоминание об истинности православ-
ного подхода в данном вопросе. В-третьих, «обратная перспектива» 
вдохновляет экотеологию. В статье «Человек — священник творе-
ния» И. Зизиулас связывает эсхатологию с ответственностью за мир, 
он видит эсхатон как преображение всего творения, а христианство — 
как путь этого преображения30. Это делает его богословие актуальным 
для современных дискуссий о климатическом кризисе. Наконец, его 
акцент на личности и общении резонирует с постмодернистскими 
поисками идентичности, предлагая альтернативу индивидуализму31.

Сравнение метода «обратной перспективы» 
И. Зизиуласа с другими богословскими подходами

Для более глубокого понимания концепции «обратной перспективы» 
полезно сравнить её с эсхатологическими воззрениями других бого-
словов, как православных, так и западных. Это сравнение позволит 
не только выявить уникальность подхода митрополита И. Зизиуласа 
в православной традиции, но и показать его диалог с предшественни-
ками и современниками.

Православный богослов В. Лосский, чьи труды оказали влияние 
на И. Зизиуласа, рассматривал эсхатологию как апофатическую тайну, 

28	 Бортник С. М. Общение и личность. Богословие митрополита Иоанна Зизиуласа в систе-
матическом рассмотрении. Киев, 2017. С. 255.

29	 Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество. С. 42.
30	 Иоанн (Зизиулас), митр. Человек — священник творения (К проблеме экологии) // «Пра-

вославная община». 1998. № 43. С. 27–37.
31	 См.: Солонченко А. А. Митрополит Иоанн (Зизиулас) как богослов эпохи постмодерна. 

С. 194–201.



101МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

связанную с боговидением. В книге «Боговидение» он подчёркивает 
апофатическую тайну эсхатологии32. В отличие от В. Лосского, митр. 
И. Зизиулас делает эсхатон конкретным событием, явленным в Евха-
ристии, что придаёт его подходу практическую направленность. Если 
В. Лосский делает акцент на том, что Бог выше земного, что Он транс-
цендентен, то И. Зизиулас подчёркивает, что вечность уже присутству-
ет в церковной жизни.

На Западе католический богослов К. Ранер предлагает концепцию 
«эсхатологического настоящего», близкую идеям И. Зизиуласа. В книге 
«Основание веры» он утверждает, что «эсхатон уже действует в истории 
через благодать»33. Однако К. Ранер сохраняет линейную перспективу, 
где эсхатон — это кульминация исторического процесса, тогда как Зи-
зиулас видит его в качестве «элемента», определяющего бытие. Это от-
личие отражает расхождение между западной и восточной традици-
ями: первая ориентирована на прогресс, вторая — на преображение.

Протестантский богослов Ю. Мольтман в «Теологии надежды» так-
же акцентирует внимание на эсхатологии, но его подход ближе к фу-
турологии: «Надежда христиан направлена на новое творение, кото-
рое преобразит мир»34. И. Зизиулас, напротив, настаивает, что эсхатон 
уже присутствует в Евхаристии, а не ждёт реализации в будущем. Это 
делает его богословие менее спекулятивным (у И. Зизуласа меньше 
теоретических, абстрактных предположений) и более литургическим 
(основание на реальном опыте богослужения, ведь эсхатон, по И. Зи-
зиуласу, — это то, что Церковь переживает прямо сейчас во время Бо-
жественной литургии) по сравнению с Ю. Мольтманом.

Протоиерей Николай Афанасьев, один из ключевых представите-
лей евхаристической экклезиологии, оказал заметное влияние на И. Зи-
зиуласа, особенно в понимании Евхаристии как основы церковного 
бытия. В работе «Трапеза Господня» прот. Н. Афанасьев утверждает: 

«Где Евхаристическое собрание, там Церковь, и где Церковь, там 
и Евхаристическое собрание»35. 

Эта идея близка владыке Иоанну, который также видит Евхари-
стию средоточием церковной жизни, однако их подходы существенно 
различаются в эсхатологическом измерении. Для прот. Н. Афанасьева 
Евхаристия — это прежде всего событие настоящего, подчёркивающее 

32	 Лосский В. Н. Боговидение. С. 480–493.
33	 Ранер К. Основание веры. Введение в христианское богословие. С. 405.
34	 Мольтман Ю. Теология надежды / пер. с нем. Москва, 1998. С. 158.
35	 Афанасьев Н. Н., прот. Трапеза Господня. Киев, 2011. С. 18.



102 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

соборность и единство общины здесь и сейчас. И. Зизиулас же через «об-
ратную перспективу» переносит акцент на эсхатон, он видит в Евха-
ристии эсхатологическое событие, явление Царства Божия в Церкви36. 
Если у Н. Афанасьева Церковь существует в историческом контексте, 
то у И. Зизиуласа она «живёт из будущего», предвосхищая Царство 
Божие. Этим различием подчёркивается новаторство И. Зизиуласа: 
он не просто развивает евхаристическую экклезиологию, а радикаль-
но переосмысливает её через эсхатологическую призму.

Протоиерей Георгий Флоровский, выдающийся представитель нео
патристического синтеза, предлагает историко-преемственный под-
ход к экклезиологии. Он утверждает: 

«Церковь есть продолжение воплощения во времени, и в этом смыс-
ле она принадлежит вечности, хотя и пребывает в истории»37. 

В отличие от И. Зизиуласа, для которого эсхатон определяет бытие 
Церкви, Г. Флоровский акцентирует непрерывность церковного Пре-
дания, укоренённого в патристическом наследии и историческом раз-
витии догматического сознания. Г. Флоровский не видит эсхатологию 
как один из определяющих принципов. И. Зизиулас, напротив, ставит 
эсхатон в центр, утверждая, что истина бытия раскрывается в эсхато-
не, а не определяется историей38. Это противопоставление владыкой 
Иоанном истории и эсхатона вызвало критику, например, от свящ. Ми-
хаила Легеева, который считает, что такой подход является угрозой це-
лостности Предания39. Однако И. Зизиулас не отрицает историю, а пре-
ображает её через литургическое присутствие эсхатона, что отличает 
его от историоцентричного подхода Г. Флоровского. Если Г. Флоровский 
смотрит назад, к истокам, то И. Зизиулас устремлён вперёд, к полноте 
бытия в Царстве Божием.

Румынский богослов прот. Д. Станилоэ, автор «Православного дог-
матического богословия», предлагает ещё одну перспективу, сочетая 
эсхатологию с учением об обожении. Д. Станилоэ видит эсхатологию 
как цель обожения40. Как и И. Зизиулас, Д. Станилоэ подчёркивает лич-
ностное измерение бытия, но его акцент лежит на постепенном процессе 

36	 Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия. С. 45.
37	 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. Париж, 41988. С. 513.
38	 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 178–180.
39	 Легеев М. , свящ. Попытка «эйнштейновского переворота» в православной мысли. С. 

86–105.
40	 Станилоэ Д., прот. Православное догматическое богословие / пер. с рум. Москва, 2012. 

С. 250.



103МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

обожения, укоренённом в аскетической практике и таинствах. И. Зизиу-
лас же видит эсхатон как уже присутствующую реальность, явленную 
в Евхаристии, а не как результат длительного восхождения. Например, 
в книге «Бытие как общение» прослеживается мысль о том, что обще-
ние с Богом не ждёт конца времён, оно уже дано в Церкви41. Это отли-
чие отражает разные акценты: Д. Станилоэ фокусируется на антропо-
логическом аспекте обожения, а И. Зизиулас — на экклезиологическом 
и литургическом предвосхищении эсхатона. При этом оба богослова 
опираются на прп. Максима Исповедника, но И. Зизиулас адаптиру-
ет его идеи к современной реальности через «обратную перспективу».

Сравнение идей И. Зизиуласа со взглядами других богословов вы-
являет не только их общие черты, но и уникальность богословской си-
стемы владыки И. Зизиуласа. Православные богословы подчёркивают 
центральную роль Евхаристии и опираются на патристическую тради-
цию, особенно на каппадокийцев и Максима Исповедника. Однако «об-
ратная перспектива» И. Зизиуласа выделяет его среди православных 
богословов XX в. В отличие от исторической ориентации Флоровско-
го, «соборного настоящего» Н. Афанасьева и «аскетического прогрес-
са» Д. Станилоэ, Д. Зизиулас предлагает радикальную эсхатологическую 
модель, в которой Церковь существует «из будущего». Это делает его 
богословие динамичным, но также вызывает вопросы о балансе меж-
ду историей и вечностью. В духе исследований А. А. Солонченко мож-
но сказать, что И. Зизиулас не разрывает связь с историей, а рассма-
тривает её в свете эсхатона42.

Таким образом, «обратная перспектива» митр. И. Зизиуласа пред-
ставляет собой оригинальный вклад в православное богословие, син-
тезирующий патристическое наследие с современной экклезиологи-
ческой рефлексией. Его подход отличается от более «охранительных» 
моделей Н. Афанасьева, Г. Флоровского и Д. Станилоэ, предлагая Церк-
ви не только хранить Предание, но и активно воплощать эсхатологи-
ческую реальность в настоящем.

«Обратная перспектива» И. Зизиуласа уникальна своим синтезом 
восточной патристики и литургической практики. Она избегает как апо-
фатической абстрактности В. Лосского, так и исторического оптимизма 

41	 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 67.
42	 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-

словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/



104 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

К. Ранера и Ю. Мольтмана, предлагая модель, в которой эсхатон актив-
но формирует настоящее.

Дополнительные аспекты: эсхатология и творение

Ещё одним важным измерением «обратной перспективы» является её 
связь с богословием творения. В статье «Человек — священник творе-
ния» митрополит Иоанн Зизиулас рассматривает человека как посред-
ника между Богом и миром, он видит эсхатон как преображение творе-
ния43. Это делает его идеи актуальными для экологической теологии. 
В отличие от секулярных подходов, где природа — объект эксплуата-
ции, И. Зизиулас видит её как часть эсхатологического общения, пре-
ображаемого через Церковь.

Владыка Иоанн Зизиулас опирается на прп. Максима Исповедни-
ка, для которого творение обретает смысл в обожении44. Однако И. Зи-
зиулас идёт дальше, связывая этот процесс с Евхаристией: хлеб и вино, 
как элементы творения, становятся Телом и Кровью Христа, предвос-
хищая преображение мира. Этим подчёркивается универсальный ха-
рактер «обратной перспективы», охватывающий не только человека, 
но и всё творение.

Практическое применение в церковной жизни

«Обратная перспектива» имеет прямое значение для современной цер-
ковной практики. Например, она вдохновляет миссионерскую деятель-
ность: Церковь свидетельствует о Царстве Божием не через адаптацию 
к миру, а через пророческое возвещение эсхатона. И. Зизиулас видит 
миссию Церкви в освящении мира через Евхаристию45. Это особенно 
актуально в условиях глобализации, где Церковь сталкивается с испы-
танием: не раствориться в культурных трендах мира сего.

Кроме того, его акцент на роли епископа как эсхатологического 
центра может способствовать укреплению единства в локальных об-
щинах. В условиях расколов и конфликтов это напоминает о соборно-
сти, укоренённой в литургическом общении. Наконец, экологический 
аспект его мысли побуждает верующих к ответственному отношению 

43	 Иоанн (Зизиулас), митр. Человек — священник творения (К проблеме экологии). С. 30–32.
44	 Maximus Confessor. Capita de caritate III, 97–99 // PG. 90. Col. 1045–1048. Рус. пер. А. И. Си-

дорова: Максим Исповедник, прп. Главы о любви III, 97–99 // Творения прп. Максима Ис-
поведника. Кн. I: Богословские и аскетические трактаты. Москва, 1993. С. 133–134.

45	 Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество. С. 45–47.



105МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

к творению, что делает его богословие мостом между традицией и ак-
туальными современными вызовами.

Заключение

Концепция «обратной перспективы» в эсхатологических воззрениях 
митрополита Иоанна Зизиуласа представляет собой не просто бого-
словскую инновацию, но фундаментальный принцип, который прони-
зывает его онтологию, триадологию и экклезиологию, создавая целост-
ную систему, укоренённую в патристической традиции и одновременно 
обращённую к вызовам современности. Анализ, проведённый в дан-
ной статье, демонстрирует, что «обратная перспектива» не абстракт-
ная метафора, а методологический ключ, позволяющий взглянуть 
с другой стороны на бытие, триадологию и эклезиологию через при-
зму эсхатона как уже присутствующей реальности. Этот подход отли-
чает И. Зизиуласа от других богословов, таких как В. Лосский, Н. Афа-
насьев, К. Ранер или Ю. Мольтман, и подчёркивает его вклад в развитие 
православной мысли.

На онтологическом уровне «обратная перспектива» преобразует 
традиционное понимание бытия. Отвергая субстанциализм, Зизиулас 
утверждает, что подлинное бытие — это общение, которое обретает 
свою полноту в эсхатоне. Человек становится личностью не через изо-
ляцию или природные качества, а через участие в вечном сообществе, 
предвосхищаемом Евхаристией. Этот вывод имеет далеко идущие по-
следствия: он освобождает онтологию от детерминизма истории и био-
логии, предлагая динамическую модель, где свобода и любовь стано-
вятся основой существования. Сравнение с М. Хайдеггером показывает, 
что И. Зизиулас не просто заимствует философские категории, а пре-
ображает их в богословском ключе, делая эсхатон источником надеж-
ды, а не конца.

Триадологический аспект «обратной перспективы»: такой подход 
раскрывает Святую Троицу как прообраз эсхатологического общения. 
И. Зизиулас подчёркивает, что единство и инаковость в Святой Трои-
це являются не статичным равновесием, а вечным движением любви, 
которое Церковь призвана отражать в своём существовании. В отличие 
от апофатического подхода В. Лосского, владыка Иоанн делает эсхато-
логию экзистенциальной, связывая её с литургической жизнью. Этот 
синтез позволяет утверждать, что богословие И. Зизиуласа не только 
теоретическое, но и практическое: оно вдохновляет верующих видеть 
в Евхаристии реальное событие общения со Святой Троицей. Критика 



106 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

Ж.-К. Ларше, указывающая на возможное пренебрежение природой, 
опровергается тем, что И. Зизиулас рассматривает природу как пре-
ображаемую в общении, а не как отделенную от Ипостасей сущность.

Экклезиология И. Зизиуласа, основанная на «обратной перспекти-
ве», предлагает видение Церкви как эсхатологического сообщества, ко-
торое преодолевает временные рамки. Евхаристия становится не про-
сто обрядом, а событием, где Церковь уже сейчас воплощает Царство 
Божие. Роль епископа как гаранта этого единства подчёркивает собор-
ность, укоренённую в литургии, а не в институтах. Сравнение с Н. Афа-
насьевым и анализ критики свящ. М. Легеева показывают, что И. Зизиу-
лас не отрицает историю, а возвышает её до эсхатологического уровня, 
предлагая Церкви быть пророческим свидетелем в мире. Это особен-
но важно в эпоху секуляризации, когда Церковь рискует утратить свою 
идентичность, когда её пытаются растворить «в мире сем» (ср. Ин. 16, 33)
и сдвинуть на периферию или даже обочину истории.

Дополнительные аспекты, такие как связь эсхатологии с творени-
ем, расширяют значение «обратной перспективы». Митр. Иоанн видит 
человека «священником творения», ответственным за преображение 
мира, что делает его богословие актуальным для экологических дискус-
сий. Сравнение его взглядов с богословием прп. Максима Исповедника 
подтверждает, что эта идея уходит корнями в патристику, но И. Зизиу-
лас адаптирует её к современности, подчёркивая литургическую осно-
ву преображения. Это открывает новые горизонты для миссии Церкви: 
она становится не только хранительницей традиции, но и активным 
участником в сохранении творения.

Критика И. Зизиуласа, несмотря на её остроту, не умаляет ценно-
сти его идей. Ж.-К. Ларше и свящ. М. Легеев указывают на потенциаль-
ные слабости, например на примат ипостаси над сущностью или про-
тивопоставление истории и эсхатона, но аргументы А. Солонченко 
и С. Бортника демонстрируют, что эти аспекты не ошибки, а следствие 
смещения акцентов, обусловленное борьбой с неправильными взгля-
дами других мыслителей. Эсхатологическая концепция И. Зизиула-
са не разрушает Предания, а оживляет его, предлагая Церкви модель 
существования, свободную от исторического давления и устремлён-
ную к вечности. Его богословие преодолевает разрыв между теорией 
и практикой, вдохновляя верующих жить эсхатологически уже сегодня.

Современное значение «обратной перспективы» трудно переоце-
нить. Она отвечает на вызовы секуляризации, напоминая о трансцен-
дентной природе Церкви, и предлагает пути для межконфессионального 



107МЕ ТОД «ОБРАТН ОЙ ПЕР СПЕК Т ИВЫ» 

диалога в том плане, в котором он возможен. Её экологический по-
тенциал делает её актуальной для преодоления глобальных кризисов, 
а акцент на личности и общении актуализирует в эпоху постмодерна 
христианское представление об идентичности и ценности человека. 
Митрополит И. Зизиулас оставляет Церкви не просто богословское на-
следие, а призыв к пророческому свидетельству, где эсхатон становит-
ся не далёким будущим, а живой реальностью настоящего.

Таким образом, «обратная перспектива» является не только клю-
чом к пониманию системы И. Зизиуласа, но и мощным инструмен-
том для осмысления миссии Церкви в XXI в. Она утверждает, что Цер-
ковь — это не организация, а событие бытия, где прошлое, настоящее 
и будущее сходятся в литургическом акте общения с Богом и миром.

Источники

Ignatius Antiochensis. Ad Smyrnos // Ignace d'Antioche. Lettres. Polycarpe de Smyrne. Martyre de 
Polycarpe / éd. P.-T. Camelot. Paris, 1969. (Sources chrétiennes; vol. 10bis). P. 132–144.

Maximus Confessor. Capita de caritate // PG. T. 90. Col. 960–1073.

Афанасьев Н. Н., прот. Трапеза Господня. Киев: Quo vadis, 2011. 

Иоанн (Зизиулас), митр. Человек — священник творения (К проблеме экологии) // Пра-
вославная община. 1998. № 43. С. 27–37.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество // Страницы: богословие, культура, об-
разование. 2000. Т. 5. № 1. С. 37–49.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви / пер. с англ. 
Москва: Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2006.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия / [пер. с греч. иером. Леонтия (Козлова)]. 
Богородице-Сергиева Пустынь: [Б. и.], 2009.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Общение и инаковость / пер. с англ. Москва: Библейско-бого-
словский институт св. апостола Андрея, 2012.  

Игнатий Антиохийский. Писания мужей апостольских. Москва: Сибирская Благозвон-
ница, 2010.  

Лосский В. Н. Боговидение / пер. с фр. Минск: Изд. Белорусского Экзархата, 2007.  

Максим Исповедник, прп. Главы о любви // Творения прп. Максима Исповедника. Книга 
I. Богословские и аскетические трактаты / пер., вступ. ст. и комм. А. И. Сидорова. 
М: «Мартис», 1993. С. 96–145.

Мольтман Ю. Теология надежды / пер. с нем. Москва: ББИ, 1998.  

Ранер К. Основание веры. Введение в христианское богословие / пер. с нем. Москва: Би-
блейско-богословский институт св. апостола Андрея, 2006.  

Станилоэ Д., прот. Православное догматическое богословие / пер. с рум. Москва: Сибир-
ская Благозвонница, 2012. С. 245–260.



108 Г еорги й Конс та н т инович К у тасевич

Яннарас Х. Личность и Эрос / пер. с греч. Москва: Прогресс-Традиция, 2005.

Литература

Бортник С. М. Общение и личность. Богословие митрополита Иоанна Зизиуласа в си-
стематическом рассмотрении. Киев: Издательский отдел Украинской Православ-
ной Церкви, 2017.  

Лаут Э., прот. Современные православные мыслители: от «Добротолюбия» до нашего 
времени / пер. с англ. Москва: Паломник, 2020.  

Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских теорий Христоса 
Яннараса и Иоанна Зизиуласа / пер. с фр. Москва: Паломник, 2021.  

Легеев М., свящ. Попытка «эйнштейновского переворота» в православной мысли // Хри-
стианское чтение. 2022. № 1. C. 86–105.  

Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-
словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). [Портал Богослов.ru]. 
2015. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-
predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

Солонченко А. А. Понятийная система тринитарного персонализма митр. Иоанна (Зизиу-
ласа) // Материалы VIII международной конференции студенческой научно-бо-
гословской конференции 18–19 мая 2016 г.: сборник докладов. Санкт-Петербург: 
Изд. СПбДА, 2016. С. 156–162. 

Солонченко А. А. Тринитарное богословие Каппадокийцев в прочтении митрополита Ио-
анна (Зизиуласа) // Материалы кафедры богословия: 2014–2015. Кафедра богосло-
вия Московской Духовной Академии. Сергиев Посад, 2016. С. 163–183.

Солонченко А. А. Митрополит Иоанн (Зизиулас) как богослов эпохи постмодерна // Соци-
альная политика и социология. 2018. Т. 17. № 2 (127). С. 194–201.

Солонченко А. А. Анализ критики и разбор спорных положений тринитарного персона-
лизма митр. Иоанна (Зизиуласа) // Вопросы богословия. 2019. Т. 1. № 1. С. 30–43. 

Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. 4-е изд. Париж: YMCA-Press, 1988.



ГНЕВ БОЖИЙ 
И СОЦИАЛЬНОСТЬ
БОГОСЛОВСКО-ДЕМОГРАФИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ

Сергей Александрович Колесников

доктор филологических наук
проректор по научной работе Белгородской православной 
духовной семинарии
профессор Белгородского юридического института МВД 
России
308025, г. Белгород, ул. Белгородского полка, 75
skolesnikov2015@yandex.ru

Для цитирования: Колесников С. А. Гнев Божий и социальность: богословско-демо-
графические аспекты // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 109–130. DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.006

Аннотация� УДК 27-662.3 (27-1)

Статья направлена на обоснование принципиальной возможности и необходимости бо-
гословского осмысления социальных процессов и их трансформации. Методологическая 
база исследования включает сравнительный анализ, аналитическую интерпретацию и ком-
ментированное рассмотрение источников. Особое внимание уделяется богословским 
аспектам концепта гнева Божьего и его применению при оценке причин и потенциаль-
ных путей преодоления демографического кризиса в современной России. Полученные 
результаты показывают, что периоды общественных потрясений требуют целостного бо-
гословского подхода к интерпретации социальных явлений. В качестве ключевого на-
правления выхода из демографического кризиса рассматривается интеграция богослов-
ской концепции гнева Божьего, способной задать иное, христиански ориентированное 
понимание социальных преобразований. Делается вывод о том, что богословие гнева 
Божьего может выступать эффективным концептуальным ресурсом в формировании 
стратегий повышения количественных и качественных характеристик народонаселения.

Ключевые слова: демографический кризис, христианское богословие и демография, 
богословские социальные проекты, социальная миссия богословия в области демографии.

Статья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 15.1.2025



110 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

God’s Wrath and Sociality: Theological and Demographic 
Aspects

Sergey А. Kolesnikov

Doctor of Philology
Vice-Rector for Research at the Belgorod Orthodox Theological Seminary
Professor at the Belgorod Law Institute of the Ministry of Internal Affairs of Russia
75 Belgorodsky Polka st., Belgorod 308025, Russia
skolesnikov2015@yandex.ru

For citation: Kolesnikov, Sergey А. “God’s Wrath and Sociality: Theological and Demograph-
ic Aspects”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 109–130 (in Russian). DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.006

Abstract. The article aims to substantiate the fundamental possibility and necessity of theo-
logical reflection on social processes and their transformation. The methodological frame-
work of the study includes comparative analysis, analytical interpretation, and commented 
examination of sources. Particular attention is given to the theological aspects of the con-
cept of the wrath of God and its applicability in assessing the causes and potential ways of 
overcoming the demographic crisis in contemporary Russia. The findings indicate that peri-
ods of social upheaval require a holistic theological approach to the interpretation of socie-
tal phenomena. As a key direction for addressing the demographic crisis, the study proposes 
the integration of the theological concept of the wrath of God, which enables a Christian-ori-
ented reinterpretation of social transformations. The article concludes that the theology 
of the wrath of God can serve as an effective conceptual resource for developing strategies 
aimed at improving both the quantitative and qualitative characteristics of the population.

Keywords: demographic crisis, Christian theology and demography, theological social proj-
ects, social mission of theology in the field of demography.

The article was submitted on 12/11/2024; approved after reviewing on 1/15/2025



111ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

Введение 

Право богословия определять социальную динамику, т. е. принципи-
альная возможность и необходимость богословского осмысления мо-
делей современного общества, сегодня является актуальным требова-
нием времени1. Христианское богословие XXI столетия призывается 
к овладению грамматикой социальных преобразований, основанной 
на максимальной открытости богословской мысли для Божественной 
универсальности. Язык богословия, звучащий в социальных простран-
ствах, позволяет вывести сущность социальных процессов на уровень 
«чистых первичных условий» (И. Кант), открывающих и напоминаю-
щих о божественном сотворении социального универсума. 

Социальная значимость и результативность богословия определя-
ется через способность богословского мировидения выстраивать ком-
муникативный мост между социальным и божественным, тот мост, 
который призван вывести к свету великому (Ис. 9, 2). Социальное «мо-
стостроительство» богословия отличается тем, что через богословское 
осмысление социальных явлений мост к «соционике» Града Небесно-
го открывает панораму на «величие высоты, твердь чистоты, вид неба 
в славном явлении!» (Сир. 43, 1). Социально-богословский мост претен-
дует не столько на горизонтальную глобальность, сколько на вертикаль-
ную вознесённость: чем выше — интеллектуально, духовно, метафизи-
чески — социально-богословский мост, тем результативнее социальные 
последствия духовно-интеллектуального возлетания.

Богословие, обладающее уникальным миропознающим каче-
ством, находится «между», позволяет использовать подобную гносео-
логическую «промежуточность» как ресурс социального преображения, 
как теоретико-праксисную установку на возвращение социальности её 
божественных смыслов. Само глубинно-методологическое состояние 
богословия, характеризуемое определением «между» (например, В. Де-
смонд акцентированно сополагает бытийность и «промежуточность» 
теологического метода2), даёт право заявить о принципиальной воз-
можности преодоления разорванности социального и божественного 
через активацию богословской аксиоматики.

1	 Подробно см.: Колесников С. А. Богословие и социум: варианты взаимодействия и стра-
тегии преображения // БВ. 2024. № 4. С. 61–79.

2	 Desmond W. Being and the Between: Political Theory in the American Academy. New York 
(N. Y.), 1995.



112 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

Богословская универсальность, предстающая как «человеческой 
проект, в рамках которого устанавливается священный космос»3, вы-
водит социальность к перспективам духовного преображения. Право 
богословия выступить научно-социальным инструментарием, право 
практически изменять общество обосновано статусом практического 
богословия, которое «получило несомненный научный статус, свои на-
учные задачи, источники и методы исследования, но они имели особен-
ность — взаимосвязь теоретического богословия, с его историческим 
и систематическим подходами, концептуальной основой и специаль-
ными исследованиями по конкретным вопросам, и реальной современ-
ной жизни Церкви, с её актуальными проблемами»4. Научный праксис 
богословия, явленный в праве на социальные преображения, опреде-
ляется именно «мостостроительной» способностью богословской мыс-
ли к преодолению общественных разрывов: 

«Теология — познание Бога — меняется во времени, но ее изменение 
не является эволюционным (как в биологии) и линейным, как от-
части утверждали Д. Г. Ньюман и Д. Ноонан. По аналогии с физикой 
(релевантным примером для Т. Куна) автор говорит о моральной 
теологии как о наборе парадигм, которые не сменяют друг друга 
как восприемники, а возникают в момент разрывов»5. 

«Моменты разрывов» и есть та область, в которой социально востребо-
вана практико-моральное богословие, способное предложить своё ре-
зультативное видение общественных состояний и моделей.

Катастрофа и / или гнев Божий

Результативность научно-социального инструментария максималь-
но полно проявляется в ситуациях общественных катастроф, в тех 
социальных «разрывах», которые евангельская мудрость описывает 
как разделения и соблазны (Рим. 16, 17). Социальные вызовы, нераз-
решимость которых ведёт к социальным катастрофам: к катастрофе 
обрушения образованности, к медиа-катастрофе, особенно к демогра-
фической катастрофе… — требуют построения своеобразных «мостов» 
познания, преодолевающих разрывы и разделения, мостов, способных 

3	 Бергер П. Священная завеса. Элементы социологической теории религии. Москва, 2019. 
С. 38.

4	 Сухова Н. Ю. Вертоград наук духовный: сб. статей по истории высшего духовного обра-
зования в России XIX — начала XX века. Москва, 2007. С. 270.

5	 Марков Д. А. О христианской традиции и проблеме деторождения с точки зрения «Струк-
туры теологических революций» Марка Массы // Вопросы теологии. 2020. Т. 2. № 2. С. 253.



113ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

вознести человечество над ситуациями, в которых бездна бездну при-
зывает (Пс. 41, 8).

При этом богословие предлагает качественно иной подход к пони-
манию социальной катастрофичности. Богословский метод не предпо-
лагает истолкования катастрофы как явления, проистекающего из «ка-
тастрофического сознания»6, где присутствует «слишком человеческое» 
понимание катастрофы. Отличительной характеристикой атеологиче-
ских методов познания, стремящихся интерпретировать смысл ката-
строфичности, становится перевод вектора познания на более призем-
лённый уровень, где уже отсутствует принятие метафизической глубины 
катастрофы. Популяризаторские версии социальной катастрофично-
сти в эпистемологическом максимуме, как правило, сводятся к конста-
тации и описанию катастрофического сознания. Безрелигиозный «че-
ловек массы», утопающий в бесцельности социальной тоски, — такова 
модель катастрофического сознания, создаваемого атеологическими 
версиями катастрофичности. 

Даже в интеллектуально насыщенных вариантах интерпретации 
катастрофичности, как это представлено, например, в теории катастроф, 
происходит перенос катастрофы из понятия качественного в количе-
ственное7, осуществляется сведение катастрофы к утилитарности «Зи-
мановой машины» и других техно-цифровых моделей. Ведущий — и за-
манивающий! — тезис цифро-прагматической концепции катастроф 
сориентирован на «элементарность», упрощённость глубинных сущно-
стей катастрофы. Ключевое слово, используемое авторами теории ката-
строф, — упрощение и даже «переупрощение»8. Показательно, что вы-
вод, который делается в итоге атеологических рассуждений, сводится 
к признанию ограниченности «элементарного» понимания катастро-
фы: «Приближённое знание настоящей ситуации, сколь бы точным оно 
ни было, бесполезно для долговременных предсказаний»9. Концепту-
альная упрощённость смысла катастрофы, сведе́ние катастрофичности 
с возлетающего «моста» богословского осмысления не работает в пол-
ной мере в условиях вне-богословского миропонимания. Попытки пе-
ревести, переформатировать «разрушение» (греч. «καταστροφή») (т. е. 

6	 Куликов Л. В. Катастрофизм в массовом сознании как детерминанта состояния страха // 
Личность в экстремальных условиях и кризисных ситуациях жизнедеятельности. 2015. 
№ 5. С. 66.

7	 Постон Т., Стюарт И. Теория катастроф и ее приложения. Москва, 1980. С. 13.
8	 Там же. С. 553.
9	 Там же. С. 535.



114 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

межсмысловой поворот строфы, сложнейшее обращение слова-смыс-
ла, глубинно преображённое слово) в цифровые утилитарности ока-
зываются мало результативными, если понимать сущность катастро-
фичности в перспективе.

Христианское богословие предлагает своё, корневое, видение смыс-
ла катастрофичности, явленной в социальных реалиях. Например, Г. П. 
Федотов, обращаясь к теме катастрофы, заявлял, что «русская религиоз-
ность всегда отличалась особой эсхатологической напряжённостью»10. 
В этом определении фиксируется важнейший признак религиозно-
го понимания катастрофы — её вселенскость, её соотнесённость с Бо-
жественным присутствием, о котором свт. Василий Великий говорил: 

«Не должно думать, что пришествие Господа будет местное и плотское, 
но надобно ожидать Его во славе Отчей вдруг в целой вселенной»11. 

Катастрофа, как переход к восприятию Божественного нахождения 
в мире, для богословской модели миропознания становится импуль-
сом исторического развития, ведь «история может идти от катастро-
фы к катастрофе»12. Очертания контуров «моста», по которому дви-
жется история посредством катастрофы, и эсхатологическая глубина 
катастрофичности под таким «мостом», описываемы через богослов-
ский подход, способный во всей полноте увидеть в социальной ката-
строфичности величие гнева Божия.

Богословский язык, как никакой иной гносеологический метод, 
позволяет рассматривать катастрофичность в контексте религиоз-
но-общественных сущностей, даёт возможность осмыслять гнев Бо-
жий как социальное явление. При подключении богословской мето-
дологии преображается само понятие социального, которое обретает 
созвучность с широким спектром богословско-социальных моделей: 
от общественно-экономических высказываний свт. Иоанна Златоуста 
до слияния божественного и социального даже у Э. Дюркгейма («…выбор 
между Богом и обществом не очень существенен, так как я вижу в Боже-
стве общество, преображённое и мыслимое символически»13). Однако 
ситуация преображения социального божественным обостряется и ус-
ложняется именно при вхождении социальности в катастрофичность, 

10	 Федотов Г. П. Судьба и грехи России: избранные статьи. Москва, 2005. С. 149.
11	 Basilius Caesariensis. Moralia 68, 2 // PG. 31. Col. 808. Рус. пер.: Василий Великий. Нравствен-

ные правила // ПСТСО. 2009. Т. 4. С. 72.
12	 Федотов Г. П. Судьба и грехи России: избранные статьи. С. 145.
13	 Дюркгейм Э. Социология. Ее предмет, метод, предназначение. Москва, 1995. С. 337.



115ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

т. е. там, где социальная катастрофа становится выражением полно-
ты гнева Божия. 

Сложность восприятия Божественного гнева в социальном аспекте 
вполне обоснована. Современная теология стремится увидеть в слож-
ности соотнесения гнева Божия и социальных реалий как раз религи-
озное основание: 

«Главная причина такого смущения лежит, видимо, в нашем смут-
ном подозрении, что мысль о гневе как-то недостойна Бога»14. 

Прозревание гнева Божия в социальных катастрофах требует преобра-
жения воззрений на его причины и последствия, требует принципиаль-
ного отхода от его истолкования в утилитарных или прагматических 
параметрах. Гнев Божий — это не «человеческое» прогнозирование, 
планирование и вынесение оценок-рекомендаций, это даже не выне-
сение приговора, основанного на самых благих и правовых намерени-
ях. Прозревание гнева Божия тогда сталкивается со «смущением», с по-
знавательной «смутностью», когда происходит недостойное смешение 
(именно лукавое смешение, а не взаимная открытость!) божественно-
го и земного, когда фокус богопознания в условиях катастрофичности 
сбивается на «слишком человеческие» оценки и выводы.

При осмыслении проявления гнева Божия в социальных реали-
ях выверенным камертоном как раз и выступает богословский метод. 

«Богословие гнева», складывающееся на протяжении тысячелет-
ней истории христианства, позволяет обоснованно аргументировать 
постоянство присутствия гнева Божия в социальных катастрофах, даёт 
возможность прозревать за земными событиями волю Божию. Новый 
Завет использует понятие гнева Божия как богословский термин: 

«… ибо открывается гнев Божий с небес на всякое нечестие и неправед-
ность человеков, которые утверждают истину неправдой» (Рим. 1, 18). 

Гнев Божий подтверждает неудалимость суда Божия из социальных ре-
алий, т. к. поистине есть суд Божий на делающих такие дела (Рим. 2, 2). 
И следовательно: дайте место гневу Божию (Рим. 12, 19) в обществен-
ных отношениях; осознание гнева Божия, наряду с иными толковани-
ями причин социальных катаклизмов, должно присутствовать в со-
знании общества.

Установка на то, «что нам нечему учиться у гнева Божия», как это 
было представлено, например, у Ф. Шлейермахера, содержит в себе прин-
ципиальный богословский изъян. Аргументация, основанная на том, 

14	 Пакер Д. Познать Бога... Москва, 1992. С. 67.



116 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

что «доктрина гнева Божия не принадлежит христианству, которое, 
по сути, свидетельствует о примирении мира внутри себя (а не мира 
с Богом). Учение о гневе Божием не помогает христианам»15, — забы-
вает о неразрывности божественного и человеческого, делает акцент 
на стремлении уйти в «слишком человеческое», закрывающее возмож-
ность встречи с божественным, даже — и особенно! — в условиях ка-
тастрофы, в ситуации предельного напряжения человеческого суще-
ствования, когда потребность в Боге неимоверно возрастает. Отказ 
от концепции гнева Божия разделяет человека и Бога, лишает возмож-
ность принять богоприсутствие в каждом эпизоде человеческой жизни. 
Если Бога нет в катастрофе, то почему Он должен проявиться в иных, 
более мягких, ситуациях? Концепции, отрицающие гнев Божий, отве-
та на такой острейший вопрос не дают.

Неприятие гнева Божия — это ложная безопасность, стремящая-
ся уйти от адекватного богословского понимания человеческой жиз-
ни. Конечно, богословие гнева не снимает сложность восприятия Бо-
жественного суда, но научает видеть гнев Божий в его максимальной 
полноте и многосторонности. Ещё Августин Блаженный предупреждал 
о сущностной сложности гнева Божия: 

«Гнев Божий не есть волнение Духа Божия, но суд, которым налага-
ется наказание за грех»16. 

Гнев Божий не эмоциональная слабость Бога, но метафизическая от-
ветственность человека за признание и непризнание Божественного 
присутствия. Через всеприсутствие гнева Божия открывается непра-
ведность человеческая: 

«Весь мир — это след Божий, однако он (если мы выбираем вместо 
веры соблазн) представляет собой в своей абсолютной загадочности 
лишь след гнева Божия <…>. Самое важное последствие Божествен-
ного гнева — это то, что мы без веры в воскресение называем “Богом” 
<…>. Гнев Божий — это открывшаяся неверию праведность Божия»17. 

Мир — социальный мир! — посредством гнева Божия оказывается пре-
ображённым в свете веры. Через социальную катастрофу происходит 
напоминание о неверности неверия, осуществляется перенастройка 

15	 Schütte H. W. Die Ausscheidung der Lehre vom Zorn Gottes in der Theologie Schleiermachers 
und Ritschls // Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphilosophie. 1968. 
Bd. 10. № 3. S. 388.

16	 Augustinus Hipponensis. De civitate Dei 15, 25 // CCSL. 48. P. 493. Рус. пер.: Августин, блж.  
О граде Божием // Он же. Творения. Т. 3. Санкт-Петербург, 1998. С. 59.

17	 Барт К. Послание к Римлянам. Москва, 22016. С. 17.



117ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

духовного зрения, позволяющего увидеть «след Божий» в каждом по-
вороте общественных потрясений.

Социальная катастрофичность, истолковываемая в богословских 
тональностях, возвращает величественность Божественному проявле-
нию даже через величие страдания: 

«…великое будет бедствие на земле и гнев на народ сей» (Лк. 21, 23); 

«…и город великий распался на три части, и города языческие пали, 
и Вавилон великий воспомянут пред Богом, чтобы дать ему чашу вина 
ярости гнева Его» (Апок. 16, 19). 

Величественность, всеохватность гнева Божия восстанавливает в со-
блазнённом неверием сознании понимание всей полноты, окончатель-
ной исполненности воли Божией, понимание того, что воля Божия бу-
дет исполнена до конца: 

«…приближается на них гнев до конца» (Фес. 2, 16). 

Закрываясь от принятия гнева Божия — даже под самыми благовид-
ными предлогами о несопоставимости гнева и милосердия, важности 
мира в душе и прочими аргументами, — мы тем самым закрываемся 
от возможности выйти из неправедности, выйти на «мост», выводя-
щий к встрече с божественным.

Гнев Божий неизбывен в человеческом бытии, в человеческих 
катастрофах.

Ещё Тертуллиан в богословско-«социальной» дискуссии с Марки-
оном настаивал на том, что отказ от идеи гнева Божия создаёт образ 
ложного эпикурейского бога18, который якобы «является блаженным 
и нетленным и ни себе, ни другим не причиняет беспокойства»19. Та-
кой бог «в понимании Тертуллиана является неподвижным и застыв-
шим, как бы неживым, и также не соответствующим реальности»20. 
Неизбывность Божественного гнева в человеческой социальной реаль-
ности определяет, в том числе, и ощущение полноты Божественного 
присутствия, которое при попытках перенести и удалить гнев Божий 
в небеспокоящее эпикурейство, умаляется и искажается.

18	 Гордюхин Е. Ф. Эпикур: Учение о богах и «эстетика удовольствия» // Credo New. 2010. № 4. 
С. 50.

19	 Tertullianus. Adversus Marcionem I, 25 // Tertullianus. Adversus Marcionem. Oxford, 1972. 
P. 70. Рус. пер.: Тертуллиан. Против Маркиона. Санкт-Петербург, 2010. С. 111–112.

20	 Науменко А. Л. Учение о гневе Божием в творениях Тертуллиана, Новациана и Лактан-
ция // Метафраст. 2021. № 2 (6). С. 61.



118 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

Поэтому библейская мудрость неизменно напоминает о проявлении 
гнева Божия как одной из важнейших характеристик богоприсутствия: 

«Одна из самых поразительных черт Библии — это удивительная 
настойчивость, с которой оба Завета подчёркивают неизбежность 
и ужас Божия гнева. Если исследовать симфонию, то мы обнаружим, 
что гнев, ярость и негодование Бога упоминаются в Библии чаще, 
нежели Его любовь и нежность»21. 

Прорыв Божественного гнева в социальность, в общественное устройство 
означает, что Бог не забывает о людях, ведь «всё, чего Бог не “помнит”, 
перестаёт существовать»22. Это жёсткий, подчас ужасающий прорыв, со-
провождающийся страдающим человеческим возгласом: «Погибни день, 
в который я родился!» (Иов. 3, 3), есть напоминание о том, что мы нахо-
димся в руце Божией (Прем. 3, 1), что человеческая социальность всего 
лишь фрагмент «полагания оснований земли» (Иов 38, 4).

Через гнев Божий устрояется школа новой социальности, в которой 
даже земной ландшафт становится участником действа гнева Божия: 

«…и говорят горам и камням: падите на нас и сокройте нас от лица 
Сидящего на престоле и от гнева Агнца; ибо пришел великий день гне-
ва Его, и кто может устоять» (Апок. 6, 16–17). 

Геосоциальные реалии предстают соотнесёнными с божественно-
стью через проявление гнева Божия. Принятие социальностью в себя 
и для себя Божественного гнева определяет вектор «герменевтических 
стратегий, возможных при встрече с библейским образом страстного 
и наказывающего Бога»23, в рамках которых стóит богословски осмыс-
лять социальные реалии. 

Принятие социальностью гнева Божия открывает новые возмож-
ности для духовной герменевтики, новые потенциалы для преображён-
ного познания социальных явлений. Откровение входит в человеческое 
познание через соположенность суда Божия и социальных катастроф: 

«Как же происходит это откровение гнева? Оно вложено непосред-
ственно в совесть каждого человека: и те, кого Бог предал преврат-
ному уму (Рим. 1, 28) на безудержное зло, всё-таки знают правед-
ный суд Божий, что делающие такие дела достойны смерти (Рим. 1, 
32). Ни один человек не остаётся без какого-либо знания о грядущем 

21	 Пакер Д. Познать Бога... С. 66.
22	 Зизиулас И. Общение и инаковость: новые очерки о личности и Церкви. Москва, 2012. 

С. 109.
23	 Волчков А., свящ. Богословие гневающегося Бога в Священном Писании // ХЧ. 2017. № 4. 

С. 209.



119ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

Суде. Это непосредственное откровение подтверждается данным нам 
словом Евангелия, которое подготавливает нас к принятию Благой 
вести, рассказывая прежде весть о грядущем дне суда и откровения 
праведного суда от Бога (Рим. 2, 5)»24. 

Знание о Божием гневе становится условием нового знания, фун-
даментом для принятия Благой вести. Сон духовного познания (по-
рождающий своих чудовищ) преодолевается и в ситуации проявле-
ния Божественного гнева, проявленности для людей Богоприсутствия: 

«Они сначала ужаснулись в своём нечестии и непокорности, пробу-
дились ото сна (в котором Бог — это Тот, Кого мы так называем), за-
веса религиозного тумана и божественного облака гнева разорвалась, 
и они увидели Непостижимого, услышали Его “нет!”, почувствовали 
предел, суд, парадокс нашего бытия, будучи исполненными нужды 
и надежды, уловили самое главное в человеческой жизни»25. 

Одной из смысловых граней явления гнева Божия выступает ду-
ховно-религиозное познание социальных ситуаций, познание, вознося-
щееся за рамки утилитарно-прагматических схем прайминга, салиент-
ности и прочих менеджмент-материалистических стратегий познания.

В ситуации вхождения гнева Божия в социальность преобража-
ются не только методологические основания социального познания, 
но даже такой ключевой модус социального бытия, как время. «Соци-
альное время» (П. Сорокин) под воздействием гнева Божия получает 
уникальную пластичность, гнев Божий позволяет открыть своеобраз-
ную скульптурику социального времени, которая в иных подходах 
остаётся неявной.

В интеллектуальных версиях интерпретации сакрального време-
ни появляется определение мифической хронологии, в котором сли-
ваются синхронные и диахронные потоки времени: 

«…миф есть мгновенное целостное видение сложного процесса, ко-
торый обычно растягивается на большой промежуток времени»26.

Социально-сакральное время определяемо уникальной компрессией, 
приводящей к пластичности времени, вплоть до библейского описа-
ния «нулевой» общественной темпоральности, когда времени не бу-
дет (Апок. 10, 6). Социально-сакральное время обретает возможность 
возлетания, удаления от материально-земной цифровизации, преоб-
ражаясь в עוֹלָם, ивр. «olam», т. е. «время, которое находится на большом 

24	 Пакер Д. Познать Бога... С. 69.
25	 Барт К. Послание к Римлянам. С. 32.
26	 Маклюэн М. Понимание Медиа: внешние расширения человека. Москва, 22007. С. 31.



120 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

удалении и, таким образом, настолько недоступно нашему взгляду 
и нашим представлениям, что теряется в темноте и неопределённо-
сти»27. В темпоральном возлетании явлена уникальная способность 
социально-сакрального времени явить верность определению о том, 
что «время постигается через соотнесение, а не через указание; пре-
дикативно, а не остенсивно»28. Именно через соотнесённость с гне-
вом Божиим социальное время, а следовательно, и социальная ката-
строфичность, обретает всепроникающую мобильность и в познании 
времени, и в познании временем. В принятии гнева Божия как темпо-
ральной характеристики, в осознании религиозных оснований время 
социальной катастрофы начинает менять свою однонаправленность, 
получает многовекторность, получает способность сочетать в себе раз-
нокачественные параметры. Библейская мудрость подчёркивает такую 
специфику времени гнева Божия, как, впрочем, и особенность време-
ни Божией благодати: 

«Его гнев длится мгновение, а благодать Его — всю жизнь; весь вечер 
длится плач, но наутро — радость» (Пс. 29, 6). 

Катастрофическое мгновение преображаемо в благодатную вечность, 
темпоральный вечер сливается с экзистенциальным плачем катастро-
фического страдания, а хронологическое утро обретает созвучность 
с сотериологическим возрадованием — и всё это происходит в контек-
сте проявленности гнева Божия в социально-сакральном времени…

Тем самым гнев Божий, само «богословие гнева» выступает опреде-
ляющим условием преображения общественного познания как в форма-
те социальной герменевтики катастрофичности, так и в модусах соци-
ально-катастрофичного бытия, в частности, во временно́м восприятии 
катастрофы. Христианское «богословие гнева» способно предложить 
стратегическую парадигму осмысления катастрофических ситуаций 
в социальном спектре. Социальный масштаб гнева Божия, заявленный 
в Священном Писании, поэтапно распространяется на различные со-
циальные страты: 

«Итак, сначала рассмотрим проявление божественного гнева по отно-
шению к тем, кто находится вне отношений завета, которые Бог уста-
новил со своим народом Израилем; затем обратим внимание на кон-
кретные формы, которые принимало это проявление, и причины, 

27	 Ворохобов А. В. «Πλήρωμα τοῦ χρόνου». Некоторые аспекты библейской концепции вре-
мени // Труды Нижегородской духовной семинарии. 2010. № 8. С. 13.

28	 Михайлов П. Б. Категория времени в христианской метафизике: Григорий Нисский и Мак-
сим Исповедник // ΣΧΟΛΗ. 2015. Vol. 9. С. 120.



121ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

которые их вызывали, когда Бог направлял свой гнев на свой избран-
ный народ; и наконец рассмотреть, как божественный гнев прояв-
ляется в Иисусе Христе, в соответствии с новым заветом, который 
он заключил, и в последний день Гнева»29. 

Поэтапно осмысляя вхождение гнева Божия в социальную реальность — 
от ветхозаветной катастрофичности до новозаветной апокалиптично-
сти, можно выработать определённые рекомендации по моделированию 
реакций на социальные катастрофы, обретающие всечеловеческий раз-
мах, ведь гнев Божий явлен всепотопляющим наводнением (Наум. 1, 8) 
для всего человеческого сообщества.

Демография и гнев Божий

Право богословского подхода создавать выверенную аргументацию кон-
кретных социальных преобразований, определять направление стра-
тегий общественных трансформаций и, как следствие, право участво-
вать в распределении государственно-социальных ресурсов — всё это 
определяет степень вовлечённости религиозных организаций, прежде 
всего Русской Православной Церкви, в решение социальных проблем, 
касающихся всего населения страны. 

Одной из таких проблем, несомненно, является демографическая 
ситуация, которая в российской социологии всё чаще характеризуется 
как катастрофа или как приближение к катастрофическому статусу. Де-
мографические реалии современной России обретают параметры соци-
альной катастрофы: «…в контексте демографических перспектив нашей 
страны, реально репродуктивные установки населения снизились бо-
лее чем на треть»30; в последние годы естественный прирост населения 
России уменьшался на 1043341 человек31; в 2024 г. по данным Росстата 
за первое полугодие рождаемость снизилась на три процента — с 616 
200 до 599 60032. Все эти тревожные показатели свидетельствуют о на-
растании кризисных тенденций в области национальной демографии.

И если мы принимаем возможность — и необходимость! — рас-
смотрения социальной катастрофичности с точки зрения богословия, 

29	 Tasker R. The Biblical Doctrine of the Wrath of God. London, 1951. Р. 6.
30	 Хомченко А. Основные стратегии решения демографической проблемы России // Universum: 

Вестник Герценовского университета. 2010. № 3. С. 62–65.
31	 Донской Д. А., Ужакова М. В. Анализ демографической ситуации в Российской Федерации. 

Прогноз на 2024–2026 гг. // ЭФО. Экономика. Финансы. Общество. 2024. № 4 (12). С. 54.
32	Р осстат. Демография. [Федеральная служба государственной статистики.] URL: https://

rosstat.gov.ru/folder/12781



122 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

то и должны будем принять неизбывность гнева Божия, проявляюще-
гося и в обозначенной демографической конкретике. В свою очередь, 
если мы принимаем в качестве исходной причины (или одной из та-
ких причин) социальной катастрофы гнев Божий, то и социально-ор-
ганизационная реакция также должна принимать богословскую пози-
цию и, самое главное, предлагать такие социально значимые решения, 
в которых тема гнева Божия будет осознанно учитываться.

Христианское богословие настаивает на том, что гнев Божий вы-
ступает как условие обретения благодати: 

«Бог определил нас не на гнев, но к получению спасения через Господа 
нашего Иисуса Христа» (Фес. 5, 9). 

Гнев Божий, как мы уже видели на примере богословия гнева, призван 
преобразить социальное сознание, изменить установки на цели и зада-
чи социальных преобразований и стратегий. Святоотеческое наследие 
напоминает, что гнев Божий «умилостивляется» любовью и смирением: 

«Чем умилостивляется Бог, когда во гневе хочет Он истребить греш-
ников? Избранной жертвой, принесённой Ему, как кадило: любовью 
и смирением примиряется Он, если прогневали мы Его»33. 

Поэтому демографические процессы, явленные в российской действи-
тельности, требуют, наряду со светским комплексом экономических, 
административных, пропагандистских мероприятий, ещё и богослов-
ского видения, церковного понимания перспектив преображения гне-
ва Божия, проявляющегося в сфере рождаемости.

Показательно, что христианская Церковь чётко осознаёт необходи-
мость и важность своего участия в преодолении негативных демографи-
ческих тенденций. На Западе вопрос христианской семьи, её сохранения 
и увеличения числа детей рассматривался ещё в первой трети ХХ сто-
летия, например, «идеи ответственного родительства стали логическим 
продолжением тезисов, написанных в “Casti Connubii” (“О целомудрен-
ности брака”) — энциклике папы Пия XI 1930 г.»34 В современной России 
ситуация с укреплением семьи стоит не менее остро, в решении этой 
непростой задачи необходимо задействовать все возможные ресурсы, 
в том числе и богословское осмысление демографических перспектив. 

33	 Ephraem Syrus. Paraenetica 61 // Sancti patris nostri Ephraem Syri opera omnia quæ exstant, 
Græce, Syriace, Latine. T. 3. Roma, 1743. P. 531F. Рус. пер.: Ефрем Сирин, прп. О покаянии 
61 // ТСО. 1850. Т. 16. Кн. 4. С. 382.

34	 Марков Д. А. О христианской традиции и проблеме деторождения с точки зрения «Струк-
туры теологических революций» Марка Массы. С. 253.



123ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

Слова В. А. Тернавцева о «Русской Церкви перед великой задачей», 
произнесённые более ста лет назад, не утратили актуальности, напро-
тив, обостряются разворачивающимися социальными катастрофами. 
Церковь призываема (через свою уникальную богословскую способ-
ность прозревать истоки и последствия гнева Божия) явить предложе-
ния по формированию стратегических направлений, дабы улучшить 
социальное состояние.

Показательно, что демографические улучшения отмечаются имен-
но в тех социальных группах, которые принимают церковно-богослов-
ское истолкование Божественного присутствия и, как следствие, вклю-
чают в свой социально-перспективный горизонт тему гнева Божия. 
Религиозные семьи, исповедующие в своём духовно-социальном со-
знании присутствие Бога и принимающие социальный масштаб гне-
ва Божия, составляют ту часть российского социума, где деторождение 
поступательно увеличивается: 

«Согласно всероссийскому исследованию Orthodox Monitor от 2012 г., 
среди воцерковленных православных россиян в возрасте от 18 до 45 
лет доля многодетных семей выше, чем в среднем по России (16% 
среди всех причащающихся раз в месяц и чаще). Доля многодетных 
среди представителей других вероисповеданий также высока (15%)»35. 

Тем самым даже статистически подтверждается, что религиозное ми-
ровидение, основанное на принятии присутствия гнева Божия в соци-
альной реальности, способно результативно преодолевать негативные 
последствия демографического кризиса. 

Религиозное понимание мира определяет общественные установ-
ки тех социальных групп, которые должны стать объектом пристально-
го внимания со стороны государственных и корпоративных структур 
для поддержания обозначенных тенденций улучшения демографии. 
Обоснованно можно утверждать, что такая социальная база верующих 
существует в национальном социуме: 

«В России сформировалось ядро — около 10% населения — верую-
щих и религиозных граждан с относительно высокими показате-
лями религиозного поведения и участия в религиозной жизни. Это 
ядро окружает “периферия” (25–30%) — люди, у которых показатели 
религиозного поведения несколько ниже, но их жизнь тем не менее 

35	 Павлюткин И. Значение религии в современной российской рождаемости. [Аист на кры-
ше.] URL: https://www.proaist.ru/articles/znachenie-religii-v-sovremennoy-rossiyskoy -rozhdae 
mosti-/?ysclid=m5qfghn5za704504826



124 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

связана с религиозными общинами и приходами, они верят в бес-
смертие души и считают религию важной частью своей жизни»36. 

Наличие чёткой социальной группы позволяет говорить о том, что воз-
можно выработать стратегическое планирование и ресурсную под-
держку с акцентом на указанную группу. Результативность вложений 
в религиозные группы с целью повышения рождаемости становится 
максимально оправданной, поскольку именно эта группа оказывает-
ся духовно мотивированной к повышению рождаемости в свете пре-
ображения социального сознания темой гнева Божия, стремления от-
ветить на гнев Божий «смирением и любовью» увеличивающегося 
деторождения. 

Социологические исследования подчёркивают, что «динамика го-
родской многодетности задаётся сегодня динамикой религиозности 
или является следствием диффузии религии. Большое значение при-
обретает генеративность приходских социальных сетей, которые од-
новременно выполняют несколько функций: социальное заражение, 
социальное обучение, социальная помощь»37. Максимально широкое 
распространение религиозного мировосприятия, целенаправленно 
поддерживаемого государством и бизнес-структурами, позволит со-
здать такую духовно-социальную ситуацию, в которой будут вопло-
щены слова Евангелия о преображении тех, кто были по природе чада-
ми гнева (Еф. 2, 3), тех, кто ожидает спасения в Иисусе, избавляющем 
нас от грядущего гнева (1 Фес. 1, 10). 

Прославление христианской семьи как основы для многодетности, 
развитие богословия семьи как всеобщей социальной задачи должны 
получить многостороннюю поддержку в виде целенаправленной финан-
сово-организационных дотаций, сориентированных именно на право-
славные приходы. Церковный приход под наставничеством священства 
способен стать той стартовой площадкой, на которой, при соблюдении 
нормативной отчётности и финансового контроля, должны быть запу-
щены проекты поддержки православной многодетности. Богословским 
основанием таких проектов как раз и выступает богословие славы, спо-
собное увидеть в проявлении гнева Божия Его грядущую славу, вопло-
щаемую, в том числе, в прославлении православной семьи.

Формы поддержки могут быть самыми разными. В частности, та-
кая поддержка может выглядеть в виде грантов или льготных форматов 

36	 Синелина Ю. Ю. Новые тенденции в религиозном сознании и поведении россиян // Вест-
ник МГУ. Сер. 18. Социология и политология. 2013. № 1. С. 82.

37	 Павлюткин И. Значение религии в современной российской рождаемости. 



125ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

для приобретения жилья, выделяемых тем семьям, входящим в кон-
кретный православный приход, которые планируют рождение буду-
щих детей в ближайшие два года. И дальнейшие перспективы получе-
ния грантовой поддержки в виде той же льготной ипотеки для данного 
прихода будут зависеть от количества рождённых детей в приходе.  

Православный приход, принимающий всю полноту ответственно-
сти за преображение гнева Божия, способен стать своеобразной сферой 
взаимной солидарности за повышение рождаемости. В религиозных 
группах, как установлено исследователями, существуют «три механиз-
ма, посредством которых религиозность оказывает влияние на рожда-
емость: религиозное учение, социальный капитал религиозных людей 
и способность религии уменьшать у человека ощущение неопределён-
ности»38. Именно в контексте такой духовной «механики» и необходи-
мо выстраивать богословско-демографическую политику на приходе. 
Через церковный приход должна быть запущена программа мотива-
ции увеличения деторождения в виде проведения богословских курсов, 
бесед, консультаций, подкрепляемых реальной поддержкой со сторо-
ны государства и бизнес-структур. В основе таких мероприятий могут 
лежать богословие семьи, осмысление христианского идеала материн-
ства, богословие Младенца, богословие Богоматери и другие темы, свя-
занные с богословием гнева и славы Божией.

Многодетность способна стать духовной идеей, объединяющих со-
общество христианского прихода. Статистически православный приход 
уже сейчас демонстрирует реальную реализацию идеи многодетности: 

«Есть многодетность как следствие религиозной социализации. Это-
му характерен узкий интервал рождения (не превышает 2–3 лет) 
и большое количество детей. Также можно выделить группу семей, 
которые стали многодетными в силу социального “заражения”, пе-
ренимания опыта со стороны образцовых семей»39. 

Многодетная семья, сознательно принимающая на себя ответ-
ственность за преображение гнева Господня, должна стать образцом 
для членов прихода, ведь именно «на рождение третьих детей силь-
нее влияют религиозные и культурные факторы»40. Религиозность, яв-
ленная в рамках прихода, способна обеспечить нормативность много-
детности, так как «религия содержит определённый набор установок, 

38	 Philipov D., Berghammer C. Religion and Fertility Ideals, Intentions and Behavior: A Comparative 
Study of European Countries // Vienna Yearbook of Population Research. 2007. Vol. 5. P. 273.

39	 Павлюткин И. Значение религии в современной российской рождаемости.
40	 Там же.



126 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

норм и ценностей, которые передаются (приобретаются) в ходе соци-
ализации, в том числе, норму многодетности»41. Гнев Божий, явленный 
в апостольском предупреждении: «Горе же беременным и питающим со-
сцами в те дни; ибо великое будет бедствие на земле и гнев на народ сей» 
(Лк. 21, 23), может быть преображён праксисом морального богосло-
вия, осуществляемого на христианском приходе. 

Конечно, существует ещё много вопросов «о том, насколько бого-
словски решаема и нормализуема проблема интимных сторон семей-
ной жизни, какова роль вероучительного авторитета церкви в вопросах 
естественного права <…>, может ли церковь трактовать естественный 
закон, является ли рождение детей правом и обязанностью каждого че-
ловека»42, но без создания реальных программ поддержки многодет-
ности на православных приходах на эти вопросы ответить не удаст-
ся. Будут и сложности, например, в вопросе о бездетности, но именно 
в атмосфере прихода получает возможность быть воплощённым бого-
словский тезис о том, что бездетность не есть гнев Божий, а вот оску-
дение желания иметь детей — это гнев Божий. Можно вспомнить свя-
тоотеческую мудрость: 

«Заботься не на земле оставить детей, но возвести на небо; не при-
лепляйся к супружеству плотскому, но стремись к духовному, рож-
дай души и воспитывай детей духовно»43. 

А потому необходимо вкладывать ресурсы в те площадки, где рож-
даются и реальные дети, и духовные чада, в те площадки, где происхо-
дит обращение ко Христу как изменение семейно-культурных связей, 
как переход к системе прав и обязанностей нормативной многодетности.

Церковный приход может стать площадкой богословско-социаль-
ного осмысления роли православных родителей, формирующей норму 
многодетной семьи. Приход может стать местом встречи корпораций 
и Церкви, когда компании выступают своеобразными миссионера-
ми в области демографического развития России, теми структурами, 
где подготавливается и воплощается «обновлённый и расширенный 
корпоративный стандарт поддержки устойчивого демографического 

41	 Забаев И. В. и др. Влияние религиозной социализации и принадлежности к общине на рож-
даемость. Постановка проблемы // Демоскоп Weekly. 2013. № 553–554.

42	 Марков Д. А. О христианской традиции и проблеме деторождения с точки зрения «Струк-
туры теологических революций» Марка Массы. С. 251.

43	 Basilius Caesariensis [sp]. Sermo asceticus X, 2 // PG. 31. Col. 621. Рус. пер.: Василий Вели-
кий, свт. Предначертание подвижничества // ПСТСО. 2009. Т. 4. С. 123.



127ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

развития в корпоративной сфере»44. Так, сегодня представители кор-
пораций заявляют: 

«Мы уверены, что заложенные принципы вполне можно распро-
странить на другие компании. В наших силах всё, чтобы развер-
нуть в обратную сторону негативные демографические тренды»45. 

А потому проекты, возникающие в рамках православных приходов 
и получающие богословское обоснование, в частности, в рамках бого-
словия гнева Божия, требуют всемерной поддержки со стороны госу-
дарства и общества.

Выводы

Таким образом, принятие богословия гнева Божия в контексте соци-
альных преобразований, в частности, в области демографии, позво-
ляет увидеть и сформировать перспективы преодоления социальных 
катастроф, подключить церковно-богословский потенциал к преодо-
лению кризисных общественных ситуаций. В богословском мирови-
дении формируется тот образ духовно-социального доверия, которого 
так не хватает в реалиях секулярного мира. Богословское свидетель-
ствование: «Я всегда и непоколебимо сохраняю доверие, непоколеби-
мое, безусловное доверие к вере или веру в доверии к милости Божи-
ей»46 — преображает доверие в социальную задачу, в рамках которой 
появляется надежда на преображение гнева Божия. Церковный при-
ход как уникальная духовно-социальная общность способен выступить 
в качестве образца для всего общества в осуществлении нормативной 
многодетности, в приведении в социальные реалии богословского те-
зиса о том, что «всегда и везде существовало прощение грехов, всегда 
и везде над людьми было чудо богатства благ Божиих, чудо сдержи-
вания Его гнева»47, чудо Божественного долготерпения (Рим. 2, 4). От-
крытостью этой надежде на милосердие Божественного Промысла, 
надежде на ожидание с небес Сына Его, Которого Он воскресил из мерт-
вых, Иисуса, избавляющего нас от грядущего гнева (1 Фес. 1, 10), надежде 
на то, что будучи оправданы кровью Его, спасемся Им от гнева (Рим. 5, 
9) — и определяется право христианского богословия осмыслять и прак-
тически участвовать в социальных преображениях современности. 

44	 Павлюткин И. Значение религии в современной российской рождаемости.
45	 Там же. 
46	 Кюнг Г. Во что я верю. Москва, 2013. С. 219.
47	 Барт К. Послание к Римлянам. С. 78.



128 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

Источники

Augustinus Hipponensis. De civitate Dei // Aurelii Augustini opera. Pars 14: De civitate Dei libri 
I–XXII: [in 2 vols.] / ed. B. Dombart, A. Kalb. Turnholti: Brepols, 1955. (Corpus Chris-
tianorum series latina; t. 47–48). P. 1–866.

Basilius Caesariensis [sp]. Sermo asceticus X // PG. T. 31. Col. 620–625.

Basilius Caesariensis. Moralia // PG. T. 31. Col. 699–870.

Ephraem Syrus. Paraenetica // Sancti patris nostri Ephraem Syri Opera omnia: quae exstant 
Graece, Syriace, Latine in sex tomos distributa [ad mss. codices Vaticanos, aliosque cas-
tigata, multis aucta, interpretatione, praefationibus, notis, variantibus lectionibus illus-
trata] / Syriacum textum recensuit P. Benedictus. T. 3. Romae: Ex typographia Vaticana, 
Jo. Mariae Henrici Salvioni typog., 1743. P. 367–561.

Tertullianus. Adversus Marcionem: [in 2 vols.]  / ed. E. Evans. Oxford: Clarendon Press, 1972.
(Oxford Early Christian Texts).

Августин, блж. О граде Божием // Августин Аврелий, еп. Иппонийский. Творения / сост. 
и подгот. текста к печати С. И. Еремеева. О граде Божием. Санкт-Петербург; Киев: 
Алетейя; УЦИММ-пресс, 1998. Т. 3. С. 3–594; Т. 4. С. 3–585.

Василий Великий, свт. Нравственные правила // Василий Великий, свт. Творения: [в 2 т.]. 
Т. 2. Москва: Сибирская благозвонница, 2009. (Полное собрание творений святых 
отцов Церкви и церковных писателей в русском переводе; т. 4). С. 19–101.

Василий Великий, свт. Предначертание подвижничества // Василий Великий, свт. Творения: 
[в 2 т.]. Т. 2. Москва: Сибирская благозвонница, 2009. (Полное собрание творений 
святых отцов Церкви и церковных писателей в русском переводе; т. 4). С. 122–125.

Ефрем Сирин, св. O покаянии [Гимны 5–76] // Творения св. Ефрема Сирина. Ч. 5 // Творения 
святых отцов в русском переводе издаваемые при Московской духовной академии. 
Т. 16. Кн. 4. Москва: Тип. В. Готье, 1850. С. 237–416.

Тертуллиан. Против Маркиона: в 5 кн. / пер. с лат., вступ. ст. и коммент. А. Ю. Братухина. 
Санкт-Петербург: Изд. Олега Абышко; Университетская книга, 2010. 

Литература

Барт К. Послание к Римлянам / [пер. с нем. В. Хулапа]. 2-е изд. Москва: Библейско-
богословский ин-т св. апостола Андрея, 2016. (Современное богословие).

Бергер П. Л. Священная завеса: элементы социологической теории религии / [пер. с англ. 
Р. Сафронова]. Москва: Новое литературное обозрение, 2019. (Studia religiosa).

Волчков А., свящ. Богословие гневающегося Бога в Священном Писании // Христианское 
чтение. № 4. 2017. С. 207–224.

Ворохобов А. В. «Πλήρωμα τοῦ χρόνου». Некоторые аспекты библейской концепции 
времени // Труды Нижегородской духовной семинарии. 2010. № 8. С. 7–24. 

Гордюхин Е. Ф. Эпикур: Учение о богах и «эстетика удовольствия» // Credo New. 2010. 
№ 4. С. 48–65.



129ГНЕВ  Б ОЖ ИЙ И СОЦ И А ЛЬНО С Т Ь

Донской Д. А., Ужакова М. В. Анализ демографической ситуации в Российской Федерации. 
Прогноз на 2024–2026 гг. // ЭФО. Экономика. Финансы. Общество. 2024. № 4 (12). 
С. 51–61.

Дюркгейм Э. Социология: Ее предмет, метод, предназначение: [Сборник: пер. с фр.]. 
Москва: Канон, 1995.

Забаев И. В. и др. Влияние религиозной социализации и принадлежности к общине 
на рождаемость. Постановка проблемы // Демоскоп Weekly. 2013. № 553–554.

Зизиулас И. Общение и инаковость: новые очерки о личности и церкви / [пер. с англ. 
М. Толстолуженко, Л. Колкер]. Москва: Изд. ББИ, 2012.

Колесников С. А. Богословие и социум: варианты взаимодействия и стратегии преоб-
ражения // Богословский вестник. 2024. № 4. С. 61–79.

Куликов Л. В. Катастрофизм в массовом сознании как детерминанта состояния страха // 
Личность в экстремальных условиях и кризисных ситуациях жизнедеятельности. 
2015. № 5. С. 66–75.

Кюнг Г. Во что я верю / пер. с нем. Е. Гетель. Москва: ББИ, 2013. (Современное богословие).

Маклюэн М. Понимание Медиа: внешние расширения человека / пер. с англ. В. Г. Николаева. 
Москва: Гиперборея; Кучково поле, 2007. (Теоретическая социология / ЦФС. Logica 
socialis).

Марков Д. А. О христианской традиции и проблеме деторождения с точки зрения «Струк-
туры теологических революций» Марка Массы // Вопросы теологии. 2020. Т. 2. № 2. 
С. 250–261.

Михайлов П. Б. Категория времени в христианской метафизике: Григорий Нисский и Мак-
сим Исповедник // ΣΧΟΛΗ. Vol. 9. (2015). С. 116–122.

Науменко А. Л. Учение о гневе Божием в творениях Тертуллиана, Новациана и Лактанция // 
Метафраст. 2021. № 2 (6). С. 58–78.

Павлюткин И. Значение религии в современной российской рождаемости. [Аист на крыше.] 
URL: https://www.proaist.ru/articles/znachenie-religii-v-sovremennoy-rossiyskoy-rozh-
daemosti-/?ysclid=m5qfghn5za704504826 (дата обращения: 1.2.2025).

Пакер Д. Познать Бога... / пер. В. Алексеев. Москва: SGP, 1992.

Постон Т., Стюарт И. Теория катастроф и ее приложения. Москва: Мир, 1980.

Синелина Ю. Ю. Новые тенденции в религиозном сознании и поведении россиян // Вестник 
МГУ. Сер. 18. Социология и политология. 2013. № 1. С. 76–82.

Сухова Н. Ю. Вертоград наук духовный: сб. статей по истории высшего духовного об-
разования в России XIX — начала XX века. Москва: Изд. Православного Свято-
Тихоновского гуманитарного университета, 2007. 

Федотов Г. П. Судьба и грехи России: избранные статьи. Москва: ДАРЪ, 2005.

Хомченко А. Основные стратегии решения демографической проблемы России // Univer-
sum: Вестник Герценовского университета. 2010. № 3. С. 62–66.

Desmond W. Being and the Between: Political Theory in the American Academy. New York 
(N. Y.): State University of New York Press, 1995.



130 Серг ей А лекса  н д р ович Колесников

Philipov D., Berghammer C. Religion and Fertility Ideals, Intentions and Behavior: A Compar-
ative Study of European Countries // Vienna Yearbook of Population Research. 2007. 
Vol. 5. P. 271–305.

Schütte H. W. Die Ausscheidung der Lehre vom Zorn Gottes in der Theologie Schleiermach-
ers und Ritschls // Neue Zeitschrift für Systematische Theologie und Religionsphiloso-
phie. 1968. Bd. 10. № 3. P. 387–397. 

Tasker R. The Biblical Doctrine of the Wrath of God. London: Tyndale Press, 1951. (Tyndale 
Biblical Theology Lecture; 1951). 

Интернет-ресурсы

Росстат. Демография. [Федеральная служба государственной статистики.] [Электронный 
ресурс]. URL: https://rosstat.gov.ru/folder/12781 (дата обращения: 8.11.2025).

 



ПАЛАМИТСКОЕ 
БОГОСЛОВИЕ 
В СОФИОЛОГИЧЕСКОЙ 
СИСТЕМЕ
ПРОТОИЕРЕЯ СЕРГИЯ БУЛГАКОВА

Сергей Вячеславович Кравчук

аспирант ПСТГУ
115533, Москва, Православный Свято-Тихоновский 
гуманитарный университет
sergeykravchuk2000@gmail.com

Для цитирования: Кравчук С. В. Паламитское богословие в софиологической системе 
протоиерея Сергия Булгакова // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 131–147. DOI: 
10.31802/GB.2025.58.3.007

Аннотация� УДК 27-14 (27-144.7) (271.2)

Мировоззрение о. Сергия Булгакова сформировалось под влиянием софиологии Влади-
мира Соловьёва и о. Павла Флоренского. Через имяславие и философию имени он по-
знакомился с паламитским наследием и использовал его в своей системе. Он начинал 
с постепенного включения отдельных элементов богословия свт. Григория до одобре-
ния, и, наконец, признания ограниченности паламизма для софиологии. Отец Сер-
гий Булгаков знал о важности учения фессалоникийского святителя, однако понимал 
его по-своему ввиду ограниченной доступности ему текстов. Задачей данной рабо-
ты является попытка выяснить роль паламитского учения о различии между сущно-
стью и энергией в рамках софиологии о. Сергия, а также установить, насколько учение 
Булгакова о Софии согласуется с идеями византийского паламизма. Следуя имяслав-
цам, он представил переосмысление мыслей свт. Григория в категориях русской фи-
лософии и немецкого идеализма. Вывод статьи заключается в том, что софиология 
не согласуется с византийским паламизмом и их синтез оказывается невозможным.

Ключевые слова: софиология, свт. Григорий Палама, Давид Дисипат, протоиерей Сергий 
Булгаков, паламизм, Божественная энергия, Божественная сущность, София, причастность.

Статья поступила в редакцию 21.6.2025; одобрена после рецензирования 2.7.2025



132 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

Palamite Theology in Sophiological System of Archpriest 
Sergius Bulgakov

Sergey V. Kravchuk 

PhD student at the St. Tikhon’s Orthodox University of Humanities
St. Tikhon’s Orthodox University of Humanities, Moscow 115533, Russia
sergeykravchuk2000@gmail.com

For citation: Kravchuk, Sergey V. “Palamite Theology in Sophiological System of Archpriest 
Sergius Bulgakov”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 131–147 (in Russian). DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.007

Abstract. Father Sergius Bulgakov’s worldview was formed under the influence of the sophi-
ology of Vladimir Solovyov and father Pavel Florensky. Through imiaslavie and the philoso-
phy of the name, he became acquainted with the palamite heritage and used it in his system. 
He began with the gradual inclusion of individual elements of St. Gregory’s theology until he 
approved and, finally, recognized the limitations of palamism for sophiology. Father Sergius 
Bulgakov knew about the importance of the teaching of the Thessalonian saint, however, he 
understood it in his own way due to the limited accessibility of texts to him. The goal of this 
work is to attempt to clarify the role of the palamite teaching on the difference between es-
sence and energy within the framework of father Sergius’s sophiology, as well as to establish to 
what extent Bulgakov’s teaching on Sophia is consistent with the ideas of Byzantine palamism. 
Following the imiaslavtsi, he presented a rethinking of the thoughts of St. Gregory in the cate-
gories of Russian philosophy and German idealism. The conclusion of the article is that sophi-
ology does not agree with Byzantine palamism, and their synthesis turns out to be impossible.

Keywords: sophiology, Saint Gregory Palamas, David Dishypatos, Archpriest Sergius Bul-
gakov, palamism, Divine energy, Divine essence, Sophia, participation.

The article was submitted on 6/21/2024; approved after reviewing on 7/2/2025



133П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

Введение 

Спор о Софии был крупнейшим интеллектуальным конфликтом в исто-
рии русской эмиграции XX в. О. Сергий Булгаков в своей системе со-
фиологии затронул все стороны православного богословия. Одновре-
менно с этим он унаследовал от имяславия учение о различии между 
сущностью и энергией. Зная, что византийские паламиты применяли 
данное различие для того, чтобы объяснить общение нетварного Бога 
с тварным миром, он переосмыслил его в софиологическом контек-
сте причастия мира Богу. Софиологов и паламитов объединяла общая 
проблема соотношения нетварного и тварного, т. е. трансцендентного 
и имманентного, что не могло не отразиться на вопросе о языках бо-
гословия. Интерес прот. С. Булгакова к паламитскому наследию выну-
дил его противников изучить доступные тексты фессалоникийского 
святителя для опровержения позиции о. Сергия. Обе стороны спора 
подошли к необходимости решить проблемы изъяснения трансцен-
дентного и имманентного, что неизбежно вело к вопросу о языках бо-
гословия и переложении паламизма на язык софиологии.

Внимание к спору, а также развитие неопаламизма у критиков 
о. Сергия побудило некоторых исследователей считать софиологию 
одной из первых попыток (наряду с имяславием) осмысления пала-
мизма в современности1. При этом нетрудно заметить, что сама софи-
ология не так тесно связана с учением об энергиях, а говорит больше 
о Софии как сущности, способной гипостазироваться и полагающей 
себя зеркально в тварной реальности. Всё это ведет к одному из вопро-
сов софиологического богословия — о причастности тварной реально-
сти нетварному бытию, об их отношении и общении. Критики софи-
ологии не считали нужным заострять особое внимание на ложности 
паламитских идей в софийном перетолковании, а указывали на не-
верность базовой категории учения о Софии, а именно на отсутствие 

1	О дин из ведущих историков русской мысли Н. Гаврюшин писал, что о. Сергий обосновал 
через паламизм имяславие, софиологию и учение об иконах. См.: Гаврюшин Н. К. Русское 
богословие: очерки и портреты. Нижний Новгород, 2011. С. 585–586. В. Лурье считает, 
что учение о Софии переняло паламитскую перспективу и аргументацию от имяслав-
цев. См.: Лурье В. М. Послесловие // Мейендорф И., протопресв. Жизнь и труды святите-
ля Григория Паламы: введение в изучение. Санкт-Петербург, 1997. С. 339. Д. Бирюков 
пишет, что о. Сергий, развивая учение о Софии как об ипостасности, актуализировал па-
ламитское различение сущности и энергии. См.: Бирюков Д. С. Два мыслителя в разговоре 
о паламизме: софиологический паламизм о. Сергия Булгакова и неопаламизм о. Георгия 
Флоровского (1920-е гг.) // Вопросы богословия. 2020. № 1 (3). С. 20. К сожалению, автор 
ограничивается 1920-ми годами, не учитывая Малую и Большую трилогии о. Сергия.



134 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

онтологического разрыва между нетварным и тварным, что также ста-
вит под вопрос сам факт причастности творения Богу. Моей задачей 
в этой статье будет выяснить, какое именно положение занимают энер-
гии в софиологии о. Сергия, а также, насколько его софиология может 
считаться аутентичным переосмыслением византийского паламизма.

Русская софиология

В учении В. Соловьёва София впервые превращается в особое ипоста-
сное начало, стоящее онтологически и иерархически ниже Трёх Боже-
ственных Ипостасей, но участвующее вместе с Ними в творении мира, 
в качестве Мировой Души, которая выпала в тварное бытие из Боже-
ственного мира. В результате отпадения от Троицы София раздваива-
ется на нетварную и тварную. Она самобытна и действует в согласии 
с Логосом в Боговоплощении, гипостазируясь в Богоматери и становясь 
Телом Христа, т. е. Церковью. Возвращение тварной Софии к нетвар-
ной является необходимым элементом восстановления всеединства — 
абсолютного тождества Божества и человечества в богочеловечестве2. 
В. Соловьёв создал систему философии всеединства, которая будет ока-
зывать влияние на всех последующих русских философов.

Один из них, о. Павел Флоренский, обнаруживает свои софиоло-
гические взгляды в своей главной книге «Столп и утверждение исти-
ны», где выстраивает свою систему, именуя Софию четвёртым тварным 
лицом Троицы3. Для него она нераздельна со Всей Троицей в мисти-
ческом опыте, однако в логическом осмыслении она представляется 
иной реальностью4. П. Флоренский говорит о Софии как об идеальном 
мире идей и нематериальной основе всего материального творения5.  
Для отца Павла она причастна Божественной любви, но не сущности, 
поэтому она не часть единства Божия, и являет Каждую из Божествен-
ных Личностей по-своему. София предстаёт посредником между Бо-
гом и миром, занимая промежуточное положение в онтологии о. Павла. 
Он говорит, что это тождество идеального и реального, нематериально-
го и материального6. Онтология о. Павла зиждется на этом учении о Со-
фии как тварно-нетварном посреднике, не принадлежащем ни одному 

2	 См. об этом его главный философский труд: Соловьев В. С. Чтения о Богочеловечестве // 
Он же. Собрание сочинений. Т. III. Санкт-Петербург, 1912. С. 3–181.

3	 Флоренский П., свящ. Столп и утверждение истины. Москва, 1914. С. 323 и 349.
4	 Там же. С. 331.
5	 Там же. С. 332.
6	 Там же. С. 391.



135П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

лишь Божественному, ни одному лишь человеческому миру. Её положе-
ние не объединяет обе реальности, а скорее вырывает её из двух кате-
горий бытия, придавая третье, смешанное. Для П. Флоренского София 
находится между Творцом и творением, поэтому она антиномична из-
за своей переходности между нетварным и тварным, не являясь ни тем, 
ни другим7. Для него София причастна Богу, и через это причастие Со-
фии мир связан с Богом.

До сих пор в софиологии не появляется тема Божественных энер-
гий, а сама София представляется дополнительным к Троице субъек-
том. В мысли о. Сергия Булгакова всё поменяется, и он создаст новую 
систему. Он будет также знаком с учением об энергиях благодаря сво-
ему участию в имяславских спорах и будет углублять его понимание 
в рамках своей философско-богословской системы. Выяснять взаимо
связь Божественных энергий с Софией, онтологический статус которой 
изменится, он будет в свой последний период творчества, в эмиграции.

София как энергия в богословии прот. Сергия 
Булгакова

С. Булгаков вдохновляется идеями о. Павла Флоренского и учением 
В. Соловьёва о Софии и реализует их в «Свете Невечернем», где София 
становится тварно-нетварным существом: она не Бог и не имеет Боже-
ственной сущности, но представляет собой четвёртую ипостась, не рав-
ную Лицам Отца, Сына и Святого Духа, а занимающую иной порядок 
бытия, потому и не превращающей Троицу в четверицу8. Для С. Булга-
кова она только причастна Богу, занимая промежуточное положение 

«по благодати Любви — по воздействию “энергии” божественной, 
но не по “усии”9»10. 

Л. Петрова пишет, что София мыслится о. Сергием как ипостасная 
грань между Творцом и творением11. В данном случае С. Булгаков пол-
ностью следует о. Павлу Флоренскому. Во многом это объясняется 
тем, что «Свет Невечерний» был написан им как квинтэссенция его 

7	 См. наиболее точное и полное определение о. Павлом Софии в: Флоренский П., свящ. Не-
бесные знамения // Он же. Сочинения. Т. 2. Москва, 1996. С. 417.

8	 Булгаков С. Н. Свет Невечерний. Сергиев Посад, 1917. С. 212.
9	О т греч. «οὐσία» — «сущность».
10	 Булгаков С. Н. Свет Невечерний. С. 215.
11	 Петрова Л. А. Рецепция паламитского богословия в софиологии С. Н. Булгакова // ХЧ. 

2020. № 3. С. 82.



136 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

философии, ещё до отъезда из России и при активном общении с о. Пав-
лом, оставшимся на родине.

Позже в статье «Ипостась и ипостасность» он определил Софию 
как откровение трансцендентного Божества. Очевиден паламитский 
аргумент в пользу этой идеи, ведь, по мнению о. Сергия, у свт. Григо-
рия энергии являют Всю Троицу, как и София обладаема Тремя Ипо-
стасями, а не сливается лишь со Второй12. С. Булгаков подчёркивает, 
что свойство не абстрактно, а конкретно и, следовательно, самобытно, 
что, однако, не означает ипостасности или личностности. Н. Ваганова 
пишет, что ипостасность не означает ипостасного свойства, или ипо-
стасного бытия, но означает ипостасный образ бытия — в другой ипо-
стаси или как квази-ипостась13. По мнению о. Сергия, взаимоотношение 
сущности и энергии заключается в том, что Бог есть энергия, но энер-
гия не есть Бог14, т. е. энергия сущностна, но сущность не энергийна. 
Этим С. Булгаков сохраняет единство Божие как единство сущности, 
единство одного модуса бытия, а энергия мыслится после сущности; 
и поскольку её модус бытия отличен от сущности, то и энергия отлич-
на от Бога. Именно с этой статьи начнется переложение паламитско-
го понятийного аппарата на язык софиологии.

В Большой трилогии о. Сергий развивает свои мысли, однако от-
ходит от отождествления Софии с энергией. Тем не менее апелляции 
к богословию свт. Григория Паламы не прекращаются, а даже учаща-
ются. В первом томе он пишет, что сущность и энергии соотносятся 
как ноумен и феномены, т. е. вторые раскрывают первую15. С. Булга-
ков рассматривает энергию как актуальность потенциальной сущно-
сти: если по Своей сущности Бог есть Абсолют, то по Своей энергии 
Он становится в отношении мира Абсолютом Относительным. Он ука-
зывает, что реальным бытием обладает лишь энергия, когда сущность 
непознаваема, поэтому не может определяться как нечто существую-
щее; притом эта сущность познается через энергию, являющуюся от-
ношением между Богом и миром16. Однако, дальнейшего разъяснения 

12	 Булгаков С., прот. Ипостась и ипостасность // Сборник статей, посвященных П. Б. Струве 
ко дню 35-летия его научно-публицистической деятельности, 30 января (1890–1925). 
Прага, 1925. С. 358–359.

13	 Ваганова Н. А. Софиология протоиерея Сергия Булгакова. Москва, 2011. С. 320.
14	 Этот момент подробно разбирает Д. Бирюков: Бирюков Д. С. Два мыслителя в разговоре 

о паламизме: софиологический паламизм о. Сергия Булгакова и неопаламизм о. Георгия 
Флоровского (1920-е гг.). С. 21.

15	 Булгаков С., прот. Агнец Божий. Париж, 1933. С. 139–140.
16	 Там же. С. 144, прим. 1.



137П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

по ходу книги он не делает, подчёркивая неясность терминов пала-
митского языка.

В третьем томе он делает последнее повышение онтологического 
статуса Софии, снова обращаясь к теме Божественных энергий. Для него 
софиология в Византии получает новый виток развития во время по-
явления исихастских споров. Стоит процитировать большой отрывок 
из «Невесты Агнца» полностью: 

«[учение фессалоникийского святителя] по существу своему есть не-
завершенная софиология. Основная мысль паламизма состоит в том, 
что существует многообразное откровение Бога в мире, как бы Его 
излучение, в “энергиях”, наряду с трансцендентной “сущностью” 
Божией. Однако учение Паламы о сущности и энергиях остается 
непереведенным в связь с троичным догматом, в частности, с уче-
нием о трех ипостасях в их раздельноличности и о Святой Троице 
в единстве <…>. У самого Паламы энергии рассматриваются пре-
имущественно в аспекте благодати, сверхтварного “света Фавор-
ского” в тварном мире. Однако им принадлежит, прежде всего, ми-
ротворящая и миродержащая сила, которая именно и свойственна 
Софии, Премудрости Божией, в обоих ее образах: Софии Божествен-
ной, как вечной первооснове мира, и Софии тварной, как божествен-
ной силе жизни твари. Софиологическое истолкование и примене-
ние паламизма еще ждет своего будущего. С принятием паламизма 
Церковь уже определенно вступила на путь признания софиологи-
ческого догмата»17. 

Для о. Сергия Бог имеет Софию так же, как и сущность с её энергиями. 
Он пишет чуть ниже, что 

«отношение Бога к Софии тварной, самое ее наличие наряду с Со-
фией Божественной, как ее особого образа, есть действие Божие 
над Своей собственной природой, — говоря языком св. Григория 
Паламы, есть излучение из тьмы трансцендентной непостижности 
Божественной Усии-Софии энергий Софии тварной, и эти молнии 
озаряют собой ночь до-бытия, “ничто”»18. 

Проблему о. Сергий видит, скорее, в отношении Трёх Лиц к энергиям. 
Несколько разрывая бытие Божие на сущность и Ипостаси, он пишет, 
что «энергии у свт. Григория Паламы остаются не-ипостасны и вообще 
ипостасно неокачествованы»19. По логике Булгакова, если энергии сущ-
ностны, то они неипостасны, поэтому в паламизме нет места личному 

17	 Булгаков С., прот. Невеста Агнца. Париж, 1945. С. 23.
18	 Там же. С. 72.
19	 Там же. С. 335.



138 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

Богообщению, поскольку сущность, как София Божественная, имеет 
безличное самобытие, отличное от Божественных Лиц.

Для о. Сергия Божественные энергии почти сливаются с Софией 
тварной, что, конечно, нельзя понимать как признание их тварности: 
София тварная занимает не иноприродное положение к Софии Боже-
ственной, а зеркальное. Две Софии соотносятся как Первообраз и образ. 
Подобный вывод ведет к пантеизму, чего о. Сергий старался избегать, 
говоря о панентеизме, упоминая о творении как положении «иного» 
и «другого» бытия, зеркального Божественному. Оба бытия им не проти-
вопоставляются, а связываются как Творец и творение, но не как причи-
на и следствие20. В конце концов творение для Булгакова софийно, т. е. 
Божественно в своей основе и в своём становлении, но не в своей акту-
альности, что недопустимо для паламизма. Для о. Сергия Божествен-
ные энергии являются промежуточным бытием между Богом и «ни-
что»: это «ничто» пронизывается Божественными энергиями, «ничто» 
превращается во «всё», и энергии остаются во «всём», обеспечивая его 
бытийность и не позволяя ему перейти обратно в «ничто». Таким обра-
зом, о. Сергий вписывает богословие энергий в софиологию, определяя 
их как действие Софии Божественной над Софией тварной, как само-
откровение Бога в мире. При этом последняя, будучи тварной, отлича-
ется от нетварности (хоть и не онтологически), но стремится слиться 
с ним во всеединстве, Богочеловечестве — итоге и вершине всей софи-
ологической системы о. Сергия. Лишь такое онтологическое определе-
ние тварного мироздания позволяет осуществить Богообщение чело-
века и причастность творения Богу, что требует их экзистенциального 
подобия, а отнюдь не бытийной пропасти между ними.

Основная ориентация о. Сергия никогда не была паламитской, 
и он лишь пытался и предлагал свои идеи по интеграции мысли свт. Гри-
гория в софиологию. Л. Петрова пишет, что паламитские элементы со-
фиологии С. Булгакова появляются отрывочно, затем постепенно исче-
зают и подвергаются критике21. Отвержение учения фессалоникийского 
святителя произошло после отождествления Софии Божественной с Бо-
жественной сущностью, что уже не могло сделать её Божественной 

20	 Булгаков С., прот. Невеста Агнца. С. 44–45. Чуть ниже он посняет, что Божественная Со-
фия является не только «проектом» или «идеей» Софии тварной, но и её «основанием», 
природой и сущностью, поэтому творение не являет никакой принципиально новой он-
тологии. Ввиду этого тварное и нетварное тождественны по своей сущности и основе 
(Там же. С. 58).

21	 Петрова Л. А. Рецепция паламитского богословия в софиологии С. Н. Булгакова. С. 85–86.



139П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

энергией, поскольку тогда энергия и сущность были бы слиты, что в кор-
не противоречит учению свт. Григория Паламы о реальном и умозри-
тельном различии сущности и энергии при полном неподобии твар-
ного и нетварного. С этим связаны и проблемы космологии о. Сергия, 
в которой творение оказывается зеркалом Божиим. Й. ван Россум заме-
чает, что лишь учение свт. Григория о реальном различении сущности 
и энергии способно составить православную космологию и избежать 
ловушек пантеизма22. В византийском паламизме творение мира есть 
Божественная энергия, а сам мир — тварный результат этой энергии. 
В софиологии мироздание представляется отражением несотворённо-
го мира, которое хоть и отличается от Бога, но не отделяется онтоло-
гическим противопоставлением.

Н. Ваганова указывает на противоречия софийного истолкования 
о. Сергием богословия энергий: если София — природа, образ Божий 
в творении (София тварная) и образ Божий в Самом Боге (София Бо-
жественная) тождественны, то Божественное Откровение становится 
сущностным; а если София — энергия, то Софию тварную придется от-
делять от Божественной по тварности, но тогда София перестанет быть 
онтологически единой, а энергия не будет сущностной и нетварной23. 
Единая актуальная сущность пронизывает своими энергиями себя же 
в становлении. Это одно и то же бытие, существующее зеркально по от-
ношению к самому себе. К тому же София Божественная, будучи само-
бытием в Боге, наряду с Тремя Лицами, действует безлично на такое же 
безличное тварное отражение себя. Обе они являются двумя природа-
ми и сущностями, вернее одним существом, поэтому энергии оказыва-
ются излишними в софиологии. О. Сергий же относится к паламизму 
довольно поверхностно несмотря на то, что знает о «Ста пятидесяти 

22	 Россум Й., ван. Взаимодействие богословия и философии в православном богословии // 
Софиология и неопатристический синтез: богословские итоги философского развития. 
Сборник научных статей / сост. К. М. Антонов, Н. А. Ваганова. Москва, 2013. С. 208. При по-
пытке объяснить соотношение Бога и мира перед о. Сергием встала проблема: если Бо-
жественная София актуальна своим бытием в Боге, то и София тварная актуальна своим 
бытием, иначе мир был бы асофиен и оторван от Божества, потому не мог бы существо-
вать и осуществлять самотворчество, являясь чем-то новым и чуждым для Бога. Однако 
во избежание пантеизма (поскольку мир актуален той же актуальностью, которой Боже-
ственная София существует в Боге) он замечает, что в мире нет ничего нового для само-
го мира, поскольку он сам осуществляет самотворчество, т. е. творит сам себя, при этом 
имея творческое начало и от Бога тоже. См.: Булгаков С., прот. Невеста Агнца. С. 40–65. 
Эта дилемма взаимоотношения Бога и мира для о. Сергия оказалась неразрешимой 
в антиномии.

23	 Ваганова Н. Софиология протоиерея Сергия Булгакова. С. 332.



140 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

главах», в которых свт. Григорий Палама суммировал всё своё учение. 
Он не интересуется самим паламитским богословием, а скорее стара-
ется вписать его в категории немецкого идеализма и русской филосо-
фии. В конце концов свт. Григорий и его мысль не были основным аргу-
ментом в обоснование софиологии, и фессалоникийский святитель так 
и не стал главным святоотеческим авторитетом для о. Сергия несмотря 
на очевидные намеки в «Невесте Агнца», процитированные мною выше. 
По-видимому, для Булгакова главной целью было согласовать учение 
свт. Григория со своим софийным мировоззрением, что невозможно.

Паламитское учение о причастности творения Богу

Переходя к изложению учения последователей свт. Григория Паламы, 
необходимо отметить, что они продолжали традиции византийского 
Предания, тогда как о. Сергий составлял свою систему, опираясь на со-
временные ему интеллектуальные достижения русской философии. Если 
паламиты развёртывали в своих мыслях идеи Пс.-Дионисия Ареопа-
гита, прп. Максима Исповедника и других отцов, во многом оставаясь 
в пределах категорий античной философии, то прот. С. Булгаков актив-
но использует идеи немецкого идеализма и концепции эпохи модерна.

Свт. Григорий Палама не учил об идеальной тварной сущности 
в виде Софии. Весь мир был сотворён целиком, как множество твар-
ных сущностей без изначального единства с последующим рассечени-
ем на множество. Он писал, что любая тварная сущность имеет начало 
в другой сущности, в результате чего логично утвердить Первонача-
ло всех сущностей, Которое Само безначально24. Критикуя языческую 
идею о Мировой Душе как тварном единосущии, Палама пишет, что мир 
не является одушевлённым живым единством и что древние философы 

«выдумали Душу, которой нет, не было и не будет. Её они объявля-
ют Творцом, Кормчим и Промыслителем всего чувственного мира 
и наших душ. Более того, Её, имеющую бытие от Ума, [они считают] 
Корнем и Источником всех душ. А сам этот Ум иносущен, по их сло-
вам, высшему [Началу], которое они называют Богом»25. 

24	 Gregorius Palamas. Capita physica, theologica, moralia et practica 2 // StT. 83. P. 84.
25	 Ibid. 3 // StT. 83. P. 86. О. Сергий же развивал учение о душе мира как тварной Софии, 

органическом многоединстве всего творения, движущем свои ипостаси в рамках ин-
стинктивной жизни и законов природы. Для него это низшая форма свободы животно-
го мира. См.: Булгаков С., прот. Невеста Агнца. С. 89–114.



141П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

Очевидно, что София, как четвёртое лицо Троицы, обладает теми же 
свойствами, что и Мировая Душа оппонентов Паламы. Свт. Григорий 
писал, что подобное учение ведёт к пантеизму и обожествлению мира,  

«[который] не обладает душой, и нет никакой небесной или вселен-
ской Души. Единственной разумной душой является человеческая 
душа — не небесная, но наднебесная; такой она является не вслед-
ствие своего местоположения, но вследствие собственной приро-
ды, поскольку является умной сущностью»26. 

Онтология фессалоникийского святителя короче софиологического 
учения о бытии: нетварный единосущный Бог — тварный многосущ-
ный мир.

Другой паламит и друг Григория Акиндина — монах Давид Диси
пат — разработал учение об иерархии причастности всего творения 
Богу на основе иерархии сущего. Эти мысли он высказывает в «Ямбах 
против Акиндина» (греч. «Τοῦ θαυμαστοῦ καὶ σοφοῦ μοναχοῦ Δαυὶδ τοῦ 
Δισυπάτου πρὸς τοὺς Ἀκινδύνου στίχους»), оформляя свои богословские 
идеи в поэтическую форму. Он считал, что 

«Причастность Богу может быть двоякою 
Того, что непричастно Божьей сущности, 
Одна причастность — только чрез творение, 
Которой все причастно сотворенное, 
Ведь Бог — всего Причина и Творец всего; 
Но может быть различное причастие, 
Поскольку есть в природах различение: 
Имеются души совсем лишенные, 
Есть те, что возрастают на питании, 
Есть те, что также и умеют чувствовать, 
Но лишены способности к движению, 
Иные бегают, летают, плавают, 
А мы наделены и даром разума»27. 

26	 Gregorius Palamas. Capita physica, theologica, moralia et practica 4 // StT. 83. P. 88.
27	 David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum L. 460–473 // Byzantion. 1955–1957. 

T. 25–27. P. 735. Рус. пер.: Давид Дисипат, мон. Ямбы против Акиндина // Полемические 
сочинения. Византийская философия. Т. 9. Святая гора Афон; Москва,  2012. С. 111–112. 
Ср. чуть выше, там же, с. 111: «Мы благодать не смешиваем с сущностью, / Неведома нам 
сущность,  но и тварною / Не назовем мы благодать пресветлую: / Она всегда на все тво-
ренья действует, / Затрагивая всю природу тварную. / Но тварное не делает божествен-
ным, / А значит, не приводит к обожению». См.: David Dishypatus. Carmen contra Gregorium 
Acindynum L. 453–459 // Byzantion. 25–27. P. 735.



142 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

Выстраивая иерархию причастности всего сущего Творцу, он кладёт 
в основу этой иерархии причастность по тварности. Если вещь сотво-
рена и существует, то она уже причастна Богу, пишет Давид Дисипат: 

«Но есть у всех творений нечто общее: 
Ведь все Творцу причастны до единого, 
Природа вся — свершенье сей причастности, 
Пускай она от Бога отвращается, 
Растленная лукавыми сужденьями 

(Природу мы сейчас берем разумную), 
Когда она, противясь слову Божию, 
Не чувствует Божественного промысла — 
Она причастна лишь по сотворенности»28. 

Эту идею об общении мира с Богом, которое не прерывается даже в том 
случае, если творение отвергнет спасение, и пытался выразить о. Сер-
гий, формулируя учение о Софии тварной как образе совершенной 
Софии Божественной. В данном случае мы говорим о ценности мира 
в глазах Бога и непрерывности действия Его энергий в тварной реаль-
ности, как бы сильно мир от Него ни отпал; и кажется, эту мысль прот. 
С. Булгаков всячески отстаивал, призывая к возвращению всей Софии 
тварной, как целого мироздания, к Софии Божественной, Божествен-
ному миру Троицы. Однако же монах Давид Дисипат пишет о причаст-
ности по энергии, а не по сущности: 

«В таинственных лучах природы Божией 
Свет Божества являет Божье действие — 
Нетварное сиянье, свет вне времени, 
Энергия есть отраженье сущности, 
И Божья сущность не приемлет чуждого. 
Вот так несет достойным обожение 
Свет паче света — Сын и Слово Божие, 
Причастие превышеумной сущности 
Дарует чрез причастие сиянию»29.

Личностное измерение Божественных энергий обнаруживает-
ся в употреблении свт. Гриорием Паламой термина «воипостасность» 
в третьей «Триаде». Будучи сущностной, энергия воипостасна, ибо 
сущность существует только ипостасно, как пишет Григорий Палама: 

28	 David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum L. 475–478 // Byzantion. 25–27.  
P. 735. Рус. пер.: Дивномудрого монаха Давида Дисипата против Акиндина стихи. С. 112.

29	 David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum L. 441–448 // Byzantion. 25–27.  
P. 735. Рус. пер.: Давид Дисипат, мон. Ямбы против Акиндина. С. 110–111.



143П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

«поскольку безыпостасным называют не только не-сущее и не только 
призрак, но и быстро распадающееся и ускользающее, тленное и сразу 
исчезающее <…>, то святые, показывая постоянство и устойчивость 
света, справедливо назвали его “воипостасным”, так как он постоя-
нен и не ускользает от созерцателя, как молния, слово или мысль»30. 

Будучи воипостасными, энергии нераздельны с Ипостасями, ведь «та-
ково и есть в собственном смысле слова “воипостасное”, созерцаемое 
не само по себе и не в сущности, но в Ипостаси»31. Полемизируя с Гри-
горием Акиндином об отношении энергий к Ипостасям, свт. Григо-
рий замечает: 

«когда по ипостасному различию говорится “все”, то [оно] не объем-
лет иные Ипостаси, но без Них [объемлет] все Божественные энер-
гии <…>. Когда же по различию энергий “все” говорится богосло-
вами применительно к одной из [энергий], то не объемлет иные 
энергии, которые сохраняются неслитно [с другими энергиями], 
но без них [объемлет] Все Ипостаси. И так каждой [энергией] Весь 
Бог причаствуется и каждой [энергией] Весь именуется. Кто Весь? 
Отец, и Сын, и Дух Святой»32. 

Энергии сущностны, и вместе с тем триипостасны, как и сущность, 
поэтому 

«Бог различается по Ипостасям, будучи един по энергиям: ибо одни 
и те же энергии у Отца и Сына и Святого Духа. И различается по энер-
гиям, будучи един по Ипостасям: ибо каждая из энергий есть Отец, 
Сын и Дух Святой»33.

30	 Gregorius Palamas. Triades pro sanctis hesychastis III, 1, 18 // ΓΠΣ. 1. Σ. 631.
31	 Ibid. III, 1, 9 // ΓΠΣ. 1. Σ. 623. Позже он уточнял, что «энергии не воипостасны», т. к. «есть 

и Божество энергий, созерцаемых в Трёх [Ипостасях], однако не существующих в собствен-
ной ипостаси, даже если оно и не отдельно от них. Ведь кроме Трёх [Ипостасей] в Боге 
нет ничего воипостасного, то есть самоипостасного». См.: Idem. Orationes antirrheticae 
contra Acindynum I, 4, 9–10 // ΓΠΣ. 3. Σ. 45–46.

32	 Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum V, 27, 114 // ΓΠΣ. 3. Σ. 374. 
Ср.: Idem. Capita physica, theologica, moralia et practica 91 // StT. 83. P. 190. Рус пер.: «В со-
ответствии с каждой благой волей Божией о нас, Отец, Сын и Святой Дух есть осущест-
вляющая, животворящая и умудряющая сила и энергия».

33	 Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum V, 27, 113 // ΓΠΣ. 3. Σ. 373–
374. Ср.: Idem. Capita physica, theologica, moralia et practica 136–137 // StT. 83. P. 242. Рус. 
пер: «Если сущность не обладает энергией, отличающейся от самой сущности, то это зна-
чит, что такая сущность совершенно не будет иметь ипостасного самобытия и [является] 
только мысленным умозрением <…>. [Бог] обладает врождённой энергией, обнаружива-
ющей Его и потому отличной от Его сущности. Тем самым Он являет то, что Он — сущий 
в Ипостаси, а не есть только не имеющая ипостасного самобытия сущность. Поскольку 



144 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

В полемике с Никифором Григорой свт. Григорий писал: 

«когда мы снова именуем совершенно сверхименуемую сущность 
премудростью, мы не именуем её саму по себе — отнюдь не от не-
ведения — но, отрешившись от всякой умственной деятельности, 
применяем это именование к Причине и Источнику Божественных 
энергий, Отцу и Сыну и Святому Духу»34. 

Энергия принадлежит Лицам Троицы, Которые имеют равно, как Соб-
ственные (личные), так и общие (природные) имена, 

«поэтому Сын с Отцом и Святым Духом обладает силой и энергией, 
действуя на внешние и не единосущные Ему [вещи]»35. 

Однако свт. Григорий Палама напоминает, что энергия исходит из сущ-
ности, а не из Лиц, как и в Лицах нет ничего, кроме природы: 

«Это сияние — в Трёх [Ипостасях] и из Трёх [Ипостасей] — Отца, 
Сына и Духа, тогда как природа — в Трёх [Ипостасях], но не из Трёх 
[Ипостасей]»36.

Как видим, заявление С. Булгакова об ипостасной неокачествован-
ности Божественных энергий преждевременно. Энергия существует во-
ипостасно, в Трёх Личностях, а не самоипостасно, в своём собственном 
лице, поэтому и являет Три Лица, а не безличный свет. Но и в Ипостасях 
нет ничего кроме сущности, потому и являют Они не Свои действия, 
а воипостасные энергии той же сущности. Можно сказать, что свт. Гри-
горий вполне согласен и с личностностью, и с природностью Богообще-
ния по энергии и не противопоставляет их. Для о. Сергия же энергии 
не воипостасны, а лишь сущностны. Термин «воипостасное» он счита-
ет неудачным и не использует его даже в рамках своей христологии37.

же все такие энергии созерцаются не в одном, а в Трёх Лицах, то Бог познается нами 
как Тот, Кто есть одна сущность в Трёх Ипостасях».

34	 Gregorius Palamas. Orationes contra Nicephorum Gregoram II, 56 // ΓΠΣ. 4. Σ. 304. Ср.: 
Ibid. IV, 67 // ΓΠΣ. 4. Σ. 377. Рус. пер.: «…единая и общая энергия и благодать Отца, Сына 
и Духа нетварна».

35	 Ibid. II, 43 // ΓΠΣ. 4. Σ. 296. 
36	 Ibid. IV, 55 // ΓΠΣ. 4. Σ. 370. Ср.: Ibid. II, 76 // ΓΠΣ. 4. Σ. 316. Рус. пер.: «Мы узнаём, что от Свя-

того Духа [получает] бытие природная энергия, подобно тому, как от нас [получает] бы-
тие наша природная энергия, а от солнца — его [энергия], но о природной энергии Бо-
жественного Духа никто не может сказать, что она принадлежит к тварям, если только 
Дух не является также тварью». В данном случае, подчёркивается, что Дух обладает Бо-
жественной природой, поэтому по Божеству Он изводит Божественную энергию.

37	 Булгаков С., прот. Агнец Божий. С. 81–91.



145П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

Выводы

О. Сергий увидел в учении об энергиях дополнительную возможность 
изъяснить проблему причастности творения трансцендентному Богу, 
Который одинаково является и имманентным. Так он начал осмысле-
ние византийского паламизма и его интеграцию в свою систему со-
фиологии. Однако при всей известности главного труда свт. Григория 
Паламы («Ста пятидесяти глав») само паламитское учение понимает-
ся о. Сергием лишь как различие сущности и энергии, обе из которых 
Божественны. Даже в этом случае прот. С. Булгаков сливает множе-
ственные энергии с единой Софией тварной, а её саму именует образом 
и подобием Софии Божественной и самим мирозданием, нетварным 
в своей основе. Получается промежуточная реальность, занимающая 
серединное положение в онтологии. Проблема языков богословия, та-
ким образом, решается о. Сергием в виде приспособления терминоло-
гии исихастов к понятийному аппарату софиологии, когда энергия пре-
вращается из Бога в отношении к миру, как было у паламитов, в само 
отношение между Богом и миром.

Если учение о Софии ставит во главу угла саму Софию как квази-
личного посредника между нетварным Богом и тварным миром, то в па-
ламитском учении такого посредника нет. Божественные энергии сущ-
ностны и триипостасны, поэтому являются Самим нетварным Богом. 
Они не являются посредниками, занимающими промежуточную он-
тологическую позицию, но суть то же самое нетварное бытие. Энер-
гии представляются Богом в общении с миром. Энергия не может быть 
тварной четвёртой ипостасью, так как она сама триипостасна, вернее, 
воипостасна в Троице, в Лицах Отца, Сына и Святого Духа. Энергия же 
не может быть и лишь сущностью в излиянии или движении, посколь-
ку сущность существует не сама по себе, а в Трёх Ипостасях Троицы.

О. Сергий даёт пример творческого переосмысления византий-
ского паламизма, но сама софиология делает учение об энергиях до-
полнительным в своей системе. Выдающийся православный богослов 
В. Лосский писал: 

«остается единственная возможность: относить Софию к многои-
менитой Божественной природе, видя в Ней одно из бесчисленных 
Имен Божиих, обозначающих одну из Божественных энергий, об-
щих Трем Ипостасям Святой Троицы»38. 

38	 Лосский В. Н. Спор о Софии. «Докладная записка» прот. С. Булгакова и смысл Указа Мо-
сковской Патриархии. Париж, 1936. С. 27.



146 Серг ей Вячес л а вович Кра вч ук

Данный подход верен, но всё равно выделяет Софию как уникальную 
энергию, и она сама заменяет собой все остальные Божественные дей-
ствия либо как самобытие сущности помимо Трёх Личностей, либо 
как само тварное четвёртое лицо. В софиологии именно София пред-
стает тем необходимым элементом, осуществляющим Богообщение, 
а никак не все прочие категории. В учении о Софии все Божествен-
ные энергии, как Бог в общении с миром, становятся вспомогатель-
ными. Паламизм же говорит о непосредственном причастии Боже-
ству через нетварную, сущностную и воипостасную энергию. Сами 
энергии различаются, и София не может предстать даже некой энер-
гией энергий, потому что все они онтологически равны, хотя и выпол-
няют разные функции. Гораздо правильнее будет признать в Софии 
не одну из энергий или имён, но Само Богоявление Троицы, явив-
шей все энергии по Своей триипостасной сущности. Иными слова-
ми, София возможна лишь как Троице-София, тринитарная софио-
логия. Вот почему дальнейшие исследования в области соотношения 
Бога и мира должны сосредоточиться на том переходе от нетварно-
го к тварному, осуществляемым энергиями: как именно несотворен-
ное бытие может создавать противоположную Себе реальность, не по-
лагая Себя в ней как зеркало, но творя «иное» и антитварное бытие.

Источники

David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum // Browning R. David Dishypatos’ Poem 
on Akindynos // Byzantion. 1955–1957. T. 25–27. P. 723–739.

Gregorius Palamas. Triades pro sanctis hesychastis // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ Συγγράμματα. 
Τ. 1 / ἐκδ. B. Bobrinsky, Π. Παπαευαγγέλου, J. Meyendorff, Π. Κ. Χρήστου. Θεσσαλονίκη: 
Βασιλικὸν Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1962. Σ. 359–694.

Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ 
Συγγράμματα. Τ. 3 / ἐκδ. Λ. Κοντογιάννης, Β. Φανουργάκης. Θεσσαλονίκη: Βασιλικὸν 
Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1970. Σ. 39–506.

Gregorius Palamas. Orationes contra Nicephorum Gregoram // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ Συγ-
γράμματα. Τ. 4 / ἐκδ. Π. Κ. Χρήστου, Β. ∆. Φανουργάκης, Β. Σ. Ψευτογκάς. Θεσσαλονίκη: 
Βασιλικὸν Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1988. Σ. 231–320.

Gregorius Palamas. Capita physica, theologica, moralia et practica CL // Saint Gregory Palamas. 
The One Hundred and Fifty Chapters / ed. R. E. Sinkewicz. Toronto: Pontifical Institute 
of Mediaeval Studies, 1988. (Studies and Texts; vol. 83). P. 82–256.

Булгаков С. Н. Свет Невечерний: созерцания и умозрения. Сергиев Посад: Путь, 1917.

Булгаков С., прот. Ипостась и ипостасность // Сборник статей, посвященных Петру 
Бернгардовичу Струве ко дню тридцатипятилетия его научно-публицистической 
деятельности = Mélanges Pierre Struve recueil des écrits présentés à M. Pierre Struve 
le 30 janvier 1925: 30 января 1890–1925. Прага: Legiografie, 1925. С. 353–371.



147П АЛА   МИ ТСКОЕ Б ОГО  С ЛОВИЕ В СО ФИОЛОГИЧЕ СКОЙ СИС Т ЕМЕ

Булгаков С., прот. Агнец Божий. Париж: YMCA-Press, 1933.

Булгаков С., прот. Невеста Агнца. Париж: YMCA-Press, 1945.

[Давид Дисипат, мон.] Дивномудрого монаха Давида Дисипата против Акиндина стихи // 
Давид Дисипат, мон. Полемические сочинения. История и богословие паламитских 
споров / ред. А. И. Солопов, Д. С. Бирюков. Святая гора Афон; Москва: Изд. Пустыни 
Новая Фиваида Афонского Русского Пантелеимонова монастыря, 2012. (Византий-
ская философия; т. 9). С. 89–120.

Флоренский П., свящ. Столп и утверждение истины. Москва: Путь, 1914. 

Флоренский П., свящ. Небесные знамения // Флоренский П., свящ. Сочинения: [в 4 т.]. Т. 2. 
Москва: Мысль, 1996. (Философское наследие). С. 414–418. 

Литература

Бирюков Д. С. Два мыслителя в разговоре о паламизме: софиологический паламизм 
о. Сергия Булгакова и неопаламизм о. Георгия Флоровского (1920-е гг.) // Вопросы 
богословия. 2020. № 1 (3). С. 13–43.

Ваганова Н. А. Софиология протоиерея Сергия Булгакова. Москва: Изд. ПСТГУ, 2011.

Гаврюшин Н. К. Русское богословие. Очерки и портреты. Нижний Новгород: Изд. Ниже
городской духовной семинарии, 2011.

Лосский В. Н. Спор о Софии. «Докладная записка» прот. С. Булгакова и смысл Указа 
Московской Патриархии. Париж: Братство св. Фотия, 1936.

Лурье В. М. Послесловие // Мейендорф И., протопресв. Жизнь и труды святителя Григория 
Паламы. Введение в изучение / пер. Г. Н. Начинкина. Санкт-Петербург: Византи
нороссика, 21997. (Subsidia Byzantinorossica; т. 2). С. 327–372.

Петрова Л. А. Рецепция паламитского богословия в софиологии С. Н. Булгакова // 
Христианское чтение. 2020. № 3. С. 78–86.

Россум Й., ван. Взаимодействие богословия и философии в православном богословии // 
Софиология и неопатристический синтез: богословские итоги философского раз
вития. Сборник научных статей / сост. К. М. Антонов, Н. А. Ваганова. Москва: ПСТГУ, 
2013. С. 199–210.

 



ИНДИВИД VS ЛИЧНОСТЬ 
В БОГОСЛОВИИ МИТРОПОЛИТА АНТОНИЯ 

СУРОЖСКОГО И АРХИМАНДРИТА СОФРОНИЯ 

(САХАРОВА): СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ

Александр Юрьевич Буянов

магистр теологии
аспирант кафедры богословия Московской духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
alexandr_buyan@mail.ru

Александр Дмитриевич Пономарёв

магистр теологии
студент Московской духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
aponomarev@mpda.ru; ponomareff@theological.ru

Для цитирования: Буянов А. Ю., Пономарёв А. Д. Индивид vs личность в богословии 
митрополита Антония Сурожского и архимандрита Софрония (Сахарова): сравнительный 
анализ // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 148–168. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.008

Аннотация� УДК 27-18 159.923 271.2

В настоящей статье проведен сравнительный анализ проблемы индивидуализма в бого-
словии митрополита Антония Сурожского и архимандрита Софрония (Сахарова). Статья 
состоит из четырёх разделов, в которых в сравнительной перспективе рассматриваются 
основные характеристики понятий «индивид» и «личность» в их соотношении друг с дру-
гом. В последнем разделе более подробно исследуются основные аспекты духовно-прак-
тической жизни, позволяющие человеку преодолеть в себе индивидуальность и вырасти 
в личность, такие как подражание Христу, молитва, взаимообщение, брак, послушание 
и хранение заповедей. Главный вывод статьи: в богословии двух пастырей обнаруживается 
заметное сходство, а их центральным содержанием являются практические, а не теоретиче-
ские аспекты, что определённо является ценным вкладом в богословский персонализм ХХ в.

Ключевые слова: индивид, индивидуум, личность, персона, ипостась, богословский 
персонализм, индивидуализм, человек, антропология, практическое богословие, 
митрополит Антоний Сурожский, архимандрит Софроний (Сахаров).



149ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

Статья поступила в редакцию 18.12.2024; одобрена после рецензирования 1.2.2025

Individual vs Person in the Theology of Metropolitan 
Anthony of Sourozh and Archimandrite Sophrony 

(Sakharov): Comparative Analysis

Alexander Y. Buyanov
MA in Theology 
PhD student of the Moscow Theological Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia 
alexandr_buyan@mail.ru

Alexander D. Ponomarev
MA in Theology 
student of the Moscow Theological Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia 
aponomarev@mpda.ru; ponomareff@theological.ru

For citation: Ponomarev, Alexander D., Buyanov, Alexander Y. “Individual vs Person in the The-
ology of Metropolitan Anthony of Sourozh and Archimandrite Sophrony (Sakharov): Compar-
ative Analysis”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 148–168 (in Russian). DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.008

Abstract. This article provides a comparative analysis of the problem of individualism in 
the theology of Metropolitan Anthony of Sourozh and Archimandrite Sophrony (Sakharov). 
The article consists of four sections, which examine the main characteristics of the con-
cepts of «individual» and «person» in their relationship to each other in a comparative per-
spective. The last section examines in more detail the main aspects of spiritual and practical 
life that allow to overcome individuality and grow into a person, such as imitation of Christ, 
prayer, mutual communication, marriage, obedience and keeping the Сommandments. The 
main conclusion of the article is that there is a noticeable similarity in the theology of the 
two pastors, and their central content is practical rather than theoretical aspects, which is 
definitely a valuable contribution to the theological personalism of the twentieth century.

Keywords: individual, person, hypostasis, theological personalism, individualism, human, 
anthropology, practical theology, Metropolitan Anthony of Sourozh, Archimandrite Soph-
rony (Sakharov).

The article was submitted on 12/18/2024; approved after reviewing on 2/1/2025



150 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

Введение

Одной из центральных тем в православном богословии личности ХХ в. 
является проблема индивидуализма, состоящая в том, что понятие «ин-
дивид», или «индвидуум» (греч. «ἄτομον»)1, противопоставляется по-
нятию «личность», или «персона» (греч. «πρόσωπον»), в антропологии, 
а в христологии и триадологии — соответственно, понятиям «лицо» 
и «ипостась». Во многом данная тематика актуализировалась благо-
даря тому, что жизнь общества и современная культура в ХХ в. нача-
ли рассматриваться сквозь призму индивидуальности. Наиболее остро 
эта проблема сформировалась в западноевропейской мысли. Многие 
православные персоналисты отмечают, что уже в V в. западное бого-
словие отождествило понятия «личность» и «индивид», и связывают 
это с именами А. Боэция2 и блж. Августина3. В конечном счёте это при-
вело к тому, что индивидуалистическому мировоззрению, ориенти-
рующемуся на автономно-эгоистическое существование каждого от-
дельного человека, начали противостоять персоналистические идеи, 
основанные на христианском Откровении о человеке. Многие выдаю-
щиеся православные богословы-персоналисты ХХ в. касались пробле-
мы индивидуализма. Среди них можно выделить протоиерея Георгия 
Флоровского, В. Н. Лосского, Х. Яннараса, протоиерея Думитру Стэни-
лоаэ, митрополита Иоанна (Зизиуласа) и др. В то же время к этой груп-
пе примыкают и такие известные пастыри, как митрополит Антоний 
Сурожский (1914–2003 гг.) и архимандрит Софроний (Сахаров) (1896–
1993 гг.), прославленный в 2019 г. Константинопольской Православной 
Церковью в лике преподобных. С одной стороны, владыка Антоний 
и старец Софроний не были академическими богословами. Но, с другой 
стороны, основывая своё богословие на современных им персоналисти-
ческих идеях, они смогли соотнести их с праксисом духовной жизни4, 

1	 Подробнее об употреблении этого термина в восточном патристическом богословии см.: 
Чурсанов С. А. Три базовых значения слова «индивид» (ἄτομον) в восточном патристи-
ческом богословии IV–VIII веков // Humanity Space. 2022. Vol. 11 (3). P. 362–368.

2	 Известное утверждение Боэция: «Персона (лицо) — это индивидуальная субстанция 
разумной природы». См.: Boethius. De persona et naturis duabus III // PL. 64. Col. 1343CD: 
«Persona est rationalis naturae idividua substantia».

3	 См. подробнее об этом: Чурсанов С. А. Лицом к лицу: Понятие личности в православ-
ном богословии ХХ века. Москва, 2019. С. 156; Алексеюк А. , прот. Вопрос индивидуа-
лизма в православном богословии ХХ века. С. 277; John (Zizioulas), metr. Communion and 
Otherness: Further Studies in Personhood and the Church. Edinburgh, 2006. P. 8.

4	 Так, например, С. В. Суслова отмечает, что своеобразие позиции владыки Антония на фоне 
персоналистических концепций православных богословов ХХ в. определяется не столько 



151ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

помогая избежать разрыва между теоретическим богословствованием 
и благодатной жизнью во Христе.

Как известно, между митрополитом Антонием и архимандритом 
Софронием произошла размолвка5 по некоторым пастырско-практиче-
ским аспектам, однако до определённого момента они сохраняли жи-
вое общение и некоторые богословские вопросы обсуждали совмест-
но6. Как бы там ни было, их богословские взгляды во многом схожи. 
В первую очередь, это объясняется тем, что у них были одни и те же 
наставники и учителя, преимущественно из Парижской школы бого-
словия7. Особенно здесь выделяются прот. Сергий Булгаков, прот. Геор-
гий Флоровский8 и В. Н. Лосский. Основная цель данной статьи — про-
вести общую систематизацию проблемы индивидуализма в контексте 
богословского персонализма двух выдающихся пастырей и попытать-
ся выявить их общую составляющую, а также очертить их богослов-
ско-практический вклад в православную богословскую мысль ХХ в.

1.	 Понятия «индивид» в его соотношении с понятием 
«личность» в богословии митрополита Антония 

и архимандрита Софрония

Центральной особенностью богословского персонализма митропо-
лита Антония и архимандрита Софрония является строгое разделе-
ние понятий «индивид» и «личность», причём им свойственно опре-
делять эти понятия через противопоставление их друг с другом. 

теоретико-антропологическим, сколько духовно-практическим смыслом. См.: Суслова С. В. 
Митрополит Антоний Сурожский о духовной жизни как пути от индивидуальности к лич-
ности // Русская словесность как основа русского мира: материалы XV Международно-
го форума. Липецк, 2020. С. 52.

5	 См.: Иларион (Алфеев), митр. Святые наших дней. Москва, 2021. С. 435–436.
6	 Например, владыка Антоний, когда говорил о богооставленности Иисуса Христа на Кре-

сте, часто использовал выражение «метафизический обморок», которое, по его свиде-
тельству, принадлежало старцу Софронию, хотя в трудах архимандрита Софрония такое 
выражение не встречается, что говорит о том, что совместное исследование их насле-
дия проливает дополнительный свет на их богословские взгляды. См. подробнее: Поно-
марев А. Д. Богословское осмысление богооставленности Иисуса Христа на Кресте ми-
трополитом Антонием Сурожским. Москва, 2023. С. 50–54.

7	 См.: Николай (Сахаров), иерод. Основные вехи богословского становления архимандри-
та Софрония (Сахарова) // Церковь и время. 2011. № 3 (16). С. 236–240; 251–254.

8	 См., например, переписку архимандрита Софрония с протоиереем Георгием: Софроний 
(Сахаров), архим. Переписка с протоиереем Георгием Флоровским. Сергиев Посад, 2008.



152 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

Владыка Антоний под индивидуумом, или особью, понимает «пре-
дел дробления, то, что больше нельзя разделить и за пределами чего 
нарушается сама целостность человеческого существа»9. 

В то же время он отмечает, что индивид одновременно являет-
ся и «пределом распадения — как между особями своего же рода, так 
и между ним и Богом. Вне же этого распадения с Богом и друг с дру-
гом речь уже пойдет не об индивидууме, а о личности…». То есть по-
нятие человеческой личности владыка Антоний формулирует поляр-
но, «апофатически» отталкиваясь от понятия «индивидуум». 

Отец Софроний мыслит в точно том же ключе, определяя поня-
тие «индивид» как «предел делимости»10; старец также утверждает, что 

«никак не дόлжно смешивать понятие персоны-ипостаси с поняти-
ем индивидуума, [что означает] по-гречески “атом” — не-секомое. 
Больше того, это два полюса человеческого существа. Одно выра-
жает последнюю степень деления в силу падения, другое указыва-
ет на “Образ Божий”»11. 

Таким образом, определяя термин «индивид», оба пастыря отталкивают-
ся от этимологического значения греческого слова «ἄτομον», неделимый, 
и полярно разводят его с термином «личность» (или «персона», «ипостась»). 
В этом проявляется влияние В. Н. Лосского12, с богословскими идеями кото-
рого обнаруживается сходство и у митр. Антония13, и у архим. Софрония14. 

9	 Антоний (Блум), митр. Самопознание // Он же. Труды. Кн. 1. Москва, 2012. С. 279.
10	 Софроний (Сахаров), архим. Рождение в Царство Непоколебимое. Москва; Эссекс, 1999. 

С. 47.
11	 Там же. С. 171.
12	 Например: Лосский В. Н. Два аспекта Церкви // Он же. Очерк мистического богословия 

Восточной Церкви. Догматическое богословие. Сергиев Посад, 2012. С. 276: «Христиан-
ская жизнь, жизнь во Христе, есть путь, ведущий от множественности искажения, множе-
ственности индивидов, раздробляющих человечество, к единству чистой природы, в ко-
торой появляется новая множественность — множественность личностей, соединённых 
с Богом в Духе Святом. То, что было разъединено снизу, в природе, раздробленной меж-
ду многими индивидами, должно быть соединено в одном основании, во Христе, чтобы 
разделиться вверху в личностях святых, восприявших обожающий огонь Святого Духа».

13	 См.: Антоний (Блум), митр. Тело, дух, душа: Целостность человеческой личности // Он же. 
Труды. Кн. 2. Москва, 2014. С. 851: «Владимир Николаевич Лосский наряду с другими бо-
гословами подчёркивает тот факт, что с богословской точки зрения есть большая разни-
ца между “личностью’’, ‘‘персоной’’ и “индивидом’’».

14	 См. подробнее: Николай (Сахаров), иерод. Основные вехи богословского становления ар-
химандрита Софрония (Сахарова). Отец Софроний и В. Лосский // Церковь и время. 2011. 
№ 3 (16). С. 251–254.



153ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

2.	 Характерные черты индивидуализма в богословии 
двух пастырей

Чтобы более чётко выявить отличительные характеристики индиви-
дуализма, митр. Антоний прибегает к сравнению одного индивидуу-
ма с другим и замечает, что 

«одного индивидуума можно отличить от другого только в катего-
риях противоположения или контраста. Как индивидуум, как особь 
я есмь постольку, поскольку я глубоко отличен от окружающих меня 
индивидуумов. В этом и состоит мое ‘‘индивидуальное бывание’’»15. 

Он приходит к выводу, что 
«поскольку индивид представляет собой результат дробления це-
лого, он обладает характеристиками, присущими этому целому, — 
они лишь сгруппированы, соотнесены друг с другом таким образом, 
что индивид становится узнаваемым. Каждый из нас имеет размер, 
объем, цвет, особое звучание и так далее. Но это общие характери-
стики, которые не принадлежат лишь кому-то одному из нас. Кто-
то наверняка говорит таким же голосом, как у меня, кто-то навер-
няка имеет поразительное внешнее сходство с кем-нибудь ещё»16. 

Он также отмечает важную характеристику, присущую индивидуаль-
ности — процесс самоутверждения, который необходим для того, что-
бы устанавливать различия между одним индивидуумом и другим. 
И этот процесс самоутверждения есть продолжающийся процесс гре-
хопадения, который создаёт 

«ещё более напряжённую ситуацию обособленного бывания, то есть 
распада, состоящего из отвержения другого, отрицания другого, от-
каза от другого, что коррелятивно или соответствует отказу быть по-
глощённым, сокрушённым, уничтоженным другим — каков бы этот 
‘‘другой’’ ни был: индивидуум или коллектив»17. 

Владыка также обращается к образу, данному свт. Феофаном Затворником: 
«Человек, который обособляется, подобен древесной стружке, свер-
нувшейся вокруг своей внутренней пустоты, словно вокруг оси. 
Он замкнулся в себе и от Бога, и от мира. Он всему чужд и пуст»18. 

15	 Антоний (Блум), митр. Самопознание // Он же. Труды. Кн. 1. Москва, 2012. С. 280.
16	 Он же. Есть ли в выборе свобода? // Он же. Хаос. Закон. Свобода. Москва, 2019. С. 65–66.
17	 Он же. Самопознание. С. 280.
18	 Он же. О созерцании и подвиге // Вестник Русского Западно-европейского Патриарше-

го экзархата. Париж, 1953. № 15. С. 151.



154 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

Таким образом, можно сделать вывод, что, по мысли владыки Анто-
ния, осмысляя своё «я» как индивидуума, человек будет идти путём 
самоутверждения и обособления, увеличивая расстояние между дру-
гими индивидуумами и тем самым утверждая процесс распада обще-
ства, отделения друг от друга и в конечном счёте продолжающийся 
процесс грехопадения. 

Для богословской мысли старца Софрония также характерно со-
относить индивидуализм с процессом грехопадения, который он на-
прямую связывает с эгоистической ограниченностью человеческого 
существования: 

«Эго, как известно, есть орудие борьбы за существование “индиви-
дуума”, не принимающего призыва Христа раскрыться для любви 
тотальной, универсальной. До тех пор пока человеческие ипостаси 
не преодолеют ограничений, присущих индивидуализму, они пре-
будут неспособными к осуществлению того “вселенского исполне-
ния” <…>. Не-универсальные ипостаси, так сказать “человеческие 
индивиды”, не достигнут полного и вселенского единства в их отно-
шении к себе подобным и пребудут едиными лишь отчасти, в пре-
делах их возможностей»19. 

Старец выделяет ещё одну характеристику индивида — незнание 
своего Творца-Бога: 

«…замкнутость-эгоизм звериного индивидуума — не знать наше-
го Творца»20. 

Также он говорит, что мы «родились и оставлены жить в громад-
ной массе индивидов, которым свойствен эгоизм и самолюбие»21, 
что современная цивилизация индивидуалистична по своей природе 
и культивирует в людях индивидуализм во всех его страстных прояв-
лениях. Архимандрит Софроний отмечает, что особенно это сказыва-
ется в области искусства, где прославляются гении или создатели того 
или иного особенного стиля, когда ценится оригинальность и индиви-
дуальность артиста. Он считает, что именно на этих принципах стро-
ится наше социальное общество, «но собрание индивидов, по суще-
ству своему, есть состояние падения с его безысходным трагизмом», 
поэтому культ падения неизбежно ведёт к отчуждению от Бога22. Ар-

19	 Софроний (Сахаров), архим. Рождение в Царство Непоколебимое. С. 88.
20	 Он же. Видеть Бога как Он есть. Москва, 2011. С. 300.
21	 Там же. С. 240.
22	 Там же. С. 240–241.



155ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

химандрит при этом использует выражения: «объятия эгоистическо-
го индивидуума»23, «индивидуальная воля»24 и др.

Центральным в проблеме индивидуализма, по мысли отца Софро-
ния, является то, что «эгоистический индивидуализм неизбежно вно-
сит обособление и разделение через борьбу за своё временное бывани-
е»25, что человечество в своей греховности, индивидуальности борется 
не за стяжание Христа-Бога, а за «мелочи»26 этой временной и земной 
жизни27. Эта мысль созвучна утверждению владыки Антония о том, 
что человечество в своём индивидуализме идёт путём самоутвержде-
ния, увеличивая расстояние между другими индивидуумами, тем са-
мым утверждая процесс распада и разделения общества.

3. Понятие «личность» («персона») в его соотношении 
с понятием «индивид»

Для митрополита Антония, понятие «личность» — «нечто гораздо бо-
лее неуловимое, по сравнению с понятием «индивид». Личность реаль-
на, но её нельзя просто “ухватить”, определить через противопостав-
ление»28; «для личности характерно, что она не отличается от другой 
личности по контрасту, противоположению, самоутверждению: лич-
ность неповторима»29. 

Владыка Антоний также обращается к этимологии слова «личность, 
персона» и обращает внимание на то, что слово «персона» первона-
чально имело другое значение: оно обозначало маску, личину актёра 
и приобрело конечный смысл только благодаря богословским усили-
ям святых отцов в IV в.30 Митрополит связывает понятие «личность» 
с образом Божиим в человеке: 

23	 Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 295.
24	 Там же. С. 182.
25	 Он же. Духовные беседы. Т. 2. Эссекс; Москва, 2007. С. 21.
26	 Там же. С. 52.
27	 Об этом см. также: Лонгина (Павлова), мон. Богословский взгляд на понятие личности 

в антропологии архимандрита Софрония (Сахарова). Санкт-Петербург, 2023. С. 69.
28	 Антоний (Блум), митр. Есть ли в выборе свобода? С. 66.
29	 Он же. Самопознание. С. 280–281.
30	 Антоний (Блум), митр. Тело, дух, душа: Целостность человеческой личности. С. 851–852: 

«С другой стороны, мы говорим о личности, персоне, и это слово следует понимать вер-
но. Первоначальное греческое слово ὑπόστασις, «ипостась», при переводе на латинский 
язык создало большую проблему. Греческое слово означает «твёрдое основание», нечто 
прочное, самую сущность вещей. Слово же «персона» в то время, когда был сделан этот 
перевод, означало нечто совсем другое. «Персона» в латиноязычном мире обозначало 



156 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

«Когда мы говорим о персоне (личности), мы говорим о человеке в его 
глубинной сущности <…>, говорим о самом святом в себе, о чём-то, 
что знает только Бог, об образе Божием не просто как о наложенной 
печати, но как о жизненной силе в нас, которая изменяет, преобра-
жает нас и постепенно <…> делает нас причастниками Божествен-

ной природы (2 Пет. 1, 4)31»32. 

Владыка также считает, что «…когда мы говорим о личности, персоне, 
мы говорим о том, чтό в каждом из нас единственно, свято, драгоцен-
но»33 и чтό не может быть противопоставлено другой личности. По его 
мнению, образ совершенной личности и совершенной природы даёт-
ся нам только в богословии, в одном только Боге, единственно в Ко-
тором человек может «умереть как особь, как индивид и воскреснуть 
как личность»34, и наше человеческое призвание состоит в том, чтобы 
«стяжать реальность личности и природы, преодолев и победив про-
тивоположение и разделённость обособленности»35.

Как отмечает П. Б. Михайлов, в этом «проявляется святоотеческий 
характер богословия владыки Антония. Различая наносной, привне-
сённый образ человека, который он называет индивидуумом, и образ 
Божий — подлинную личность, он указывает путь к обретению бого-
подобия, который заключается в обретении самого себя»36. Раскры-
тие человеческой личности как своего первообраза, по мнению вла-
дыки Антония, невозможно без таких свойств, как любовь, свобода, 

маску («личину») актёра, которого можно было видеть и узнать благодаря этой маске, 
и слово personare обозначает «звучать через что-то». Но если думать о персоне как об ак-
тёре в маске, вы же понимаете, что в этом понятии двойная неправда. С одной стороны, 
маска не сам актёр. С другой стороны, пьеса не есть реальность, это что-то выдуманное. 
Так что говорить о Трёх Лицах Святой Троицы как о трёх personae представлялось чудо-
вищным богохульством, ложью, потому что это ложное представление и это ложь отно-
сительно самой сути вещей».

31	 «Которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них со-
делались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире 
растления похотью».

32	 Антоний (Блум), митр. Тело, дух, душа: Целостность человеческой личности. С. 852, 853. 
(Курсив мой. — А. П.).

33	 См.: Он же. Самопознание. С. 282.
34	 Он же. О созерцании и подвиге. С. 153.
35	 Он же. Самопознание. С. 282.
36	 Михайлов П. Б. Богословский метод владыки Антония // Человек в богословии митропо-

лита Антония Сурожского: Доклады Второй международной конференции 11–13 сентя-
бря 2009 г. Москва, 2013. С. 77.



157ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

открытость, для осуществления которых необходимо уничтожение 
в человеке «индивидуума»37. 

Архимандриту Софронию присуще отождествлять понятие «че-
ловеческой личности» с понятиями «персона» и «ипостась». В отличие 
от митрополита, старец не даёт достаточно чёткого определения лич-
ности и терминологически не всегда противопоставляет его понятию 
«индивид». В то же время, подобно владыке Антонию, основное ядро 
определения личности он также основывает на божественном Откро-
вении, а именно на понимании духовной основы человека как обра-
за и подобия Божия: 

«Я не определяю сам себя, кто и что “аз есмь”, а следую верой От-
кровению свыше и принимаю его как познание о том, что Бог мыс-
лит о человеке. По выражению Священного Писания: “сотворим 
[человека] по Нашему образу и подобию”, мы есть подобие и образ 
Самого Бога»38. 

Архимандрит Захария (Захару) отмечает, что подобное соотнесе-
ние человеческой ипостаси с образом Божиим и дальнейшее её осмыс-
ление является центральной осью богословия отца Софрония в целом39. 

Другим ключевым направлением в богословском определении 
понятия «личности» у архимандрита Софрония является то, что че-
ловек-персона — некий центр, который способен вместить в себя всю 
полноту богочеловеческого бытия40. Но, несмотря на важность каждой 
личности в её ипостасном существовании, полноту образа Божиего, 
она может реализоваться только в общении с другими человечески-
ми ипостасями41. В этом проявляется одно из самых важных свойств 
личности в богословской мысли архимандрита — соотносительность. 

37	 См.: Антоний (Блум), митр. Самопознание. С. 291: «Kичность, находящая свое удовлет-
ворение, свою полноту и свою радость только в раскрытии своего первообраза, совер-
шенного образа того, что она есть, образа, который освобождается, расцветает, откры-
вается — то есть всё больше обнаруживается — и тем самым всё больше уничтожает 
индивидуума, пока от него уже не останется ничего противополагающегося, ничего са-
моутверждающегося, личность-ипостась, которая есть отношение, личность, которая 
всегда была только состоянием любви того, кто любит, и того, кто любим, оказывается 
высвобожденной из плена индивидуума и вновь входит в ту гармонию, которая есть Бо-
жественная Любовь…». (Курсив мой. — А. П.).

38	 Софроний (Сахаров), архим. Духовные беседы. Т. 2. С. 217.
39	 Захария (Захару), архим. Христос как Путь нашей жизни: введение в богословие старца 

Софрония (Сахарова). Эссекс; Москва, 2002. С. 17.
40	 Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 232.
41	 Софроний (Сахаров), архим. Таинство христианской жизни. Сергиев Посад, 2009. С. 183: 

«Каждое лицо (персона) сотворено по образу Божию и имеет в себе отражение Святой 



158 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

В поздний период архим. Софроний говорит о личностной соот-
носительности как основанной на взаимопроникновении Ипостасей 
Пресвятой Троицы, то есть даёт тринитарное обоснование антрополо-
гического персонализма42. Так, например, он переносит принцип от-
ношения Божественных Лиц — Отца, Сына и Святого Духа — на чело-
веческие взаимоотношения: 

«В Пресвятой Троице каждая Ипостась имеет в Себе всю абсолют-
ную полноту двух других. Не умаляя Их, не сводя Их лишь к содер-
жанию Своей жизни, но и Сама эта Ипостась входит полностью в Их 
бытие, утверждая этим Их ипостасность <…>. Так и в многоипоста-
сном человеческом бытии каждое лицо призвано вместить в себе 
всю полноту всечеловеческого бытия, никак не устраняя других лиц, 
но входя в их жизнь как сущностное её содержание. И этим движе-
нием она утверждает персональность и других»43. 

Однако, по причине онтологического различия между Богом и челове-
ком, люди, по мнению старца, способны наследовать только динами-
ческий аспект подобия Троице, который проявляется в богоподобной 
любви между человеческими личностями44. Он утверждает, что персо-
нальное начало в человеке не мыслится без любви, потому что 

«где нет любви — там нет и личности; по мере общения любви между 
людьми сам человек раскрывает в себе персональность и утвержда-
ет её у других людей»45. 

Таким образом, среди главных измерений существования ипоста-
си-персоны, самое важное для архимандрита Софрония — это любовь46. 

Троицы, но взятое в своей ипостасной обособленности, оно не являет образа Божествен-
ного бытия в Его полноте. Последняя осуществляется не иначе, как в соборном бытии 
Церкви, где единосущность сочетается с множественностью ипостасей, когда всякое 
лицо (персона) становится единым со всеми другими, когда в каждом лице вмещает-
ся всё бытие без умаления, без уничтожения, однако других персон, которые никогда 
не сводятся одна в другую».

42	 См. подробнее: Никитина С. В. Тринитарные основы антропологии в богословской мыс-
ли архимандрита Софрония (Сахарова). Москва, 2015.

43	 Софроний (Сахаров), архим. О молитве. Сергиев Посад, 2010. С. 22.
44	 См.: Он же. Видеть Бога как Он есть. С. 74.
45	 Он же. О молитве. С. 22. (Курсив мой. — А. Б.).
46	 Приведём ещё одну характерную цитату: Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. 

С. 232: «Персоне, образу Бога любви, свойственны отношения любви <…>. Любовь — наи-
более внутреннее содержание и наилучшее выражение её сущности [персоны]. Обни-
мая в молитвенной любви целый мир, она является единством всего, что существует ad 
intra. В творческом акте своего становления стремится к всеобщему единству и ad extra. 
В любви проявляется её подобие Бога, Который есть любовь (1 Ин. 4, 16)».



159ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

Стоит сказать и о таком свойстве личности в учении о. Софрония, 
как свобода, которая свойственна только личному началу в человеке, 
но не индивидууму, ограниченному своим эгоизмом. 

Его центральным утверждением является то, что свобода, 
«опыт которой даётся человеку-христианину, принадлежит персо-
нальному началу в человеке. Эти две: Персона и свобода — соеди-
нены неразрывно: где нет свободы, там нет Персоны; и наоборот: 
где нет Персоны, там нет и свободы. Этот род вечного бытия свой-
ствен исключительно Персоне, и никак не индивиду (ср. 1 Кор. 15, 
47–50)47»48.

Таким образом, в богословии архимандрита Софрония наибо-
лее выделяются следующие свойства личности: соотносительность, 
любовь и свобода. С. В. Никитина выделяет ещё уникальность, от-
крытость и всеохватность49.  В то же время она замечает, что все ха-
рактеристики личности-ипостаси у старца Софрония не сопровожда-
ются достаточными пояснениями и раскрываются через экскурсы 
в мысль В. Н. Лосского и протоиерея Сергия Булгакова50. В богосло-
вии владыки Антония мы можем выделить те же свойства личности: 
уникальность, свобода, целостность, открытость, любовь и свобода51. 

4. Путь от индивида к личности: практические 
аспекты богословия

У митрополита Антония и архимандрита Софрония прослеживается об-
щая мысль: только следуя путём христианского персонализма можно 
преодолеть опасности современной цивилизации с её индивидуали-
стическими идеалами52. Они противопоставляют её сообществу персон, 
которое реализуется в Церкви (особенно в богослужении)53 и является 

47	 1 Кор. 15, 47: «Первый человек — из земли, перстный; второй человек — Господь с неба. Ка-
ков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, таковы и небесные. И как мы носили 
образ перстного, будем носить и образ небесного. Но то скажу вам, братия, что плоть 
и кровь не могут наследовать Царствия Божия и тление не наследует нетления».

48	 Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 135.
49	 См. подробнее: Никитина С. В. Тринитарные основы антропологии в богословской мыс-

ли архимандрита Софрония (Сахарова). С. 151–152.
50	 Там же.
51	 См. подробнее: Пономарев А. Д. Богословское понимание личности в трудах митропо-

лита Антония Сурожского. URL: https://antsur.ru/bogoslovskoe-ponimanie-lichnosti-v 
-trudah-mitropolita-antoniya-surozhskogo/

52	 Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 241.
53	 Там же.



160 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

«солью земли и светом мира»54 (см. Мф. 5, 13; Ин. 8, 12; 9, 15). Как уже 
было отмечено во введении, оба пастыря главной целью своего богосло-
вия видели именно практическую сторону духовной жизни, не столь-
ко теоретически осмысляя проблему индивидуализма, сколько находя 
реальные, практические решения по преодолению всего индивиду-
ального и вырастанию в личность. Так, старец Софроний говорит, что 

«опыт преодоления нашей “индивидуальности” и выхода в измере-
ния персоны достигается скорее на путях нашей аскетической тра-
диции, чем на путях интеллектуального богословия»55. 

В этом смысле, по их мнению, практически все инструменты духов-
ной жизни могут способствовать преодолению в себе индивидуально-
го и раскрытию личностного. Остановимся подробнее на самых глав-
ных, с их точки зрения, добродетелях: подражание Христу, молитва, 
взаимообщение, брак, послушание и хранение заповедей.

4.1. Подражание Христу

Несмотря на то, что, как уже было показано, владыка Антоний полярно 
разделяет понятия «индивид» и «личность», он также говорит, что «не 
существует ни индивида в чистом виде, ни личности в том смысле, 
что одно исключало бы другое»56; в каждом человеке личность зало-
жена как потенция, которой необходимо пробиться через состояние 
индивида57. Но, по его замечанию, путь от индивида к личности начи-
нается с того, чтобы кто-то призвал нас к ней: 

«…чтобы быть в состоянии перерасти состояние индивида в лич-
ность, надо, чтобы кто-то признал вас как личность. Любого из нас 
признает Бог… мы все любимы Богом, мы все признаны Богом…»58. 

Как бы продолжая мысль митрополита Антония, архимандрит Софро-
ний отмечает, что процесс перехода от индивидуального бытия к ипо-
стасному неразрывно связан с личностью Иисуса Христа: 

«Мы видим Христа и видим Его действия: Он взял на себя грехи 
всего мира, молился в Гефсиманском саду, выходил на Голгофу. Вот 

54	 Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 241.
55	 Он же. Главы о духовной жизни. Сергиев Посад, 2018. С. 81.
56	 Антоний (Блум), митр. Мужчина и женщина в тварном мире // Он же. Труды. Кн. 2. Мо-

сква, 2014. С. 833–834.
57	 Там же. С. 834.
58	 Там же.



161ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

Человек-Персона! Когда Он говорит: “Бодрствуйте, Я победил мир”59, 
то призывает нас к той же самой победе, которую совершил Он Сам»60. 

Спасительный подвиг и жертва Христа, и по мнению владыки Антония, 
являются тем единственным примером, благодаря которому мы спо-
собны полюбить Бога и зажечь в себе стремление к подражанию Иису-
су и преодолению своего состояния замкнутой индивидуалистичности.

Конечно же, по согласному мнению обоих пастырей, подражание 
Христу требует от человека подвига и духовного усилия. Так, владыка 
Антоний говорит, что только подвиг и благодать объединёнными уси-
лиями способны разбить индивидуальное, обособленное бывание че-
ловека для того, чтобы во всей славе первозданности обновить чело-
веческую природу в исцелённую личность61. 

Старец Софроний призывает переносить все испытания, которые 
случаются на жизненном пути, но не в перспективе индивидуального 
существования, а ставить их в более широкую историческую перспек-
тиву жизни всего человечества; и тогда, 

«когда мы через нас самих проживаем целый человеческий мир, всю 
историю человечества, тогда разрываем замкнутый круг нашей “ин-
дивидуальности” и выходим на просторы “ипостасной” формы бы-
тия, становясь победителями смерти, причастниками божествен-
ной безграничности»62. 

По его мнению, страдания-испытания, осмысляемые в перспекти-
ве ипостасного бытия, позволяют человеку выйти из индивидуального, 
греховного состояния63; в страданиях «расширяется наше бытие <…> 
мы преодолеваем замкнутость-эгоизм звериного индивидуума…»64.

59	 Ср. Ин. 16, 33: «Сие сказал Я вам, чтобы вы имели во Мне мир. В мире будете иметь скорбь; 
но мужайтесь: Я победил мир».

60	 Софроний (Сахаров), архим. Духовные беседы. Т. 2. С. 147.
61	 См.: Антоний (Блум), митр. О созерцании и подвиге. С. 152.
62	 Софроний (Сахаров), архим. О молитве. С. 136.
63	 Сам старец Софроний с глубоким чувством осмысляет испытание или боль, которые вы-

падали на его жизнь: боль «преисполнена смысла; она посвящает меня в тайны бытия, 
не только тварного, но и нетварного. Благодаря ей я становлюсь сострадательным, чрез 
неё я духом вижу всех других — страждущих: внутрь меня нисходит любовь Божия, сна-
чала как сострадание всей твари, а в веке грядущем — как блаженство видеть спасённых 
во Славе Нетленной». См.: Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 300.

64	 Там же.



162 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

4.2. Молитва

Архимандрит Софроний убеждён, что понять, когда человек начинает 
быть персоной, можно только через сострадательную молитву о всём 
мире65. На высшей ступени молитвенной практики сам Бог молится 
в человеке, и тогда 

«человек-персона действительно молится “лицом к Лицу” Безна-
чального. В этой встрече с Персоной Бога актуализируется в нас 
то, что изначально было лишь потенцией — [наша. — А. П.] персона»66. 

Молитва о всём мире связана с особым любовным отношением к нему, 
приоткрывающая при более длительном продолжении эсхатологиче-
ский горизонт той реальности, которая должна занимать конечное зна-
чение в жизни христианина. Следуя опыту своего наставника — прп. 
Силуана Афонского — старец Софроний говорит, что 

«начало опыта персоны — молитва за весь мир с глубоким плачем, 
молитва, которую можно назвать Гефсиманской. Тогда человек по-
нимает, что такое персона <…> от телесной формы, от земли взятой, 
мы видим дух человека, который обнимает в любви всё творение, 
который носит внутри себя Бога. Вот состояние будущего века»67. 

Или в другом месте он говорит: 
«На Земле мало кому дается этот опыт ипостасного бытия. Одно 
из существенных его проявлений, которое даётся человеку, — это 
молитва за всего Адама с плачем, подобным плачу Христа в Геф-
симанском саду»68. 

По мысли архимандрита Софрония, своё наиболее совершенное выра-
жение христианский персонализм имеет в «молитвенном движении 
всеобъемлющей любви»69. 

Митрополит Антоний, по сравнению со старцем Софронием, не уде-
ляет значительного внимания теме молитвы в контексте персонализма, 
но в целом считает, что молитва — перерастание самого себя на пути 
к личностности, она «…превосходит нашу эмоциональность, нашу эм-
пирическую индивидуальность; она больше нас, она влечет нас пере-
расти самих себя»70.

65	 Софроний (Сахаров), архим. Письма в Россию. Москва, 2010. С. 35–36.
66	 Он же. Видеть Бога как Он есть. С. 30.
67	 Он же. Духовные беседы. Т. 2. С. 168.
68	 Там же. С. 172.
69	 Там же. С. 21.
70	 Антоний (Блум), митр. Взаимоотношения внутри общины // Он же. Труды. Кн. 3. Москва, 

2020. С. 530.



163ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

4.3. Взаимообщение и брак

Старец Софроний убеждён, что на глубоком экзистенциально-личнос-
тном уровне каждый человек нуждается в существовании другого. Ри-
торически задавая вопрос, почему для человека недостаточно самого 
себя, чтобы жить, он отвечает: 

«Нам дано Откровение, что в безначальном бытии Бога — не Один, 
а Три. И человек, который бы даже мыслил постоянно только о без-
граничном и безначальном <…> имеет потребность сказать об этом 
другому лицу и жить вместе. Это — сопричастие («со-общение»), об-
щение в бытии»71. 

Себялюбие или эгоизм непременно обособляют и разделяют жизнь лю-
дей, но общение в кенотической любви, любви отдающей и самоума-
ляющей, уподобляет человека Богу, в этой любви человек отдаёт себя 
другим, но обретает единение со всеми по образу Пресвятой Трои-
цы, раскрывая в себе личностный потенциал72. То же самое утвержда-
ет и владыка Антоний: 

«Когда вы соотноситесь с человеческой общиной вокруг вас, когда 
вы соотноситесь с Богом, ваша личность будет расти в рамках вза-
имоотношений, и постепенно будет преодолеваться состояние за-
щиты, страха и самозамкнутости индивида»73. 

Наивысшее вырастание в личность через взаимоотношения оба 
пастыря видят в таинстве Брака. Митрополит Антоний определяет 
брак, как преодоление индивидуальной изолированности и расшире-
ние личности74. Персоналистический характер брака отмечает и архи-
мандрит Софроний. Он говорит, что «персональный брак» не повто-
ряется, он всегда единственный, и его смысл в том, «чтобы не остаться 
в пределах [индивидуализированной. — А. П.] природы, но в совмест-
ном усилии стать “храмом” для служения безначальному Отцу»75.

4.3. Послушание и хранение заповедей

По мысли отца Софрония, одной из важнейших добродетелей в борьбе 
с эгоистическим началом в человеке является послушание: 

71	 Софроний (Сахаров), архим. Духовные беседы. Т. 2. С. 261.
72	 Там же. С. 21.
73	 Антоний (Блум), митр. Мужчина и женщина в тварном мире. С. 834.
74	 Он же. Вопросы брака и семьи // Он же. Труды. Книга первая. Москва, 2014. С. 488.
75	 Софроний (Сахаров), архим. Таинство христианской жизни. С. 145.



164 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

«Отсутствие послушания в расположении человека есть верный при-
знак душевной болезни, удерживающей его в тисках эгоистической 
индивидуальности, противоположной началу ипостаси, делающей 
его невосприимчивым к Откровению, данному нам воплощённым 
Логосом <…> вне непрестанного культивирования в нас евангель-
ского послушания подлинное богословие, понимаемое как состо-
яние богообщения, в глубинах своих пребудет недостижимым»76. 

Подвиг послушания имеет своей целью «разорвать замкнутость инди-
видуума: открыть его к восприятию откровений Божиих. Дар послуша-
ния — показатель пребывания Бога в нас»77. Без послушания не мыслит-
ся спасение человека, так как он находится в рамках своего эгоизма, 
противоположного принципу персоны, объемлющей всё сущее78. Сущ-
ность послушания, по мысли архимандрита Софрония, состоит в том, 
что благодаря этой добродетели христианин преодолевает свою «ин-
дивидуальную греховную волю»79, становится послушником самого 
Бога и сопричастником вечной воли Творца80. 

Митрополит Антоний не останавливается на добродетели послу-
шания в контексте персонализма так подробно, как архимандрит Соф-
роний, но говорит о послушании как о возможности перерасти пределы 
той меры человека, которой он мог бы достичь только собственными 
усилиями, как о возможности приобщиться личности другого челове-
ка в лице наставника или духовника81.

Ещё одним важным деланием в деле освобождения из «плена» ин-
дивидуума для старца Софрония является хранение заповедей. По мере 
соблюдения заповедей, которые поставляют нас «лицом к Лицу с Абсо-
лютным Богом»82, «мы выходим из узких границ индивидуума в беспре-
дельные просторы иной формы бытия: Ипостаси-Личности»83. По мыс-
ли старца, заповеди Христовы в своей сущности являются проекцией 
Божественной жизни в земном бытии и Сам Христос, как Персона, про-
жил эту жизнь вместе с человеком, показав совершенный пример их со-
блюдения; поэтому человек по мере их исполнения будет приобщаться 

76	 Софроний (Сахаров), архим. Рождение в Царство Непоколебимое. С. 176.
77	 Он же. Таинство христианской жизни. С. 152.
78	 Там же. С. 153.
79	 Он же. Духовные беседы. Т. 2. С. 78.
80	 Там же. С. 79.
81	 Антоний (Блум), митр. Духовность и духовничество // Он же. Пастырство. Москва, 2017. 

С. 210.
82	 Софроний (Сахаров), архим. Таинство христианской жизни. С. 38.
83	 Там же.



165ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

Божественной жизни, всё более вырастая в личность84, но для этого обя-
зательно нужно прилагать усилия, поскольку все заповеди после гре-
хопадения трудноисполнимы85.

Заключение

В настоящей статье было проанализировано и систематизировано по-
нимание проблемы индивидуализма в контексте богословского персо-
нализма двух известных пастырей ХХ в. Было выявлено, что централь-
ным положением для них обоих является полярное разведение понятий 
«индивид» и «личность». Современное им индивидуализированное со-
стояние общества они отождествляют с процессом самоутверждения 
и грехопадения, а архимандрит Софроний также соотносит индивиду-
ализм с эгоизмом. В этом отношении обнаруживается заметное сход-
ство их богословской мысли, которая, безусловно, преимущественно 
опирается на богословие В. Н. Лосского.

В отличие от владыки Антония, отцу Софронию свойственно отож-
дествлять понятие «человеческой личности» с понятиями «персона» 
и «ипостась», и для него менее характерно определять понятие «лич-
ность», противополагая его понятию «индивид». В то же время оба бо-
гослова в качестве основного ядра определения личности видят об-
раз Божий в человеке, а также в контексте проблемы индивидуализма 
выделяют такие основные свойства личности, как соотносительность, 
любовь и свобода.

Важно заметить, что они подходили к вопросу о соотношении ин-
дивидуума и личности не теоретически, а именно практически, полагая 
в качестве своей главной цели духовную пользу для человека. Старец 
Софроний, в первую очередь через свой личный духовный опыт, при-
ходит к выводу об онтологической бесперспективности имперсональ-
ной духовности, а главную ценность христианской жизни видит в ста-
новлении человека в личность-персону-ипостась86. Ключевая мысль 
владыки Антония выражена в его призыве о том, что 

«нам надо постепенно внедрить в сознание людей абсолютную цен-
ность личности: не индивида как фрагмента человечества, а именно 
личности, которая может творчески соотноситься с другими лично-
стями, не теряя ничего и вместе с этим давая всё»87. 

84	 Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. С. 157.
85	 Он же. Духовные беседы. Т. 2. С. 111.
86	 Он же. Видеть Бога как Он есть. С. 232.
87	 Антоний (Блум), митр. Христианство сегодня // Он же. О встрече. Клин, 22004. С. 66.



166 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

В статье были выделены основные аспекты духовно-практической 
жизни в богословии владыки Антония и отца Софрония, позволяющие, 
с их точки зрения, преодолеть в себе индивидуальность и раскрыть 
личностное начало. Так в подвиге подражания Христу человек прео-
долевает индивидуалистическую замкнутость и через страдания и ис-
пытания, неизбежно встречающиеся на этом пути, перерастает себя. 
Наиболее совершенного выражения своего личностного образа жиз-
ни христианин достигает в сострадательной молитве, как движении 
всеобъемлющей любви, благодаря чему он также превосходит своего 
эмпирического индивидуума. По мнению митрополита Антония и ар-
химандрита Софрония, достичь уровня персоны невозможно без чело-
веческого взаимообщения, в котором человек кенотически отдаёт себя 
другим лицам, тем самым преодолевая свой эгоцентризм. Наивысший 
образ такого общения пастыри видят в таинстве Брака, в котором ин-
дивидуальная изолированность расширяется до полноты личности. 
Другими важными добродетелями, необходимыми (преимуществен-
но, по мнению старца Софрония) на этом «персоналистическом пути», 
являются послушание и хранение заповедей, несоблюдение которых 
удерживает нас в «тисках эгоистической индивидуальности» и делает 
нас невосприимчивыми к Божественному Откровению.

Таким образом, богословие архимандрита Софрония (Сахарова) 
и митрополита Антония Сурожского значительно раскрывает практи-
ческие аспекты преодоления индивидуализма. Их учение определён-
но вносит ценный вклад в развитие православного персонализма ХХ в.

Источники

Boethius. De persona et naturis duabus // PL. T. 64. Col. 1338D–1354D.

Антоний (Блум), митр. О созерцании и подвиге // Вестник Русского Западно-европей-
ского Патриаршего экзархата. Париж, 1953. № 15. С. 138–155.

Антоний (Блум), митр. Христианство сегодня // Антоний, митр. Сурожский. О встрече. 
Клин: Фонд «Христианская жизнь», 22004. (Православие сегодня). С. 58–71.

Антоний (Блум), митр. О некоторых категориях нашего тварного бытия. Доклад в Москов-
ской духовной академии 1–2 декабря 1966 г. // Антоний, митр. Сурожский. О встре-
че. Клин: Фонд «Христианская жизнь», 22004. (Православие сегодня). С. 132–180.

Антоний (Блум), митр. Самопознание // Антоний, митр. Сурожский. Труды / [пер. Т. Л. 
Майданович, Е. Л. Майданович]. Кн. 1. Москва: Практика, 2012. С. 279–291.

Антоний (Блум), митр. Вопросы брака и семьи // Антоний, митр. Сурожский. Труды / [пер. 
Т. Л. Майданович, Е. Л. Майданович]. Кн. 1. Москва: Практика, 2012. С. 488–502.



167ИН Д ИВИ Д V S ЛИЧНО С Т Ь 

Антоний (Блум), митр. Таинство крещения. Беседы в Лондонском приходе. Сентябрь–
октябрь 1994 г. // Антоний, митр. Сурожский. Труды. Кн. 2. Москва: Практика, 2014. 
С. 177–237.

Антоний (Блум), митр. Мужчина и женщина в тварном мире // Антоний, митр. Сурож-
ский. Труды. Кн. 2. Москва: Практика, 2014. С. 780–850.

Антоний (Блум), митр. Тело, дух, душа: Целостность человеческой личности // Антоний, 
митр. Сурожский. Труды. Кн. 2. Москва: Практика, 2014. С. 851–859. 

Антоний (Блум), митр. Духовность и духовничество // Антоний, митр. Сурожский. Па-
стырство / [пер. с англ. Т. Л. Майданович]. Москва: Никея, 2017. С. 206–217.

Антоний (Блум), митр. Есть ли в выборе свобода? / пер. с англ. Г. Гладышевой, ред. А. 
Дик // Антоний, митр. Сурожский. Хаос. Закон. Свобода беседы о смыслах. Мо-
сква: Никея; Духовное наследие митрополита Антония Сурожского, 2019. С. 56–69.

Антоний (Блум), митр. Взаимоотношения внутри общины // Антоний, митр. Сурожский. 
Труды: [к столетию со дня рождения митрополита Сурожского Антония] / [пер. Т. Л. 
Майданович и др.]. Кн. 3. Москва: Практика, 2020. С. 475–546.

Софроний (Сахаров), архим. Рождение в Царство Непоколебимое. Эссекс; Москва: Свя-
то-Иоанно-Предтеченский монастырь; Паломник, 1999.

Софроний (Сахаров), архим. Духовные беседы. Т. 1. Эссекс; Москва: Свято-Иоанно-Пред-
теченский монастырь; Паломник, 2003. 

Софроний (Сахаров), архим. Духовные беседы. Т. 2. Эссекс; Москва: Свято-Иоанно-Пред-
теченский монастырь; Паломник, 2007.

Софроний (Сахаров), архим. Переписка с протоиереем Георгием Флоровским. Сергиев 
Посад: Тип. Патр. изд.-полигр. центра. (Свято-Троицкая Сергиева Лавра), 2008.

Софроний (Сахаров), архим. Таинство христианской жизни. Сергиев Посад: СТСЛ, 2009.

Софроний (Сахаров), архим. О молитве: [сборник статей]. Сергиев Посад; Эссекс: Свя-
то-Троицкая Сергиева Лавра; Свято-Иоанно-Предтеченский монастырь, 32010. 

Софроний (Сахаров), архим. Письма в Россию. Сергиев Посад; [Эссекс]: Свято-Троицкая 
Сергиева Лавра; Свято-Иоанно-Предтеченский монастырь, 32010.

Софроний (Сахаров), архим. Видеть Бога как Он есть. Сергиев Посад: Свято-Троицкая Сер-
гиева Лавра, 2011. 

Софроний (Сахаров), архим. Главы о духовной жизни. Сергиев Посад; [Эссекс]: Свято-Тро-
ицкая Сергиева Лавра; Иоанно-Предтеченский монастырь, 2018.

Литература

Алексеюк А., прот. Вопрос индивидуализма в православном богословии ХХ века // III 
Международная научная конференция «Церковная наука в начале третьего тыся-
челетия: актуальные проблемы и перспективы развития»: Минск, 15 ноября 2018 г. 
Минск: Изд. Минской духовной академии, 2019. С. 276–283.

Буянов А. Ю. Покаяние и хранение заповедей как основание для богопознания по учению 
архимандрита Софрония Сахарова // Вопросы богословия. 2023. № 2 (10). С. 53–62.



168 А ЛЕКС А Н Д Р ЮРЬЕВИЧ Б УЯНОВ, А лександр     Д митриевич   Поном ар ёв

Захария (Захару), архим. Христос как путь нашей жизни: Введение в богословие старца 
Софрония (Сахарова). Эссекс; Москва: Свято-Иоанно-Предтеченский монастырь; 
Лепта-Пресс, 2002.

Иларион (Алфеев), митр. Святые наших дней. Москва: Изд. дом «Познание», 2021.

Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение очерки о личности и Церкви / предисл. прот. 
И. Мейендорфа, пер. с англ. Д. М. Гзгзяна. Москва: Свято-Филаретовский право-
славно-христианс. институт, 2006.

Лонгина (Павлова), мон. Богословский взгляд на понятие личности в антропологии ар-
хим. Софрония (Сахарова) = The Theological Perspective on the Concept of Person in 
the Anthropology of Archimandrite Sophrony (Sakharov): The Theological Perspective 
on the Concept of Person in the Anthropology of Archimandrite Sophrony (Sakharov): 
в 2-х т.: [дис... канд. теологии: 5.11.1]. [СПбГУ]. Санкт-Петербург, 2023. Т. 1 (на рус. 
яз.); Т. 2 (на англ. яз.).

Лосский В. Н. Богословское понятие человеческой личности // Лосский В. Н. Боговиде-
ние / пер. с фр. В. А. Рещиковой; сост. и вступ. ст. А. С. Филоненко. Москва: АСТ, 
2006. С. 645–656.

Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной Церкви. Догматическое бого-
словие / пер. с фр. мон. Магдалины (В. А. Рещиковой). Сергиев Посад: СТСЛ, 2012.

Николай (Сахаров), иерод. Основные вехи богословского становления архимандрита Соф-
рония (Сахарова) // Церковь и время. 2011. № 3 (16). С. 229–270.

Никитина С. В. Тринитарные основы антропологии в богословской мысли архимандрита 
Софрония (Сахарова): [дис… канд. богословия]. ПСТГУ. Москва, 2015.

Пономарев А. Д. Богословское осмысление богооставленности Иисуса Христа на Кресте 
митрополитом Антонием Сурожским: [выпускная квалификационная работа ба-
калавра]. ПСТГУ. Москва, 2023.

Пономарев А. Д. Богословское понимание личности в трудах митрополита Антония 
Сурожского. [Электронный ресурс]. [Портал «Antsur.ru»]. URL: https://antsur.ru/
bogoslovskoe-ponimanie-lichnosti-v-trudah-mitropolita-antoniya-surozhskogo/ (дата 
обращения: 14.12.2024).

Суслова С. В. Митрополит Антоний Сурожский о духовной жизни как пути от индивиду-
альности к личности // Русская словесность как основа русского мира: материалы 
XV Международного форума. Липецк: Липецкий государственный педагогический 
университет им. П. П. Семенова-Тян-Шанского, 2020. С. 50–52.

Человек в богословии митрополита Антония Сурожского: Доклады Второй международ-
ной конференции 11–13 сентября 2009 г. Москва: Фонд «Духовное наследие ми-
трополита Антония Сурожского», 2013.

Чурсанов С. А. Лицом к лицу: Понятие личности в православном богословии ХХ века. Мо-
сква: Изд. ПСТГУ, 2019. 

Чурсанов С. А. Три базовых значения слова «индивид» (ἄτομον) в восточном патристи-
ческом богословии IV–VIII веков // Humanity Space. 2022. Vol. 11 (3). P. 362–368.

John (Zizioulas), metr. Communion and Otherness: Further Studies in Personhood and the 
Church / ed. P. McPartlan, R. D. Williams. Edinburgh: T&T Clark, 2006.



ПАТРОЛОГ ИЯ И ХРИС ТИАНСК А Я ЛИТЕРАТ УРА

УЧЕНИЕ ПРП. 
АНАСТАСИЯ СИНАИТА 
ОБ ОБРАЗЕ И ПОДОБИИ 
БОЖИЕМ В ЧЕЛОВЕКЕ 
В КОНТЕКСТЕ СВЯТООТЕЧЕСКОЙ ТРАДИЦИИ

Игумен Адриан (Пашин)

кандидат физико-математических наук, кандидат богословия
доцент, профессор кафедры богословия Московской духовной 
академии 
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
adrian.pashin@mpda.ru

Вадим Евгеньевич Елиманов

магистр теологии
старший преподаватель кафедры богословия Московской 
духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
elimanov202@gmail.com

Для цитирования: Адриан (Пашин), игум., Елиманов В. Е. Учение прп. Анастасия Сина-
ита об образе и подобии Божием в человеке в контексте святоотеческой традиции // 
Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 169–198. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.009

Аннотация� УДК 27-185.32

Данная статья посвящена исследованию учения преподобного Анастасия Синаита и дру-
гих святых отцов о образе и подобии Божиих в человеке. Анализируется роль тройствен-
ного строения человеческой души как отражения Троицы и божественных свойств, 
а также их единство в контексте дихотомии в антропологии. Рассматривается христо-
логическая интерпретация образа Божия через соединение божественной и челове-
ческой природы во Христе, что связывает триадологию, христологию, антропологию 



170 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

и сотериологию. В статье также исследуется концепция единства человечества в его мно-
жественности ипостасей и пример любви в Божественных Ипостасях. Обсуждается раз-
личие и отождествление понятий «образ» и «подобие» в богословии, а также их развитие: 
образ Божий как неотъемлемая часть человека и достижение подобия через соедине-
ние с Божественной благодатью и обожение. В заключение подчёркивается роль Церк-
ви в формировании подобия Богу как причастности к Божественной жизни и энергиям.

Ключевые слова: прп. Анастасий Синаит, свт. Григорий Палама, прп. Максим Исповед-
ник, образ Божий, подобие Божие, микрокосмос, логос бытия, логос благобытия, 
логос приснобытия, дихотомия, трихотомия, антропологическая парадигма, тварные 
и нетварные добродетели, обожение.

Статья поступила в редакцию 11.2.2025; одобрена после рецензирования 1.3.2025

The Teaching of St. Anastasius of Sinai on the Image and 
Likeness of God in Man in the Context of the Patristic 

Tradition

Hegumen Adrian (Pashin) / Alexander V. Pashin
PhD in Physics and Mathematics, PhD in Theology
Associate Professor, Professor at the Theology Department at the Moscow Theological 
Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad, 141312, Russia
adrian.pashin@mpda.ru

Vadim E. Elimanov
MA in Theology 
senior lecturer at the Theology Department of the Moscow Theological Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad, 141312, Russia
elimanov202@gmail.com

For citation: Adrian (Pashin), hegumen, Elimanov, Vadim E. “The Teaching of St. Anastasius 
of Sinai on the Image and Likeness of God in Man in the Context of the Patristic Tradition”. 
Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 169–198 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.009

Abstract. This article is dedicated to the study of the teachings of St. Anastasius Sinaita and 
other Church Fathers regarding the image and likeness of God in man. It analyzes the role of 
the tripartite structure of the human soul as a reflection of the Trinity and divine attributes, 
as well as their unity within the context of dichotomy in anthropology. The study also ex-
plores the Christological interpretation of the image of God through the union of divine and 
human natures in Christ, linking trinitology, Christology, anthropology, and soteriology. Ad-
ditionally, it examines the concept of the unity of humanity in its multiplicity of hypostases 



171У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

and the example of love within the Divine Hypostases. The differentiation and identifica-
tion of the concepts of «image» and «likeness» of God in theology are discussed, along with 
their development: the image of God as an inherent part of man and the attainment of like-
ness through union with Divine grace and deification. The conclusion emphasizes the role 
of the Church in shaping the likeness of God as participation in Divine life and energies.

Keywords: Anastasius Sinaita, Gregory Palamas, Maximus the Confessor, image of God, 
likeness of God, microcosm, logos of being, logos of goodness, logos of everlastingness, di-
chotomy, trichotomy, anthropological paradigm, created and uncreated virtues, deification.

The article was submitted on 2/11/2025; approved after reviewing on 3/1/2025



172 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

Введение

Античные философы именовали человека термином «микрокосмос» 
(греч. «μικρὸς κόσμος»), т. е. малый мир, малый космос, который заклю-
чает в себе все элементы мироздания. Вслед за ними свт. Григорий Нис-
ский говорил, что человек — это некий малый мир, содержащий в себе 
те же стихии1, которыми наполнена вселенная, и объединяющий со-
бой всякий род жизни.

В то же время у святых отцов отношение к самому термину «ми-
крокосмос» было отличным от того, какое имело место в Античности. 
Для древних авторов это гордое наименование, в котором они видят 
залог величия человека, тогда как у отцов Церкви нередко встречает-
ся ироническое отношение к этому термину. Так, тот же свт. Григорий 
Нисский замечает: 

«Но громким этим именем воздавая хвалу человеческой природе, 
они сами не заметили, что почтили человека отличиями (идиома-
ми) комара и мыши»2. 

Для отцов Церкви во взгляде на человека характерна обратная пер-
спектива в сравнении с той, которая наблюдается у языческих мудрецов. 
Если для последних величие человека заключается в том, что роднит 
его с мирозданием, поскольку сам космос мыслится как божественное 
начало, то отцы Церкви усматривают величие человека в том, что вы-
деляет человека из мира, отличает от него. А выделяет его, по учению 
отцов, образ сотворения: человек сотворён по образу Божию.

Подлинное величие человека заключается не в том, что роднит его 
с миром, а в том, что его от мира отличает — в сотворённости по обра-
зу и подобию Божию.

Прямой библейский смысл понятия образа Божия в человеке: 
как Бог царствует над всем миром, так и человек наделен царским до-
стоинством и поэтому призван владычествовать над Вселенной: 

«И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему по подобию На-
шему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птица-
ми небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гада-
ми, пресмыкающимися по земле. И сотворил Бог человека по образу 

1	 См.: Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 16 // PG. 44. Col. 177D. Рус. пер.: Григорий Нис-
ский. Об устроении человека. Санкт-Петербург, 2000. С. 65.

2	 Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 16 // PG. 44. Col. 177D–180A. Рус. пер.: Григорий 
Нисский. Об устроении человека. С. 65.



173У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотво-
рил их» (Быт. 1, 26–27).

В святоотеческом учении под образом Божиим в человеке глав-
ным образом понимаются: 

•	 во-первых, его разумная бессмертная душа, свойства которой 
суть отражения божественных свойств; 

•	 во-вторых, особое присутствие Бога в каждом человеке, а имен-
но: причастность каждого человека «логосу бытия»3, посред-
ством которого человек 1) имеет возможность стремиться 
к Богу и познавать Его, а также 2) поставляется в особые от-
ношения с Богом, в отличие от прочего творения (за исклю-
чением ангелов);

•	 в-третьих, понимается весь духовно-телесный состав челове-
ка как сотворённый по образу человеческой природы вопло-
тившегося Сына Божия.

В рамках этой святоотеческой традиции об образе Божием в че-
ловеке рассуждает и прп. Анастасий Синаит. Этот автор особенно ин-
тересен при рассмотрении этого учения, потому что ему принадлежит 
систематический экзегетико-догматический труд, посвящённый этой 
теме, что видно из самого его названия — «Три слова об устроении че-
ловека по образу и подобию Божию». В святоотеческой письменности 
систематический вероучительный трактат в принципе редкий жанр. 
Это касается трудов и по широкой догматической тематике, и по от-
дельным вопросам вероучения. 

В «Трёх словах об устроении человека по образу и по подобию Бо-
жию» святой отец ярко и чётко излагает свои антропологические воз-
зрения, неразрывно связанные с триадологией, христологией и соте-
риологией. «Слова» посвящены полемике против христологической 
ереси — монофелитства. До кон. XX в. полностью было опубликовано 
только третье «Слово»4. От двух других «Слов» до нас дошли лишь от-
рывки5, причём первое «Слово» приписывалось ещё и свт. Григорию 
Нисскому6. Вследствие этого многие исследователи ошибочно утвер-
ждали о заимствовании, даже дословном, ряда идей прп. Анастасием 

3	 См.: Maximus Confessor. Capita de caritate 3, 25 // PG. 90. Col. 1024BC.
4	 Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG. 89. Col. 1151–1180.
5	 Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem, fragmentum // PG. 89. 

Col. 1143–1148.
6	 Gregorius Nyssenus. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG. 44. Col. 1327–1346.



174 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

у Нисского святителя7. Именно в таком неполном виде труд прп. Анаста-
сия был переведён до революции на русский язык8. К.-Х. Утеманн (нем. 
K.-H. Uthemann) в издании 1985 г. привёл критический текст «Слов»9. 
К.-Х. Утеманн доказал принадлежность всех трёх «Слов» прп. Анаста-
сию Синаиту и показал, что третье «Слово» датируется, самое раннее, 
701 г., тем самым отодвинув дату смерти святого отца на начало VIII в. 
Русский перевод «Слов» с подробными комментариями был осущест-
влён А. И. Сидоровым, который опубликован сначала в журнале «Аль-
фа и Омега»10, а затем отдельным изданием в серии «Библиотека от-
цов и учителей Церкви»11. 

К «Трём словам об устроении человека по образу и по подобию 
Божию» по смыслу примыкают ещё два антимонофелитских догма-
тических сочинения прп. Анастасия: «Флорилегий против монофели-
тов» и «Главы против монофелитов», впервые опубликованные в том 
же издании Утеманна12.

1. Разумная душа как образ Божий

В святоотеческом богословии разумная душа часто называется обра-
зом Божиим. Она сотворена как некое подражание Богу, Божествен-
ной природе и её энергиям: душа, как Бог, является непознаваемой 
по сущности и познаваемой по своим действиям13. К энергиям (свой-
ствам) души относится вся совокупность совершенств, которыми она 
обладает, в том числе дар слов, творческая способность, которая реа-
лизуется через тело и дар общения.

7	 См., например: Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. Москва, 1996. 
С. 157–159, 208.

8	 Анастасий Синаит, прп. Из слова об образе Божием / пер. В. Металлова // БВ. 1915. Т. 2. 
№ 7/8. С. 381–404 (1-я пагин.); Анастасий Синаит, прп. Из Слова об образе Божием (От-
рывок) Анастасия пресвитера на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера Слово о тво-
рении Божием по образу и подобию (Отрывок) / пер. В. Металлова // Труды студентов 
Императорской Московской Духовной Академии. Вып. II. Сергиев Посад, 1915. С. 1–26.

9	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985. P. 1–83.

10	 Анастасий Синаит, прп. Три слова об устроении человека по образу и по подобию Бо-
жиему // Альфа и Омега. 1998. № 4 (18). С. 89–118; 1999. № 1 (19). С. 72–91; 1999. № 2 
(20). С. 108–146.

11	 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. Москва, 2003. С. 25–189.
12	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 

Opuscula adversus monotheletas. P. 84–96 и P. 97–157.
13	 См.: Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 11 // PG. 44. Col. 156B. Рус. пер.: Григорий Нис-

ский. Об устроении человека. С. 42.



175У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

Когда святые отцы отождествляют образ Божий не со всей душой, 
а с её отдельным свойством — со свободой человека, его умом или раз-
умом, даром слова, творческой способностью или любой другой энер-
гией души, то они используют обычный для патристической литерату-
ры стилистический прием (синекдоху14), при котором название целого 
переносится на часть. Поэтому не следует усматривать образ Божий 
исключительно в отдельных энергиях, свойствах души, но правильно 
полагать, что сама разумная душа со всеми ей присущими энергиями 
есть образ Божий.

Разумная душа, по словам свт. Григория Нисского, сотворена как от-
ражение Бога: 

«…ум украшается подобием красоты первообраза, формируясь чер-
тами того, что явлено ему, как будто [отражение в] зеркале…»15. 

Как образ человека в зеркале во всем похож на самого человека, 
так и душа человека является целостным отражением, образом Самого 
Бога со всеми Его свойствами; но как образ человека в зеркале не есть 
человек, так и сотворённая душа человека не есть Сам нетварный Бог. 

Если душа есть образ Божий, то, как учит свт. Григорий Нисский, 
тело человека есть «образ» души: 

«…согласно той же самой аналогии [с зеркалом], мы приходим к вы-
воду, что и управляемая умом [то есть душой] природа связана 
с умом и сама красотой прилегающего к ней, делаясь как бы зерка-
лом зеркала»16.

Прп. Анастасий Синаит, в согласии со святоотеческой традицией, 
видит образ Божий именно в человеческой душе. Причём это Божествен-
ное отражение в душе святой отец описывает весьма многообразно. 

Так, Синаит говорит о тройственном строении человеческой души 
как об образе Троицы. Обычно в святоотеческой традиции вслед за ан-
тичными философами говорится о трёх свойствах души: воля и разум, 
чувство или разумное, желательное и яростное начала. Прп. Анастасий 
же видит в душе несколько иную тройственность: 

«Но давай перейдем к самому важному, что составляет “по обра-
зу и по подобию”, чтобы показать <…> единое Божество в Трои-
це. Что же это такое? Ясно, что это есть опять же душа (ψυχή), ее 

14	 Συνεκδοχή (греч.)— риторическое употребление слова в ином по объёму смысле.
15	 Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 12 // PG. 44. Col. 161C. Рус. пер.: Григорий Нисский. 

Об устроении человека. С. 48.
16	 Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 12 // PG. 44. Col. 161CD. Рус. пер.: Григорий Нис-

ский. Об устроении человека. С. 48–49.



176 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

мыслящий разум-слово (λόγος) и ум (νοῦς), который апостол на-
звал духом (πνεῦμα), когда увещевал нас быть святыми душой, те-
лом и духом [1 Фес. 5, 23]»17.

Мы видим, что этот образ Троицы в человеческой душе не про-
сто в её тройственности. Прп. Анастасий видит образ Каждого из Лиц 
Троицы: образ Отца в душе, образ Слова в разуме-слове, образ Свято-
го Духа в уме человека: 

«Ибо душа является нерожденной и беспричинной во отпечатле-
ние нерожденного и беспричинного Бога и Отца, но не является 
нерожденным ее мыслящий разум, неизреченно, незримо, необъ-
яснимо и бесстрастно рожденный из нее. Ум же не является ни бес-
причинным, ни рожденным, но есть исходящий, проникая во все 
и все рассматривая по образу и по подобию Всесвятого и исходя-
щего Духа, о Котором говорится: “Дух все проницает, и глубины Бо-
жии” [1 Кор. 2, 10]»18.

Продолжая обыгрывать тройственность души по образу тройствен-
ности Божества, прп. Анастасий говорит о том, что образ проявления 
Ипостасей Святой Троицы в домостроительстве нашего спасения ви-
ден в духовном развитии человеческой души от младенческого воз-
раста в познании человеком Таинства Святой Троицы. Так, разум-сло-
во и ум в человеке проявляются не сразу, подобно тому как Бог Слово 
воплотилось и тем явило Себя миру не сразу после творения человека 
и его грехопадения, а «во время оно», и Дух Святой сошёл на апостолов 
в Своё время — в день Пятидесятницы: 

«…выходя на свет боговедения, подобно младенцу при рождении, 
он19, благодаря руководству закона, являет себя [уже как бы] оду-
шевленным: познает Бога и Отца, содержащего в Себе сущностное 
Слово и сущностный Дух (как душа содержит в себе разум и дух), 
но не вмещает пока, вследствие великой немощи воли и младенче-
ства своего, откровение Слова и Духа, дабы, посредством [незрелого] 
богопочитания, не впасть в многобожие. Затем, по мере прохожде-
ния времени, наше мирское естество, подобно возрастающему дитя-
ти, начинает рассуждать, научаемое Богом и Отцом, словно некоей 

17	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 17. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 47–48.

18	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 17–18. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 48–49.

19	Ч еловек.



177У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

душой, дабы познать, пока смутно и как бы посредством неясных 
и косноязычных пророческих назиданий, первую попытку выраже-
ния и проявления сокрытого и присущего Отцу Слова. После этого 
косноязычного и туманного выражения Слова (я имею в виду рече-
ния Моисея и пророков), наступает время, когда совершенное Сло-
во Божие, происходя, словно из неких уст, из материнской утробы 
Девы, [изрекается] ясно и отчетливо, и мирское естество человече-
ское узнает, наконец, благодаря [воплощенному] Слову и через Него, 
совершенную полноту троичности своей. Оно воспринимает, словно 
некий ум, Святой Дух, Который поселяется в нем не извне, переме-
щаясь [до этого] в пространстве, но бывает явленным в этом естестве 
изнутри него, то есть из души и разума, или же от Отца и Сына»20.

Троичность души проявляется и в том, что она является образом 
Промышления Божия о творении. И здесь Синаит опирается на мне-
ние «внешних», которые видели в душе некое другое разделение, более 
общепринятое, чем разделение, предложенное выше прп. Анастасием: 

«Вследствие этого внешние мудрецы и еще иным образом опре-
деляют трехчастность нашей души, говоря, что она обладает же-
лательным, разумным и яростным [началами], чтобы посредством 
желательного [начала] прилепляться любовию к Богу, посредством 
разумного — воспринимать от Него ведение и мудрость, а посред-
ством яростного — противостоять духам злобы (См. Еф. 6, 12). И в этих 
трёх [началах] душа опять начертывает свой образ Божий. Ибо Три-
единый Бог тремя способами управляет и руководит <…>. Он либо 
творит, либо предвидит, либо воспитывает. И желательное [начало] 
души есть по образу зиждительной силы Божией, ибо оно осущест-
вляет [всякое] действие; разумное [начало] есть символ промысли-
тельной силы Божией, а яростное [начало] обозначает воспитыва-
ющую [силу Божию]»21.

Прп. Анастасий здесь ссылается на учение Платона о трёх нача-
лах души из диалогов «Государство» и «Федр»22.

20	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 22–23. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 59–63.

21	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 19–20. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 52–55.

22	 См., например: Клейман П. Философия. Краткий курс. С. 20: «Разумное начало обращено 
на познание и сознательную деятельность <…>. Яростное начало отвечает за желания че-
ловека <…>. Волнения яростного начала провоцируют гнев и ощущение несправедливо-
сти <…>. Желательное начало отвечает за основные потребности и желания, например, 



178 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

Эти два разделения единой души на три силы, согласно прп. Ана-
стасию, не суть различные разделения. Между своим (душа, разум-слово 
и ум) и общепринятым (воля, разум и чувство или желательное, разумное 
и яростное начала) делением души Синаит усматривает тесную связь: 

«Равным образом желание есть своеобразное свойство души, ибо 
младенцы, будучи только еще одушевленными, еще до того, как на-
чать говорить, сразу же испытывают желание материнской груди 
и сна; разумное [начало], как это очевидно, есть своеобразное свой-
ство разума, а яростному [началу] присуще возникать в уме, и имен-
но ум приводит в смущение тот, кто гневается вопреки естеству»23. 

Такая терминология (душа, разум-слово и ум) позволяет прп. Ана-
стасию настаивать на единстве души, в противовес Арию и Аполлина-
рию, которые строили свою христологию на строгой трихотомии, го-
ворящей об отдельной от души субстанции — духе. Прп. Анастасий же 
придерживается в антропологии дихотомии: душа со своими силами — 
умом и разумом — едина по своей природе, ибо ни ум, ни разум-слово 
не есть отдельная от души сущность. Они суть проявления единой души: 

«Затем обратись от этой Святой Троицы к образу Ее — я имею в виду 
троицу, сущую внутри нас, — и увидишь, что три наименования явля-
ются взаимосвязанными и тесно соединенными. Ибо когда ты гово-
ришь: “Душа разумная и мыслящая”, то ясно обозначаешь этим также 
разум и ум; а когда ты произносишь слово “разум”, то, естествен-
но, обнаруживаешь этим словом разумную душу, породившую его; 
наконец, когда ты говоришь “ум”, то, несомненно, являешь и душу 
с разумом. Ибо от чего происходит ум, если не от души и разума?»24

чувство голода или жажды <…>. Для объяснения трех начал души Платон рассматривает 
три разных сословия справедливого общества: сословие воспитателей (высшее), сосло-
вие воинов (стражей) и сословие кормильцев (прочих граждан). По Платону, разумное 
начало должно управлять решениями человека, яростное — помогать разуму, а желатель-
ное — подчиняться. Добившись правильного взаимоотношения между тремя началами 
души, человек достигнет личной справедливости. Также Платон считал, что в идеальном 
обществе разумное начало представлено высшим сословием (философы, управляю-
щие обществом), яростное — стражами (воины, обеспечивающие подчинение остально-
го общества высшему сословию), а желательное — кормильцами (рабочие и торговцы)».

23	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 20–21. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 55.

24	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 28. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 73.



179У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

Из единства души вытекает её единое, нераздельное естествен-
ное действие. Для прп. Анастасия единство действия означает един-
ство природы, подобно единому действию Лиц Пресвятой Троицы: 

«Поэтому они, обладая нерасторжимыми и взаимосвязанными наи-
менованиями, имеют единое, нераздельное и сущностное действие. 
Ибо едино и подобно действие Отца и Сына и Святого Духа, как едины 
мощь, сила, хотение и воля Их. Ведь когда Отец совершает что-нибудь, 
тогда неотделимо соучаствует с Ним и Сын; а когда Сын или Святой 
Дух исполняют что-нибудь, то нераздельно содействует Им и Отец. 
Ни Сын не делает ничего самопроизвольно и сам по себе без Отца, 
ни Отец — без Сына и Духа, ни Дух — без Отца и Сына. Теперь вновь 
обратись от Первообраза к отпечатлению, которым является наша 
душа, созданная по образу и по подобию Божию, и усмотри в нас 
такое же единое и подобное действие. Ибо душа не совершает ни-
чего без разума, разум — без души, а ум не исполняет ничего сам 
по себе, без души и разума, поскольку единоприродны, однород-
ны и взаимосвязаны общая сила и действие их, будучи по образу 
и по подобию Божию»25.

Кроме того, прп. Анастасий говорит об образе Божием в челове-
ческом разуме, что разум-слово имеет двойственное рождение: сна-
чала в сердце в виде мысли, а затем через уста в виде произнесённого 
слова. В этом преподобный отец видит образ единого Христа, имею-
щего двойное рождение: сначала превечно рождённого от Отца и за-
тем родившегося во времени от Девы Марии: 

«Ибо разум рождается в сердце неким непостижимым и нетелесным 
рождением и пребывает внутри него неведомым; и он же рождается 
посредством уст и тогда всеми познается. Однако при этом он не от-
деляется от породившей его души, дабы мы, через два рождения 
нашего разума, ясно познали, по некоему образу и подобию, два 
рождения Бога Слова»26. 

Следствием того, что, будучи образом и подобием Божиим, душа 
обладает неизъяснимой красотой, что объясняет враждебность к че-
ловеческой душе падших духов: 

25	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 28–29. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 74–75.

26	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 16. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 49–50.



180 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

«Душа обладает невообразимой и неописуемой красотой, вследствие 
чего вожделеют и питают страсть к ней враждебные духи, ибо из всех 
умных [сущностей] она [одна] носит самый прекрасный образ»27. 

Итак, прп. Анастасий говорит о том, что душа и после грехопаде-
ния несёт в себе образ Божий, так как безгрешна при рождении: 

«… ведь Адам изменил и обратил от нетления к тлению не всё есте-
ство, но только тело, созданное из земли [Быт. 2, 7] и принадлежа-
щее к изменчивой природе — оно-то и претерпело изменение, став 
вследствие преступления [заповеди] тленным и смертным из нет-
ленного и бессмертного28. Это есть тот [человек], который, как гла-
сит Евангелие, попался разбойникам и остался от их ударов если 
не совсем мёртвым, то едва живым [Лк. 10, 30]. Ибо душа, сотворён-
ная из бессмертной и неизменной сущности Божией29 через вдыха-
ние Бога [Быт. 2, 7], хотя и ниспала вместе [с телом] из-за прикосно-
вения к древу [Быт. 3, 1–6], но тем не менее осталась в собственном, 
по образу и по подобию Божию, нетлении и бессмертии. Поэтому 
она не нуждается, как тело, в сущностном преображении, но только 
в некоем разумном исправлении и исповеди, которые не требуют 
уничтожения воли, дабы не стать [человеку] неразумным, и не тре-
буют также упразднения действия, чтобы не стать [ему], наподобие 
бездушных тварей, мёртвым и бездеятельным»30.

Рассуждая аналогично, прп. Анастасий Синаит опровергает ар-
гумент монофелитов об отсутствии во Христе человеческих действия 
и воли по причине того, что человек при грехопадении извратил свою 
волю настолько, что (как утверждал и блж. Августин Иппонийский) по-
терял способность творить добро без прямого вмешательства Божия: 

27	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 18. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 46.

28	 Ср. Быт. 3, 19 и Прем. 2, 23–24: «Бог создал человека для нетления и соделал его образом 
вечного бытия Своего; но завистью диавола вошла в мир смерть, и испытывают ее при-
надлежащие к уделу его».

29	 Святой отец имеет в виду, конечно, не единосущие души человеку Богу, а присутствие 
в душе нетварной Божественной энергии, бессмертие и нетление души. Об этом под-
робнее в следующем пункте данной статьи.

30	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas III, 4, 86–101 // CCSG. 12. P. 74–75. Рус. пер.: Анастасий 
Синаит, прп. Избранные творения. С. 165–166.



181У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

«И еретики прекословят нам: “Человек извратил и всё человеческое, 
поэтому не подобает и недостойно говорить, будто во Христе есть 
человеческая воля и человеческое действие”»31, 32.

Благодаря своей разумности, душа имеет высочайшее предназна-
чение после телесной смерти. Прп. Анастасий превозносит разумную 
душу, достигшую спасения. Души святых превыше ангельского мира, 
благодаря наличию в них образа и подобия Божия и благодаря едино-
сущию по Его человечеству с Богом Словом. Синаит заканчивает своё 
первое «Слово» гимном душам святых: 

«Поэтому богочтимая душа наша после освобождения от тела не по-
сылается на служение, как посылаются ангелы. Последние суть духи 
служащие и подневольные, а души же святых, которые [удостоились 
быть] по образу Божию, суть духи господствующие. Ведь если че-
ловек после своего преслушания и был умален малым чим от ангел 
[Пс. 8, 6], как ставший смертным, то, благодаря ипостасному едине-
нию с ним Бога Слова, он был сразу намного предпочтен ангелам. 
Ибо некогда бывший по образу Божиему, ныне стал вместе с Бо-
гом, и прежде сопричаствующий образу Божию, стал теперь пере-
дающим образ свой Богу, Которому слава во веки веков. Аминь»33.

Итак, прп. Анастасий Синаит многообразно говорит о тройствен-
ном строении человеческой души как об образе Пресвятой Троицы. 
Отмечая тройственность души, прп. Анастасий настаивает на её един-
стве, придерживаясь дихотомии в антропологии: душа со своими си-
лами — умом и разумом — едина по своей природе, поскольку ни ум, 
ни разум-слово не есть отдельная от души сущность, а суть проявле-
ния единой души. 

Образ Троицы в душе остаётся и после грехопадения, поэтому 
душа имеет высочайшее предназначение после телесной смерти. Прп. 

31	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas III, 4, 82–85 // CCSG. 12. P. 74. Рус. пер.: Анастасий Си-
наит, прп. Избранные творения. С. 165.

32	 Более подробно об учении восточных святых отцов о наследуемых последствиях пер-
вородного греха смотри в нашей статье: Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первород-
ное повреждение в православном богословии: к вопросу о наследуемости греха (Часть 
1) // БВ. 2024. № 1 (52). С. 32–63; Они же. Первородное повреждение в православном 
богословии: к вопросу о наследуемости греха (Часть 2) // БВ. 2024. № 2 (53). С. 32–57.

33	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. P. 30–31. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Из-
бранные творения. С. 78–80.



182 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

Анастасий превозносит разумную душу, достигшую спасения, выше ан-
гельского мира именно благодаря наличию в ней образа Божия.

2. Образ Божий как Божественное присутствие 
в человеке

Каждого человека, в силу его особой причастности Богу, свт. Григорий 
Богослов называет «частицей Бога»34. 

Прп. Максим Исповедник, толкуя данную фразу, настаивает на её 
буквальном понимании. Каждый человек от рождения является «части-
цей Бога», поскольку Бог присутствует в нём Своим «логосом бытия»35. 
Как учит прп. Максим, логос бытия — это и есть образ Божий. Иными 
словами, образ Божий — это Сам Бог, особым образом присутствующий 
в человеке. Логос бытия является одним из тропосов (аспектов) инди-
видуального логоса разумных (греч. λογικῶν) сущностей.

Как учит прп. Максим Исповедник, разумные существа (т. е. ангелы 
и люди) отличаются от прочего неразумного творения тем, что они, по-
мимо логосов сущего, имеют в себе и индивидуальные логосы разум-
ных (λογικῶν) сущностей36, которые являются предвечными замысла-
ми, в соответствии с которыми Бог сотворил каждое разумное существо. 
При этом у каждого разумного существа этот логос уникален и неповто-
рим. Поскольку индивидуальный логос — это действие (энергия) Бога 
в человеке37, то он таким образом являет личностное, особое отноше-
ние Бога к каждому разумному существу. Так, Бог любит всех разумных 
существ одинаково, однако каждого — особым образом.

34	 Свт. Григорий Богослов: «Какова обо мне мудрость и что за великая это тайна? Или для того, 
чтобы, будучи частицей (μοῖρα) Бога и стекши (ῥεύσαντας) свыше, мы не презирали Со-
здателя, — превозносясь своим достоинством и надмеваясь, — хочет [Он], чтобы в борь-
бе и брани с телом мы всегда к Нему взирали, и чтобы сопряженная [с нами] немощь 
была детоводительницей [нашего] достоинства?» (Gregorius Theologus. Oratio 14, 7 // PG. 
35. Col. 865B. Рус. пер. цит. по: Максим Исповедник, прп. Амбигвы. С. 254).

35	 Maximus Confessor. Ambiguorum liber 7 // PG. 91. Col. 1081C. Рус. пер. с изм.: Максим Ис-
поведник, прп. Амбигвы. С. 262.

36	 Этот особый логос, свойственный только разумным существам, прп. Максим Исповед-
ник называет «совокупным логосом всецелого становления разумных сущностей». См.: 
Maximus Confessor. Ambiguorum liber 65 // PG. 91. Col. 1392A: «ὁ σύμπας τῆς ὅλης τῶν 
λογικῶν οὐσιῶν γενέσεως λόγος». Рус. пер. с изм.: Максим Исповедник, прп. Амбигвы. 
С. 821.

37	 Более точно следует сказать, что Божественная энергия находится «в» (греч. «ἐν») логосах 
и «указывает» (греч. «ὑποσημαίνει») собой на Бога. См.: Maximus Confessor. Ambiguorum 
liber 22 // PG. 91. Col. 1257AB.



183У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

Вот почему каждый без исключения человек (как и ангелы) от-
личается от неразумных животных прежде всего особым отношением 
Бога к нему: Бог присутствует в нём таким особым образом (т. е. ин-
дивидуальным логосом разумных сущностей), каким не присутствует 
в прочем неразумном творении.

Этот индивидуальный логос разумных сущностей, который и есть 
Сам Бог (Его Божественная энергия), имеет три способа (тропоса) про-
явления себя в человеке: 1) как «логос бытия», 2) как «логос благобы-
тия» и 3) как «логос приснобытия»38.

1)	 В каждом человеке от рождения Бог пребывает в качестве «ло-
госа бытия» — «образа Божия» (т. е. «образ Божий» в челове-
ке — это Сам Бог, «логос бытия»). Присутствуя в человеке «ло-
госом бытия» (т. е. Божественной энергией), Бог производит 
в нём постоянное стремление к Себе: Он как бы «тянет» че-
ловека к Себе, к тому, чтобы он вошёл в Церковь и стал её чле-
ном. По выражению прп. Максима Исповедника, «логос бытия» 
(образ Божий) производит в каждом человеке «тоску» по Богу 
(т. е. по Первообразу)39. Присутствуя в человеке как «логос бы-
тия», Бог присутствует в нём именно как Путеводитель к Са-
мому Себе. Поэтому существование в человеке Бога в качестве 
его «логоса бытия» не сообщает ему спасения и обожения, ко-
торые возможны только в Церкви (т. е. в Теле Христовом). Если 
человек не живёт в соответствии со своим «логосом бытия», 
призывающим его ко спасению и обожению, то он становится, 
по словам свт. Григория Богослова, «частицей Бога» «стекшей 
свыше», т. е. такой «частицей», которая уклонилась от замыс-
ла Божия о ней, состоящего в том, чтобы человек стал Богом 
по благодати40. Используя терминологию западного богосло-
вия, можно сказать, что логос бытия — это нетварная «призы-
вающая благодать».

2)	 Когда человек, следуя своему «логосу бытия», принимает ре-
шение войти в Церковь и становится её членом, тогда Бог при-
сутствует в нём уже как «логос благобытия», т. е. как Спаситель, 

38	 Maximus Confessor. Ambiguorum liber 65 // PG. 91. Col. 1392A. Рус. пер. с изм.: Максим Ис-
поведник, прп. Амбигвы. С. 821. См. также: Maximus Confessor. Ambiguorum liber 7 // PG. 
91. Col. 1068D–1101С. Рус. пер.: Максим Исповедник, прп. Амбигвы. С. 254–274.

39	 Maximus Confessor. Ambigua ad Ioannem 7 // PG. 91. Col. 1080C.
40	 См.: Maximus Confessor. Ambiguorum liber 7 // PG. 91. Col. 1084B–1084C. Рус. пер.: Максим 

Исповедник, прп. Амбигвы. С. 263.



184 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

как Тот, Кто сообщает ему «начаток» обожения, который чело-
век должен приумножить посредством добродетельной жизни. 
Иными словами, присутствуя в человеке как «логос благобы-
тия», Бог присутствует в нём Своей Боготворящей энергией41. 
Важно подчеркнуть, что выбор «благобытия» совершается че-
ловеком, его свободной волей, но сама возможность выбора 
именно «благобытия» возможна только благодаря содействию 
Бога, Который присутствует в нём в качестве его «логоса бы-
тия». Причастность человека «логосу благобытия» — это при-
частность «подобию Божию». Оно приобретается в таинстве 
Крещения в виде «начатка», которое человек призывается при-
умножить и раскрыть в себе. «Логосу благобытия» может со-
ответствовать понятие «спасающая благодать».

3)	 Если человек во время земной жизни посредством доброде-
тельной жизни раскроет в себе «логос благобытия», то в жиз-
ни вечной Бог будет пребывать в нём уже в качестве «логоса 
приснобытия» (совершенное обожение). Это присутствие Бога 
в человеке и есть то Царство Небесное, в которое вступает до-
бродетельная душа после смерти. Окончательное раскрытие 
«логоса приснобытия» совершится после всеобщего воскре-
сения, когда и тело человека всецело станет причастно жиз-
ни Царства Небесного. 

Таким образом, весь путь человека к Богу, — начиная с простого 
стремления души к Своему неведомому Создателю, продолжая всту-
плением в Церковь, стяжанием добродетелей и кончая совершенным 
обожением в Царстве Небесном, — совершается при постоянном со-
действии (синергии) Бога, действующего в нём Своими нетварными 
логосами.

Как правило, вдуновение в лицо человека дыхания жизни (Быт. 2, 7) 
указывает, согласно святым отцам, во-первых, на акт творения души 
человека «из ничего», во-вторых, на причастность души человека Богу. 

Так, свт. Василий Великий пишет: 
«Ибо Он вдунул в лицо его, то есть вложил в человека нечто от соб-
ственной Своей благодати [т. е. саму благодать], чтобы человек по-
добным познавал подобное»42. 

41	 Maximus Confessor. Ambiguorum liber 42 // PG. 91. Col. 1345C–1345D. Рус. пер.: Максим Ис-
поведник, прп. Амбигвы. С. 730.

42	 Basilius Caesariensis. Homiliae in Psalmos XLVIII, 8, 13 // PG. 29. Col. 419C. Рус. пер.: ПСТСО. 
3. С. 584.



185У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

Здесь свт. Василий отмечает о том, что Бог даровал каждому челове-
ку способность стремиться к Нему и познавать Его, и эта способность 
есть Сам Бог, т. е. Божественная благодать, а в терминологии прп. Мак-
сима Исповедника — логос бытия.

Прп. Анастасий также говорит о присутствии благодати Божией 
в душе человека начиная от акта творения: 

«Бог, создав в начале Адама по образу и подобию Божию, послал 
в лицо его через вдуновение благодать, блеск и сияние Пресвято-
го Духа»43. 

А в приписываемом прп. Анастасию Синаиту «Шестодневе» говорит-
ся о двух творениях — просто бытии и благобытии. Последнее касает-
ся человека и возникает благодаря Воплощению Сына Божия44.

Авва Дорофей Газский называет Божественное присутствие в че-
ловеке совестью, естественным законом, побуждающего человека к до-
бру и отвращающего от зла: 

«Когда Бог сотворил человека, то Он всеял в него нечто божествен-
ное, как бы некоторый помысл, имеющий в себе, подобно искре, 
и свет и теплоту; помысл, который просвещает ум и показывает 
ему, что — доброе и что — злое, сие называется совестью, а она есть 
естественный закон. Это те кладези, которые, как толкуют святые 
отцы, искапывал Исаак, а филистимляне засыпали (см. Быт. 26). По-
следуя сему закону, то есть совести, патриархи и все святые прежде 
написанного закона угодили Богу. Но когда люди, чрез грехопаде-
ние, зарыли и попрали её, тогда сделался нужен закон написанный, 
стали нужны святые пророки, нужно сделалось самое пришествие 
Владыки нашего Иисуса Христа, чтобы открыть и воздвигнуть её 
(совесть), чтобы засыпанную оную искру снова возжечь хранением 
святых Его заповедей»45.

Итак, человек есть образ Божий не только потому, что его раз-
умная душа является тварным образом и отображением своего пер-
вообраза — нетварного Бога, но и в силу причастности «логосу бы-
тия», согласно терминологии прп. Максима Исповедника. Учение 
других отцов согласуется с этим учением прп. Максима, хотя тот же 
прп. Анастасий Синаит не употребляет выражение «логос бытия», 

43	 Anastasii Sinaitae Viae dux. P. 17. Рус. пер.: Адриан (Пашин), игум. Главное христологиче-
ское произведение преподобного Анастасия Синаита «Путеводитель». С. 306.

44	 Anastasius Sinaita. Hexaemeron. P. 4–6.
45	 Дорофей Газский, прп. Душеполезные поучения 3 // Он же. Душеполезные поучения и по-

слания с присовокуплением вопросов его и ответов на оные Варсануфия Великого и Ио-
анна Пророка. Москва, 2010. С. 72.



186 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

но говорит о присутствии в человеке благодати Божией. Именно 
это специфическое присутствие Бога в душе каждого человека глав-
ным образом отличает его от всего животного и растительного мира.

4. Христологический смысл образа Божиего 
в человеке

Святые отцы учат, что не только душа есть образ Божий, но и весь чело-
век, состоящий из души и тела, есть образ воплощённого Сына Божия. 

Иными словами, человек изначально творится по образу челове-
ческой природы воплотившегося Христа. Сложная человеческая при-
рода, как состоящая из двух природ: души и тела, изначально творится 
Богом таким именно образом, чтобы стать сосудом для Божественной 
природы, поэтому Воплощение не является следствием грехопадения, 
но предустановлено, предопределено Богом: Воплощение, т. е. соеди-
нение Бога и человека в Ипостаси Христа, является целью творения 
и человека, и всей вселенной. Отметим также, что образ соединения 
души и тела в одну человеческую ипостась впоследствии использовал-
ся святыми отцами для иллюстрации соединения двух природ во Хри-
сте — Божественной и человеческой. 

Свт. Кирилл Александрийский, объясняя ипостасное соединение 
Божества и человечества, использует антропологическую парадигму, 
т. е. приводит пример человека, который представляет собой единое 
существо, единую ипостась, единое лицо, состоящую из двух реально 
различных природ, души и тела. Согласно святителю Кириллу, Боже-
ство и человечество во Христе соединились ипостасно подобно тому, 
как ипостасно соединяются душа и тело в человеке. Это есть особый 
вид единства, предполагающий не внешнее подлеположение природ, 
как у Нестория, но их взаимное общение и взаимное проникновение 
внутри единой Ипостаси. 

«Не двойственен один и единственный Христос, хотя Он и мыслит-
ся соединенным из двух, притом различных вещей (πραγμάτων), 
подобно тому как и человек мыслится состоящим из души и тела, 
но не двойственным, а одним из обоих»46.

Следуя свт. Афанасию и свт. Кириллу, прп. Анастасий говорит, 
что соединение души и тела человека символически отображает сое-
динение двух природ во Христе — Божественной и человеческой: 

46	 Сyrillus Alexandrinus. Epistula 17, 8 // ACO. Vol. 1 (1). P. 38.



187У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

«Творя двойственного человека, который является зримым и не-
зримым, [Бог] назвал его Твоим образом и подобием, ибо человек — 
смертен и бессмертен, отпечатлевая мыслящей и бессмертной душой 
Твое, Христе, Божество, а в страстном теле [своем] нося истинный 
образ Твоего Человечества, единосущного ему»47. 

Далее в словах прп. Анастасия мы видим противоречие. В одном 
месте он говорит о том, что при творении Адама сначала было созда-
но тело, а затем вдунута душа: 

«Вот почему человек, в отличие от ангелов и домашних животных, 
был создан не из одной сущности, но из неких двух, неподобных 
и иносущных вещей: материи и нематериального, перстного и бо-
жественного, тленного и нетленного. И поскольку не мы пришли 
к Богу, а, наоборот, Бог пришел к нам, то [из этого можно заключить, 
что] прежде было вещественное, а затем уже к перстному [присое-
динилось] божественное»48. 

Но чуть далее, говоря и о творении Адама, и о зачатии любого челове-
ка, настаивает на одновременности появления души и тела: 

«И ни тело не образовывается и не устрояется раньше, чем душа, 
ни душа не упреждает тело и не предсуществует ему; но смертное 
и бессмертное, словно две инородные сущности, взаимосочетают-
ся, [образно] являя ипостасное единение двух инородных сущностей 
Христа — бессмертного Божества и смертного человечества Его»49.

Далее прп. Анастасий толкует непростые для экзегезы слова Бо-
жии, сказанные Творцом после грехопадения прародителей: 

«Слова: “Вот, Адам стал (после преступления [заповеди]) как один 
из Нас” [Быт. 3, 22] — ясно и недвусмысленно представляют теле-
сную плотяность Воплощения Бога Слова, Одного от Троицы. Сле-
дует отметить, что тогда, когда [Адам] стал вещественным и тлен-
ным, ему было сказано: “Как один из Нас”. Утверждающие, что Бог 
изрёк это, насмехаясь над ним, обманутым змием, пусть обратят 
внимание на то, что глас Божий не созвучен совету змия. Ибо змий 

47	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 39. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 83.

48	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 36–37. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 90–91.

49	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 41. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 97–98.



188 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

говорит: “Вы будете, как боги” [Быт. 3, 5], но Бог не изрекает: “Вот, 
вы стали, как боги”, а говорит: “Вот, Адам стал как один из Нас”. Если 
змий словами: “Вы будете, как боги” — научает прародителей на-
ших многобожию, то Бог обращается к Адаму не от лица множества, 
но от лица единого [Бога] и говорит: “Стал как один из Нас”, то есть 
как Один из Святой Троицы <…>. В устроении сложного Адама было 
ясно предначертано таинство Вочеловечивания Христа, и поэтому 
он назван ставшим словно Одним [из Святой] Троицы»50.

Обычно эти слова толкуются святыми отцами как сказанные Бо-
гом Адаму именно в качестве укоризны после его преслушания. Синаит 
же говорит о приобретении Адамом тления, которое было и у Христа 
до Его Воскресения. 

Итак, прп. Анастасий, как мы видим, утверждает, что Адам стал 
вещественным (вернее, дебелым) и тленным только после грехопаде-
ния. До вкушения запрещённого плода он имел другое — нетленное, 
бессмертное и близкое к невещественному — тело и лишь после оболь-
щения змием был одет в «кожаные ризы», т. е. тленную плоть: 

«Адам отображает и предотпечатлевает Воплощение и телесную пло-
тяность человеческого рождения нетленного и невещественного Бога 
Слова и в том, что он, вместо нетленного, бессмертного и близкого 
к невещественному тела, которым обладал [до грехопадения], был 
переоблачен Богом в тело нынешнее — более дебелое и страстное»51.

На такой смысл наготы и одевания Адама указывает и свт. Григо-
рий Богослов в «Слове 38, на Богоявление, или на Рождество Христово»: 

«Когда же, из-за зависти и обольщения жены, которому она под-
верглась как слабейшая и которое произвела как искусная в убежде-
нии <…> человек забыл данную ему заповедь и побежден горьким 
вкушением; тогда через грех делается он изгнанником, удаляемым 
в одно время и от древа жизни, и из рая, и от Бога, облекается в ко-
жаные ризы (может быть, в грубейшую, смертную и противоборству-
ющую плоть), в первый раз познает собственный стыд и укрывается 

50	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 41–42. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 99–101.

51	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 42. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 101.



189У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

от Бога. Впрочем, и здесь приобретает нечто, именно смерть — в пре-
сечение греха, чтобы зло не стало бессмертным»52. 

Если слова свт. Григория несут и буквальный смысл: ризы эти были 
действительно сняты с закланных Богом животных, смертных по сво-
ей природе, почему и Адам стал смертным, то прп. Анастасий наста-
ивает на богозданности этих риз. Дебелое наше тело — тоже творение 
Божие (хотя и после грехопадения), ибо символизирует человеческое 
естество Христа: 

«Бог [облачил Адама], не совлекши и не отняв [эти ризы] у како-
го-либо скота, но бессемянно и боголепно поставил его над [вся-
ким прочим] естеством. Отсюда ризы эти не скотоподобны, не берут 
свое начало в неразумном естестве, но, как и сам человек, созданы 
рукой Божией. Ведь [тем самым] ясно и несомненно предначерта-
на богозданная и бессемянная плоть Бога Слова, которую соделал 
Ему [Сам] Бог»53. 

Несмотря на то, что Адам был облачён в кожаные ризы нашей 
смертной дебелой плоти после своего грехопадения, эта плоть созда-
на Богом. Это дает основание прп. Анастасию отвергнуть манихейство 
с его учением о греховности тела. 

Итак, человек изначально творится по образу человеческой при-
роды воплотившегося Христа. Сложная человеческая природа, как со-
стоящая из двух природ, души и тела, изначально творится Богом та-
ким именно образом, чтобы стать сосудом для Божественной природы, 
поэтому Воплощение не является следствием грехопадения, но преду-
становлено, предопределено Богом: Воплощение, т. е. соединение Бога 
и человека в Ипостаси Христа, является целью творения и человека, 
и всей вселенной. 

Отметим также, что образ соединения души и тела в одну челове-
ческую ипостась впоследствии использовался святыми отцами для ил-
люстрации соединения двух природ во Христе — Божественной и чело-
веческой. Поэтому такое понимание образа Божия в человеке соединяет 
различные разделы вероучения Церкви: триадологию, христологию, 
антропологию и сотериологию (См. Гал. 3, 27).

52	 Gregorius Nazianzenus. Oratio 38, 12 (In Theophania) // PG. 36. Col. 324. Рус. пер.: Григорий 
Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спасителя // ПСТСО. 2. С. 447.

53	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 43. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 103–104.



190 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

3. Дополнительные смыслы понятия «образ Божий» 
в богословии прп. Анастасия Синаита

Прп. Анастасий Синаит видит образ Троицы в разделении человече-
ства на единосущные ипостаси. При этом каждый из первых людей яв-
ляется отображением конкретного Лица Троицы: 

«Бог привел в бытие Адама беспричинно и нерожденно, сына же — 
второго человека — соделал рожденным; Еву же не рожденно и не бес-
причинно, но по восприятию и исхождению; Он неизреченным обра-
зом привел в бытие от сущности беспричинного Адама. И не являются 
ли эти три лица пращуров всего человечества, или [три] единосущ-
ные ипостаси, отпечатлительно созданными, как это представля-
ется Мефодию, по некоему образу Святой и единосущной Трои-
цы: беспричинный и нерожденный Адам есть образ и изображение 
беспричинного Бога и Отца — Вседержителя и Причины всяческих, 
рожденный сын Адама есть образ предначертанный рожденного [от 
Отца] Сына и Слово Божие, а исшедшая Ева обозначает исшедшую 
Ипостась Святого Духа»54. 

Это место из несохранившегося неизвестного произведения сщмч. Ме-
фодия Олимпийского, епископа Патарского, сохранилось только в ци-
тации прп. Анастасия.

В словах Христа из Первосвященнической молитвы: «Да будут все 
едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — 
да уверует мир, что Ты послал Меня» (Ин. 17, 21), которые явно соотно-
сятся с таким триадологическим пониманием образа Божия в челове-
честве, состоящем из множества ипостасей, но имеющим одну природу, 
Церковь видит обоснование заповеди из Нагорной проповеди о любви 
друг к другу (Ин. 13, 34–35). Хотя человеческая природа реализована 
во множестве отделенных друг от другу человеческих ипостасей, в от-
личие от Божественной природы — единой в трёх нераздельных Ипо-
стасях, единство в любви Божественных Ипостасей, как и любовь Бога 
к падшему человечеству (Ин. 3, 16), является для христиан примером 
любви друг к другу. 

Кстати, мысль прп. Анастасия исключает всякий намёк на воз-
можность учения об исхождении Святого Духа и от Сына. Ева получа-
ет свое бытие только от Адама, а их сына, который соотнесён с Сыном 
Божиим, ещё не было на момент её появления. 

54	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 10. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 38–39.



191У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

Образ Святого Духа в Еве свт. Анастасий видит и в том, что ей, в от-
личие от Адама, не было вдунуто Богом дыхание жизни: 

«Поэтому Бог и не вдунул в Еву дыхание жизни [Быт. 2, 7], поскольку 
она есть изображение Святого Духа — дыхания и жизни и посколь-
ку ей надлежало, посредством Святого Духа воспринять Бога — под-
линно сущее Дыхание и Жизнь всяческих»55. 

Здесь преподобный отец употребляет общераспространённый 
в святоотеческой письменности прообраз Пресвятой Богородицы, коим 
является Ева (параллельно Адам — прообраз Христа). Именно Богоро-
дица подразумевается, когда говорится о том, что Еве надлежит в бу-
дущем принять Бога посредством Святого Духа.

Итак, как было сказано выше в предыдущем пункте, триадологи-
ческий смысл образа Божия в человечестве объединяет уже триадоло-
гию с антропологией и другими частями вероучения Церкви.

4. Понятие о подобии Божием. Соотношение между 
образом и подобием Божиим

Некоторые святые отцы не делали различия между образом и подоби-
ем. В частности, на тождественности этих терминов настаивали святи-
тели Афанасий и Кирилл Александрийские, а также и прп. Анастасий 
Синаит. В русской богословской традиции такого мнения придержи-
вался свт. Филарет Московский, который, ссылаясь на еврейский текст 
Библии, показывал, что понятия образа и подобия нередко являются 
в Священном Писании взаимозаменяемыми.

Действительно, в Быт. 1 сказано о намерении Бога сотворить че-
ловека по Своему образу: 

«сотворим человека по образу Нашему [и] по подобию Нашему» (Быт. 
1, 26). 

Но в следующем 27-м стихе говорится о том, что Бог сотворил челове-
ка по образу Своему, о подобии же умалчивается: 

«И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотво-
рил его» (Быт. 1, 27). 

Однако в других местах говорится о создании человека по подобию 
Божию: Вот родословие Адама: когда Бог сотворил человека, по подобию 

55	 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 10–11. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 39.



192 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

Божию создал его (Быт. 5, 1); им56 благословляем Бога и Отца, и им про-
клинаем человеков, сотворенных по подобию Божию (Иак. 3, 9). 

Иногда, впрочем, Писание говорит об образе Божием или об обра-
зе Христа, который нам ещё предстоит приобрести (что в современном 
богословии передается понятием «подобие», «уподобление»): 

«А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернос-
ловие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого че-
ловека с делами его и облекшись в нового, который обновляется в по-
знании по образу Создавшего его» (Кол. 3, 8–10); 

«Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господ-
ню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господ-
ня Духа» (2 Кор. 3, 18); 

«Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет со-
образно славному телу Его» (Флп. 3, 21); 

«Первый человек — из земли, перстный; второй человек — Господь 
с неба. Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, тако-
вы и небесные. И как мы носили образ перстного, будем носить и об-
раз небесного» (1 Кор. 15, 47–49). 

Другие же христианские писатели, начиная со времени Оригена, 
и современные православные богословы проводят достаточно четкое 
различие между понятиями образа и подобия, ссылаясь на указанное 
выше различие в стихах 26 и 27 первой главы Бытия. 

Следуя устоявшейся богословской терминологии, можно утвер-
ждать, что образ Божий неотъемлем от человека, а подобие Божие до-
стигается человеком через соединение с Богом (с Божественной благо-
датью) и пребывание в Нём. Именно в Церкви образ Божий приобретает 
и подобие Богу. Подобие Божие есть обожение, т. е. причастность че-
ловека Божественным боготворящим энергиям, Божественной жизни. 

Тем не менее представляется неверным говорить о противоре-
чии между теми святыми отцами, которые различали образ и подо-
бие Божие в человеке, и теми, которые их отождествляли. Дело в том, 
что индивидуальный логос разумных сущностей, включающий в себя 
и «логос бытия» (образ Божий), и «логос благобытия» (подобие Божие), 
является единым и неделимым, хотя и имеет в себе внутреннее разли-
чие между этими «тропосами». А коль скоро каждый человек по факту 
своего бытия причастен своему (в смысле — личному) индивидуально-
му логосу разумных сущностей, то, следовательно, в каждом человеке 

56	 Т. е. языком.



193У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

реально присутствует и образ Божий, и подобие Божие: «логос бытия» 
(образ Божий) присутствует во всех людях реально и актуально, а «ло-
гос благобытия» (подобие Божие) — реально, но потенциально. «Логос 
благобытия» актуализируется через принятие человеком Крещения. 
Однако степень этой актуализации зависит от того, насколько в «до-
бровольном уступании» (греч. «ἐκχώρησις γνωμική»)57 сам человек по-
зволит Богу действовать в себе. 

О святых, прославленных в лике преподобных, Церковь говорит, 
что они подобны Богу не по своему внешнему поведению, не по своим 
добродетелям как человеческим качествам и даже не по своей духовной 
внутренней жизни, иначе и «бесстрастие», которого достигают люди 
вне Церкви (например, буддийские монахи), почиталось бы Церковью 
подобием Богу; но святые подобны Богу в том смысле, что они в осо-
бой мере стяжали благодать Духа Святого (т. е. боготворящую энергию).

Поэтому, например, свт. Григорий Палама, учит о том, что добро-
детели можно разделить на два класса: тварные (человеческие каче-
ства, например: любовь, милосердие, бесстрастие и т. д.) и нетварные 
(Божественные боготворящие энергии, например: Любовь, Милосер-
дие, Кротость и т. д.)58. 

Тварные добродетели — это те добрые качества, которые человек 
может приобрести своими природными силами и способностями, на-
пример, любовь, милосердие, бескорыстность, благожелательность, ус-
лужливость и т. д. Тварные добродетели можно стяжать и без Бога, вне 
Церкви. Человек, который приобрёл эти добродетели, в светской сре-
де называется «хорошим» и «добропорядочным».

Нетварные же добродетели (т. е. боготворящие энергии и свойства 
Самого Бога) человек не может приобрести собственными усилиями, 
они являются божественным даром человеку. Нетварные добродете-
ли — это та жизнь, которой живёт Бог и причастником которой мож-
но стать только в Церкви.

Для того чтобы провести различие между тварными и нетварны-
ми добродетелями более понятным, нужно обратиться к учению о бо-
гопознании. Человек, стяжавший в Церкви определённую меру обо-
жения, соответственно в определённой мере дал Богу, боготворящим 
энергиям действовать в себе. В каждом православном христианине эта 
мера действия в нём Бога разная, и она определяется мерой личного 

57	 Maximus Confessor. Ambigua ad Ioannem 7 // PG. 91. Col. 1076B.
58	 Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum V, 28, 119.120 // ΓΠΣ. 3. Σ. 377–

378. Рус. пер.: Григорий Палама, свт. Антирретики против Акиндина. С. 266–267.



194 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

духовного подвига христианина: насколько человек предоставляет Богу 
действовать в себе, настолько и Сам Бог действует в нём, т. е. совершает 
через него определённые евангельские заповеди. Так или иначе, такой 
человек становится «богоносным» и уже не столько сам принимает ре-
шения и действует, сколько Бог в нём пребывающий и действующий. 
Так, апостол Павел сказал о себе: «Благодать Его во мне не была тщет-
на, но я более всех их потрудился: не я, впрочем, а благодать Божия, ко-
торая со мною (1 Кор. 15, 10); уже не я живу, но живет во мне Христос» 
(Гал. 2, 20). 

Поэтому все добродетели такого человека (любовь, смирение, 
доброжелательность, бескорыстность и т. д.) являются не чем иным, 
как проявлением действия в нём боготворящих энергий Бога, Его нет-
варных добродетелей. 

Напротив, не имеющий в себе Бога, действенно пребывающего 
в нём, имеет, по-видимому, те же самые добродетели (любовь, смире-
ние, доброжелательность, бескорыстность и т. д.), однако они не есть 
результат действия в нём Бога, но они являются просто его естествен-
ными качествами, приобретёнными самовоспитанием и дисциплиной. 
Такие «естественные» добродетели сами по себе не спасают человека, 
ведь спасение — это обожение, жизнь в Боге, а не просто нравствен-
ная жизнь. Только те «естественные» добродетели похвальны, кото-
рые имеют одну цель — предоставить Богу жить и действовать в себе. 
Собственно говоря, вся православная аскетика посвящена описанию 
именно того, как правильно совершать «естественные», «тварные» до-
бродетели, чтобы они на практике приводили человека к приобрете-
нию добродетелей «нетварных», т. е. к жизни в Боге.

Внешне, по формальным признакам, тварные и нетварные добро-
детели различить нельзя, поскольку, согласно паламитской парадигме 
богопознания, «Бог познаётся Богом»59, т. е. только тот, в ком действен-
но присутствует Бог, может определить, в ком Он действенно пребы-
вает и кто в Теле Христовом (Церкви), а в ком Бог действенно не пре-
бывает и кто вне Тела Христова (Церкви).

Для иллюстрации подобия человека Богу святые отцы часто при-
водят следующий пример: как раскалённый меч, не теряя своей при-
роды и своих природных свойств, приобретает все природные свой-
ства огня и внешне ничем не отличается от него, так и святые, не теряя 

59	 См.: Елиманов В. Е. Обзор и оценка исследовательских подходов к реконструкции уче-
ния свт. Григория Паламы о видении нетварного света. Часть 2: Парадигма нетварного 
боговидения // БХД. 2024. № 1 (21). С. 143–187.



195У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

своей человеческой природы и её ипостасных и природных свойств, 
приобретают природные свойства, энергии Божественной сущности60. 

Так человек, оставаясь по природе существом тварным, приоб-
ретает нетварные качества Бога: действия (энергии) Бога становят-
ся для человека его собственными действиями. Напротив, когда душа 
человека, пользуясь своим самовластием, начинает жить греховной 
жизнью, жизнью по страстям и не дает Богу действовать в себе, тогда 
она лишается действия в себе Божественной благодати, лишается по-
добия Божия и может ниспасть до полного «неподобия» Ему. Пережи-
вая свое «неподобие» Богу и богооставленность, блж. Августин писал: 

«И обнаружил я, что нахожусь вдали от Тебя, в области неподобия…»61.

Выводы

Не отвергая учения античных философов о человеке как микрокосмо-
се, святые отцы считают, что оно недостаточно для утверждения ис-
тинного места человека в мире как венца творения и образа Божия. 
Одним из ключевых христианских авторов, раскрывающих церковное 
учение об образе Божием в человеке, является прп. Анастасий Синаит, 
посвятивший этому учению систематический экзегетико-догматиче-
ский труд «Три слова об устроении человека по образу и подобию Бо-
жию». В нем святой отец ярко и чётко излагает свои антропологиче-
ские воззрения, неразрывно связанные с триадологией, христологией 
и сотериологией. Учение прп. Анастасия Синаита находится в контек-
сте антропологических воззрений других святых отцов. Особенно важ-
ным является вклад в святоотеческое учение о человеке прп. Максима 
Исповедника и свт. Григория Паламы. 

Прп. Анастасий Синаит многообразно говорит о тройственном 
строении человеческой души как об образе Троицы. Причём святой отец 
видит образ Каждого из Лиц Троицы: образ Отца в душе, образ Сло-
ва в разуме-слове, образ Святого Духа в уме человека. Тройственность 
души по образу Троицы виден также в проявлении Ипостасей Святой 
Троицы в домостроительстве нашего спасения, в духовном развитии 

60	 См. подробнее: Бирюков Д. С. Использование темы проникновения огня в железо для описа-
ния соединения с Богом в восточно-христианском богословии: путь от Оригена до свт. Гри-
гория Паламы. Часть II: От языка отождествления к языку узнавания // БХД. 2021. № 3 
(11). С. 140–159.

61	 Augustinus Hipponensis. Confessiones VII, 10, 16 // Idem. Confessionum libri XIII / ed. M. Skutella 
(1934). Stutgardiae, 1969. P. 141. Рус. пер. Г. В. Вдовиной цит. по: Лосский В. Н. Отрицатель-
ное богословие и познание Бога в учении Майстера Экхарта. Москва, 2022. С. 367.



196 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

души от младенческого возраста и в познании человеком таинства 
Святой Троицы. Троичность души проявляется и в том, что она явля-
ется образом Промышления Божия о творении, так как обладает жела-
тельным, разумным и яростным началами, которые позволяют любить 
Бога (желательное начало), воспринимать от Него знание и мудрость 
(разумное начало) и противостоять бесам и греху (яростное начало). 

Отмечая тройственность души, прп. Анастасий при этом настаи-
вает на её единстве, придерживаясь дихотомии в антропологии: душа 
со своими силами — умом и разумом — едина по своей природе, ибо 
ни ум, ни разум-слово не являются отдельной от души сущностью, 
они суть проявления единой души. 

Но человек есть образ Божий не только потому, что его разумная 
душа является тварным образом Бога, но и в силу причастности «ло-
госу бытия». Прп. Анастасий Синаит не употребляет выражение «логос 
бытия», но говорит о присутствии в человеке благодати Божией. Имен-
но это специфическое присутствие Бога в душе каждого человека глав-
ным образом отличает его от всего животного и растительного мира.

Ещё один важнейший смысл понятия «образ Божий в человеке» — 
христологический. Сложная человеческая природа, состоящая из души 
и тела, творится Богом таким образом, чтобы стать сосудом для Боже-
ственной природы. Антропологическая парадигма, т. е. образ соедине-
ния души и тела в одну человеческую ипостась, используется святыми 
отцами для иллюстрации соединения Божественной и человеческой 
природ во Христе. Такое понимание образа Божия в человеке соеди-
няет различные разделы вероучения Церкви: триадологию, христоло-
гию, антропологию и сотериологию.

Ещё один смысл понятия «образ Божий» в человеке (вернее, во всём 
человечестве) прп. Анастасий видит в том, что человечество состоит 
из множества ипостасей, но при этом имеет единую природу. Таким 
образом, единство в любви Божественных Ипостасей является для хри-
стиан примером любви друг к другу.

Касаясь соотношения понятий «образ» и «подобие» Божие в челове-
ке, отметим, что чёткого разделения этих понятий в Священном Писании 
не прослеживается. Поэтому многие святые отцы, в том числе и прп. Ана-
стасий их отождествляют. Однако позднее в богословии утвердилась тер-
минология, говорящая, что образ Божий неотъемлем от человека, а подобие 
Божие достигается человеком через соединение с Божественной благо-
датью и пребывание в Боге. Именно в Церкви образ Божий приобретает 



197У ЧЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В ЧЕ ЛОВЕКЕ

и подобие Богу. Подобие Божие есть обожение, т. е. причастность че-
ловека Божественным боготворящим энергиям, Божественной жизни.

Источники

Anastasii Sinaitae Viae dux / ed. K.-H. Uthemann. Turnhout; Leuven: Brepols; Leuven University 
Press, 1981. (Corpus Christianorum Series Graeca; vol. 8).

Anastasii Sinaitae Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei necnon 
Opuscula adversus monotheletas / ed. K.-H. Uthemann. Turnhout; Leuven: Brepols; 
Leuven University Press, 1985. (Corpus Christianorum Series Graeca; vol. 12). 

Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem, fragmentum // PG. T. 89. 
Col. 1143–1148.

Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG. T. 89. Col. 1151–1180.

Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. Turnhout: Leuven, 1985.

Basilius Caesariensis. Homiliae in Psalmos // PG. T. 29. Col. 209A–493C.

Gregorius Nazianzenus. Orationes 1–26 // PG. T. 35. Col. 395A–1252С.

Gregorius Nazianzenus. Oratio 38 (In Theophania) // PG. T. 36. Col. 312–333.

Gregorius Nyssenus. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG. T. 44. Col. 1327–1346.

Gregorius Nyssenus. De hominis opificio // PG. T. 44. Col. 123D–256C.

Gregorius Nyssenus. Oratio catechetica magna // PG. T. 45. Col. 10A–105C.

Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ 
Συγγράμματα. Τ. 3. Αντιρρητικοί πρός Ακίνδυνον / ἔκδ. Λ. Κοντογιάννης, 
Β. Φανουργάκης. Θεσσαλονίκη: Βασιλικὸν Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1970. Σ. 39–506. 

Maximus Confessor. Capita X // PG. T. 90. Col. 1177–1185, 1185–1189.

Maximus Confessor. Ambigua ad Ioannem // PG. T. 91. Col. 1061—1417.

Sancti Aurelii Augustini Confessionum libri XIII / ed. M. Skutella (1934). Stutgardiae: In Aedibus 
B. G. Teubneri, 1969.

Авва Дорофей, прп. Душеполезные поучения и послания с присовокуплением вопросов его 
и ответов на оные Варсануфия Великого и Иоанна Пророка. Москва: Благовест, 2010.

Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. Москва: Сибирская благозвонница, 2003. 

Анастасий Синаит, прп. Из слова об образе Божием / пер. В. Металлова // Богословский 
вестник. 1915. Т. 2. № 7/8. С. 381–404 (1-я пагин.).

Анастасий Синаит, прп. Из Слова об образе Божием (Отрывок). Анастасия пресвитера 
на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера Слово о творении Божием по образу 
и подобию (Отрывок) / пер. с греч. студента В. Металлова // Труды студентов Импе-
раторской Московской Духовной Академии. Вып. II. Сергиев Посад, 1915. С. 1–26.

Анастасий Синаит, прп. Три слова об устроении человека по образу и по подобию Бо-
жиему // Альфа и Омега. 1998. № 4 (18). С. 89–118; 1999. № 1 (19). С. 72–91; № 2 
(20). С. 108–146. 



198 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), Вадим   Евген ьевич Е лиманов 

Афанасий Великий, свт. Слово о воплощении Бога-Слова и о пришествии Его к нам во пло-
ти // Афанасий Великий, свт. Творения. Т. 1. Москва: Изд. Спасо-Преображ. Вала-
ам, мон., 1994. С. 191–263.

Василий Великий, свт. Творения: [в 2 т.]. Т. 1: Догматико-полемические творения. Экзеге-
тические сочинения. Беседы. Москва: Сибирская Благозвонница, 2008. (ПСТСО; т. 3).

Григорий Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спасителя // Григо-
рий Богослов, свт. Творения: [в 2 т.]. Т. 1: Слова. Москва: Сибирская Благозвонни-
ца, 2007. (ПСТСО; т. 2). С. 442–450. 

Григорий Нисский, свт. Об устроении человека / пер., послесл. и примеч. В. М. Лурье. 
Санкт-Петербург: Axioma, 2000. 

Григорий Палама, свт. Антирретики против Акиндина / пер. с греч. Р. В. Яшунского, ред. 
пер. О. А. Родионов. Краснодар: Текст, 2010.

Максим Исповедник, прп. Амбигвы. Трудности к Фоме (Ambigua ad Thomam), Трудности 
к Иоанну (Ambigua ad Iohannem) / пер. Д. А. Черноглазова, А. М. Шуфрина; ред., 
пред. и коммент. Г. И. Беневича. Москва: Эксмо, 2020.

Литература

Адриан (Пашин), игум. Главное христологическое произведение преподобного Анаста-
сия Синаита «Путеводитель». Санкт-Петербург: СПбДА, 2018.

Бирюков Д. С. Использование темы проникновения огня в железо для описания соеди-
нения с Богом в восточно-христианском богословии: путь от Оригена до свт. Гри-
гория Паламы. Часть II: От языка отождествления к языку узнавания // Библия 
и христианская древность. 2021. № 3 (11). С. 140–159.

Елиманов В. Е. Обзор и оценка исследовательских подходов к реконструкции учения свт. 
Григория Паламы о видении нетварного света. Часть 2: Парадигма нетварного бо-
говидения // Библия и христианская древность. 2024. № 1 (21). С. 143–187. 

Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первородное повреждение в православном бого-
словии: к вопросу о наследуемости греха (Часть 1) // Богословский вестник. 2024. 
№ 1 (52). С. 32–63. 

Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первородное повреждение в православном бого-
словии: к вопросу о наследуемости греха (Часть 2) // Богословский вестник. 2024. 
№ 2 (53). С. 32–57.

Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. Москва: Паломник, 1996. 

Клейман П. Философия. Краткий курс. Москва: МИФ, 2016. 

Лосский В. Н. Отрицательное богословие и познание Бога в учении Майстера Экхарта / 
пер. с фр. Г. В. Вдовиной. Москва: Познание, 2022.



ВЛИЯНИЕ БЛЖ. 
ФЕОДОРИТА КИРСКОГО 
НА «АМФИЛОХИИ»  
СВТ. ФОТИЯ, ПАТРИАРХА 
КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОГО

(ФИЛОЛОГИЧЕСКИЙ И БОГОСЛОВСКИЙ АНАЛИЗ)

ЧАСТЬ 1

Александр Накаидзе

аспирант кафедры древних языков богословского факультета 
ПСТГУ 
127051, г. Москва, Лихов пер., д. 6, стр. 1
a.nakaidze80@gmail.com

Для цитирования: Накаидзе А. Влияние блж. Феодорита Кирского на «Амфилохии» 
свт. Фотия, патриарха Константинопольского (филологический и богословский анализ). 
Часть 1 // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 199–217. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.010

Аннотация� УДК 82.091 27-29

В настоящем исследовании впервые осуществляется сопоставление сборника «Амфи-
лохии» свт. Фотия, патриарха Константинопольского (IX век), и «Вопросов на Восьми­
книжие» блж. Феодорита Кирского (ок. 386/393 — circa 457 гг.) для выявления степени 
зависимости святителя от антиохийского богослова, также анализа сходств и различий 
в их толкованиях. Для достижения поставленных целей проводится комплексное изу-
чение нескольких аспектов. Во-первых, анализируется, каким образом свт. Фотий Кон-
стантинопольский в «Амфилохиях» использует идеи блж. Феодорита Кирского, а также 
как с филологической точки зрения строит свою аргументацию, осуществляя сокраще-
ние и расширение методов толкования. Во-вторых, оценивается степень и характер ори-
гинальности подхода святителя. В-третьих, выявляется первоисточник, послуживший 
основанием для толкований константинопольского патриарха. В результате автор при-
ходит к заключению, что свт. Фотий в своих интерпретациях трудных мест Священно-
го Писания не подчиняется слепому следованию кирскому епископу, а в «Амфилохиях» 
обнаруживает как элементы независимости, так и признаки эклектики и компиляции.



200 А лекс а н д р Нака    и д зе

Ключевые слова: свт. Фотий, патриарх Константинопольский, блж. Феодорит Кирский, 
«Амфилохии», «Вопросы на Восьмикнижие», «Толкование на Книгу Бытия», филология, 
богословие, экзегетика.

Статья поступила в редакцию 24.2.2025; одобрена после рецензирования 13.4.2025

The Influence of Blessed Theodoret of Cyrrhus on the 
«Amphilochia» of Saint Photius, Patriarch of Constantinople: 

A Philological and Theological Analysis 

Part 1

Alexander Nakaidze

PhD student at the Department of Ancient Languages at the Faculty of Theology at 
the Orthodox St. Tikhon’s University for the Humanities 
6/1 Likhov Lane, 127051 Moscow, Russia
a.nakaidze80@gmail.com

For citation: Nakaidze, Alexander. “The Influence of Blessed Theodoret of Cyrrhus on the 
‘Amphilochia’ of Saint Photius, Patriarch of Constantinople: A Philological and Theological 
Analysis. Part 1”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 199–217 (in Russian). DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.010

Abstract. The present investigation undertakes, for the first time, a comparative analysis of 
the compendium «Amphilochia» by Saint Photius, Patriarch of Constantinople (ninth cen-
tury), and the «Questions on the Octateuch» by Blessed Theodoret of Cyrrhus (c. 386/393 — 
c. 457) to ascertain the extent of the former’s reliance upon the Antiochene theologian, while 
also examining convergences and divergences in their exegetical approaches. To accomplish 
these objectives, a multifaceted inquiry is conducted across several dimensions. Firstly, the 
study explores how Saint Photius of Constantinople appropriates the concepts of Blessed The-
odoret of Cyrrhus in the «Amphilochia», and, from a philological standpoint, how he constructs 
his argumentation through the condensation and elaboration of interpretive methodologies. 
Secondly, the degree and character of the saint’s originality are assessed. Thirdly, the prima-
ry source underpinning the interpretations of the Constantinopolitan patriarch is delineated. 
Consequently, the author concludes that Saint Photius, in his exegesis of challenging scrip-
tural passages, eschews uncritical adherence to the bishop of Cyrrhus; rather, the «Amphilo-
chia» evinces elements of autonomy alongside manifestations of eclecticism and compilation.

Keywords: Saint Photius, Patriarch of Constantinople, Blessed Theodoret of Cyrrhus, «Am-
philochia», «Questions on the Octateuch», «Commentary on the Book of Genesis», philol-
ogy, theology, exegesis.

The article was submitted on 2/24/2025; approved after reviewing on 4/13/2025



201В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Введение

В настоящее время исследование не ставит целью всестороннее сопо-
ставление взглядов антиохийского богослова и толкователя блж. Фео-
дорита Кирского со свт. Фотием. Сегодня мы проведём общий обзор, 
направленный на иллюстрацию зависимости или независимости па-
триарха в его трактовках экзегетических вопросов. Анализируя ше-
ститомные сочинения, опубликованные В. Лаурдасом и Л. Г. Вестерин-
ком, возникает естественное размышление о возможности авторства 
свт. Фотия над всеми трактатами, включёнными в сборник «Амфи-
лохии». Это касается не только текстов, которые прямо или косвен-
но связаны с «Вопросами по Восьмикнижию» (лат. «Quaestiones in 
Octateuchum») блж. Феодорита, но и других. В своё время 80-й трактат 
«Амфилохий» свт. Фотия подвергался критике за недостаточную точ-
ность1. Исходя из этого, а также учитывая наличие фрагментов, заим-
ствованных дословно у различных церковных авторов, некоторые ис-
следователи упрекали святителя в плагиате. Сам патриарх не называл 
имён первоначальных авторов. Особенно показательно, что в корпусе 
Amphilochia обнаруживается значительное число параллелей с Quaestiones 
in Octateuchum блж. Феодорита, однако его имя в тексте не упоминается.

1. Общая характеристика метода заимствования 
и оригинальности «Амфилохий»

Анализ свода свидетельствует о сложной биографической судьбе авто-
ра: он дважды занимал патриаршую кафедру в Константинополе (858–
867 и 877–886 гг.), а также подвергался ссылкам. «Амфилохии» отражают 
эти жизненные перипетии. Из пролога видно, что первая часть свода 
(главы 1–75) была создана в период ссылки, последовавшей за смеще-
нием с патриаршей кафедры в 867 г., вероятно, в 873–875 гг. Осталь-
ная (76–329) собрана из архивных материалов патриарха уже после 
возвращения в столицу. Предположительно, в составлении сборника 
участвовали помощники свт. Фотия. В свод включены как богослов-
ские тексты, так и отдельные главы светского характера2. Предисловие 

1	 Бронзов А. А. Приложение к переводу II: Примечания (богословского, философского, исто-
рического и проч. характера): к третьей книге [III, 14, 1] // Иоанн Дамаскин, прп. Точное 
изложение православной веры. Санкт-Петербург, 1894. С. LXXXIII (по пагин. примеч.): «Ср. 
Фотия трактат περὶ τῶν γνωμικῶν θελημάτων τοῦ Χριστοῦ, где неудачно изъясняются 
мысли св. Максима... и друг[их]».

2	С м.: Афиногенов Д. Е. Предисловие // Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии. 
15–21; 38–4 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 51.



202 А лекс а н д р Нака    и д зе

к «Амфилохиям» содержит длинную надпись, указывающую, что сочи-
нение было составлено по просьбе митрополита Кизического Амфи-
лохия. Произведение вобрало в себя богатый опыт предшествующих 
комментаторов и отличается разнообразием содержания, охватывая 
различные области знания: экзегетику, догматику, филологию и дру-
гие. Однако основная часть посвящена толкованиям Священного Пи-
сания. Согласно оценке О. Амслера, из общего числа «вопросов» 260 
являются экзегетическими, из которых 64 представляют собой заим-
ствованный материал. Оставшиеся 196 считаются оригинальными трак-
татами, впрочем их независимость не может быть полностью прирав-
нена к абсолютной свободе и автономии от влияния других авторов3.

Одним из ключевых источников для свт. Фотия является сочине-
ние блж. Феодорита Кирского «Quaestiones in Octateuchum», из которо-
го иногда заимствует термины и мысли прямо и открыто. Так, на «Тол-
кование на Книгу Бытия» приходится около 55 ссылок, а на остальной 
Ветхий Завет (Исход, Левит, Числа и др.) — примерно 43. В тридцати 
двух случаях свт. Фотий повторяет за блж. Феодоритом практически до-
словно. Примечательно, что святитель взял именно блаженного за об-
разец для толкования Ветхого Завета. В «Библиотеке» ему посвящены 
несколько кодексов (31, 46, 56, 203–205, 273). В них свт. Фотий хвалит 
стиль блж. Феодорита, использует как образец и в вопросах толкова-
ния исторических сведений4.

Знакомство с «Вопросами на Восьмикнижие» патриарх показыва-
ет в 204-м кодексе. По словам самого святителя, экзегет даёт краткое, 
но при том достойное суждение: 

«Были прочитаны толкования на Восьмикнижие того же блаженно-
го мужа. Их надписание соответствует содержанию — “На сложные 
места Писания”, включая сложности Книги Царств и Книги Пара-
липоменон. Книга эта в высшей степени полезная и самими свои-
ми плодами тотчас же подтверждает, что действительно порожде-
на на свет этим писателем. В ней ясно проявляется его обычный 
стиль, а в дополнение к этому у неё есть и ещё одно достоинство, 
обеспечивающее большую ясность и лёгкость восприятия, а именно 

3	С м.: Amsler O. Die exegetische Methode des Photios: Inaugural-Dissertation zur Erlangung 
des Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universität zu München. 
München, 1981. S. 608.

4	С м.: Photius Constantinopolitanus. Bibliotheca. Cod. 31 (6b 4–10) // Photius. Bibliothèque. 
Vol. 1. Paris, 1959. (Collection byzantine). P. 18.



203В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

то, что она распределена на главы соответственно недоумениям 
и их разъяснениям»5. 

Примечательно, что свт. Фотий называет Феодорита «блаженным му-
жем» (греч. «μακαρίου ἀνδρός»), а не «святым» (греч. «ἅγιος»). В других 
рецензиях патриарх часто начинает ответ с чтения отрывка из сочине-
ния кирского экзегета, к которому затем добавляет собственное мнение6.

Полное наименование толкований «Восьмикнижия» представле-
но следующим образом: на греческом языке — «τὰ ἄπορα τῆς Θείας 
γραφῆς κατ᾽ ἐκλογήν», на латинском — «In loca difficilia Scripturae Sacrae 
Quaestiones selectae», что в переводе на русский означает «Трудности 
Божественного Писания, избранные по усмотрению»7. Аналогичным 
образом «Амфилохии» построены в форме «вопросов и ответов» (греч. 
«ἐρωτήσεις καὶ ἀποκρίσεις»).

В своих толкованиях свт. Фотий применяет тот же филологиче-
ский метод, которым пользовался блж. Феодорит Кирский. Для кир-
ского толкователя схоластическое исследование и восстановление 
первоначального текста Писания служили основанием для истори-
ческой экзегезы. В этом отношении блж. Феодорит в некоторой мере 
проявляет себя как подражатель александрийского дидаскала Ориге-
на. Он, в частности, утверждал, что достоверность текстуальной тра-
диции напрямую определяет корректность толкования («τά ἀκριβῆ 
τῶν ἀντιγράφων» — «точность списков»)8. Т. о., как для блж. Феодо-
рита, так и для свт. Фотия основополагающий инструмент интерпре-
тации — филологический анализ. Оба экзегета проявляют интерес 
к историко-грамматическому исследованию. При этом они, признавая 
богодухновенность Св. Писания, не исключают возможности тексту-
альных расхождений и нередко обращаются к еврейскому оригиналу.

5	 Photius Constantinopolitanus. Bibliotheca. Cod. 204 (164 b 11–21) // Photius. Bibliothèque. 
Vol. 3. Paris, 1962. P. 103–104; Theodoretus Cyrrhensis. In loca difficilia Scripturae Sacrae 
quaestiones selectae // PG. 80. Col. 75–528; Idem. Quaestiones in libros Regnorum et 
Paralipomenon // PG. 80. Col. 528–858.

6	С м.: Constas N. Word and Image in Byzantine Iconoclasm: The Biblical Exegesis of Photius 
of Constantinople // The Contentious Triangle: Church, State, and University: A Festschrift in 
Honor of Professor George Huntston Williams / ed. R. L. Petersen, C. A. Pater. Kirksville (Mo.), 
1999. (Sixteenth Century Essays & Studies; 51). P. 104–105, note 21.

7	 Theodoretus Cyrrhensis. In loca difficilia Scripturae Sacrae quaestiones selectae // PG. 80. 
Col. 75.

8	С м.: Theodoretus Cyrrhensis. Commentaria in Isaiam 37, 35 (391) // SC. 295. P. 374. См. также: 
Панагопулос И. Толкование Священного Писания у отцов Церкви: IV–V вв. / пер. cвящ. 
М. Михайлова. Т. 2. Москва, 2015. С. 360.



204 А лекс а н д р Нака    и д зе

Рассматривая характер и степень использования источников свт. 
Фотием, исследователь Й. Хергенрётер высказывает мнение, основан-
ное, в частности, на анализе 32-х вопросов и ответов из «Амфилохий», 
посвящённых Пятикнижию и повторяющих интерпретации блж. Фе-
одорита. Учёный первоначально упрекает константинопольского па-
триарха, хотя и без прямого упоминания его имени, в неоригиналь-
ности (плагиате). Однако впоследствии смягчает позицию, указывая 
на распространённую в то время практику компиляций и характер-
ный для свт. Фотия метод отбора наилучших интерпретаций с целью 
представления их своим адресатам в ответах на богословские вопро-
сы. Й. Хергенрётер подчёркивает, что говорить о полной зависимо-
сти святителя от блж. Феодорита в экзегезе Пятикнижия невозможно9.

Доказательством этого утверждения служит 236-й «вопрос», где 
патриарх предлагает две аллегорические интерпретации. 

«Διὰ τί ἀλείφει τὸν λίθον ὁ Ἰακώβ;»10  
«Почему Иаков помазал камень?» (см. Быт. 28, 18). 

Свт. Фотий повторяет 85-й трактат из «Quaestiones in Octateuchum» 
блж. Феодорита («Διὰ τί τὸν λίθον ἀλείφει ὁ Ἰακώβ»;)11. Только при по-
строении вопроса он ставит глагол «ἀλείφω» не так, как у блаженного, 
после, а на место перед прямым дополнением.

Несмотря на ориентацию свт. Фотия на экзегетическую традицию 
блж. Феодорита, его интерпретация отличается принципиальной само-
стоятельностью и оригинальностью. Святитель проявляет склонность 
к лаконичному изложению, придавая своим формулировкам глубокий 
мистический смысл. 

В частности, камень в его толковании символизирует сердце язычни-
ков, ожидавших помазания Святого Духа, чтобы послужить Господу. Вме-
сте с тем данный образ олицетворяет и таинство Воплощения Спасителя, 
указывая на человеческую природу, соединяющуюся с Божеством во Хри-
сте12. Но по мнению Й. Хергенрётера, богословская эрудиция патриарха 
проявляется преимущественно в способности систематизировать, отби-
рать и адаптировать, чем в создании принципиально новых концепций.

9	С м.: Hergenröther J. Photius, Patriarch von Konstantinopel: Sein Leben, seine Schriften und 
das griechische Schisma. Bd. 3. Regensburg, 1869. S. 343–348. 

10	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 236 (1) // Photii Epistulae et Amphilochia / recensuit 
L. G. Westerink. Vol. 6 (fasc. 1). Lipsiae, 1987. Р. 18.

11	 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim 85 (21) // Theodoreti Cyrensis Quaestiones 
in Octateuchum. Madrid, 1979. (Textos y Estudios «Cardenal Cisneros»; 17). P. 76.

12	С м. сравнение фрагментов толкований блж. Феодорита и свт. Фотия далее в таб. 1.



205В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Таблица 1. Сопоставление экзегетических фрагментов на Быт. 28, 18 в трактате свт. 
Фотия («Amphilochia», 236) и в «Quaestiones in Genesim», 85 блж. Феодорита Кирского

Источник Текст (греческий) Перевод (русский) Комментарий

Amphilochia 
236

Τὴν ἀτεράμονα καὶ 
κατὰ λίθους καρδίαν 
προτυπῶν τῶν ἐθνῶν, 
ὅτι χρισθήσεται μὲν 
αὕτη πνεύματι ἁγίῳ, 
ἀφορισθήσεται δὲ ὥσπερ 
ἐκεῖνος τῷ θεῷ. νοοῖτο 
δ᾽ ἂν καὶ καθ᾽ ἕτερον 
τρόπον, ὅτιπερ τὸν λίθον 
ἀλείφει διότι ἔμελλεν 
δι᾽ ἄφατον ἔλεος ἡ 
προσληφθεῖσα σὰρξ τῇ 
θεότητι χρίεσθαι· λίθος 
δὲ ὁ κύριος ἀκρογωνιαῖος, 
ἔντιμος, συνάπτων δι᾽ 
ἑαυτοῦ τοὺς δύο λαούς13.

Прообразуя непреклон-
ное и подобное камням 
сердце язычников, кото-
рое будет помазано Ду-
хом Святым, посвящено 
же, как и он, Богу. Можно 
понять и иным образом: 
он помазывает камень 
из-за того, что воспри-
нятой по неизреченной 
милости плоти предсто-
яло быть помазанной Бо-
жеством, а Господь есть 
камень краеугольный, 
драгоценный, связую-
щий Собою оба народа14.

Свт. Фотий разви-
вает две аллегори-
ческие интерпре-
тации: (1) сердце 
язычников, ожи-
вотворённое Ду-
хом Святым; (2) 
предызображение 
воплощения и по-
мазания Христа. 
Вопрос озаглавлен 
по образцу вопро-
са блж. Феодорита, 
но с перестановкой 
ключевого глагола 
«ἀλείφω».

Quaestiones 
in Genesim 

85

Οἷς εἶχε τὸν μεγαλόδωρον 
ἠ μ ε ί ψ α τ ο  Κ ύ ρ ι ο ν · 
ὀρθώσας γὰρ τὸν 
λίθον ὃν ὑπέθηκε τῇ 
κεφαλῇ, κατέχεεν αὐτοῦ 
ἔλαιον· τοῦτο δὲ καὶ 
νῦν ἔστιν εὑρεῖν παρὰ 
πολλῶν γυναιῶν τῷ 
Κυρίῳ πεπιστευκότων 
γινόμενον· εἰώθασι γὰρ 
ἐν τοῖς θείοις σηκοῖς 
ἐλαίῳ χρίειν τὰς τῶν 
ἀνακτόρων κιγκλίδας, 
καὶ τῶν ἁγίων μαρτύρων 
τὰς θήκας· δηλοῖ δὲ τοῦτο 
τῆς ψυχῆς τὴν εὐγένειαν· 
δέχεται δὲ καὶ τὰ σμικρὰ 
ὁ φιλάνθρωπος Κύριος, 
ἀποδεχόμενος τὸν τοῦ 
γινομένου σκοπόν15.

Чем смог, тем воздал ве-
ликодаровитому Госпо-
ду; ведь, воздвигнув ка-
мень, который поставил 
себе под голову, возлил 
на него елей. Это мож-
но найти и сейчас: мно-
гие женщины, уверовав-
шие в Господе, имеют 
обычай в божественных 
храмах помазывать еле-
ем преграду храмов, от-
деляющую святилище, 
и гробницы святых му-
чеников. А это выражает 
благородство души. Че-
ловеколюбивый же Го-
сподь принимает и ма-
лое, одобряя намерение 
совершавшего16.

Блж. Феодорит 
даёт практическо-
обрядовую и мо-
ральную интер-
претацию: прав. 
Иаков возливает 
елей как акт бла-
годарности, ана-
логичный благо-
честивым обычаям 
христиан; акцент 
на нравственной 
стороне благоче-
стивого поступ-
ка, на всеведении 
и человеколюбии 
Бога, поощряю-
щего благочести-
вые устремления 
и желания.

13	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 236 (1–6). Р. 18.
14	 Пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии. Трактат 236 

(неиздан.).
15	 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim 85. P. 76–77.
16	 Феодорит, еп. Кирский, блж. Толкование на книгу Бытия // ТСО. 26. С. 69.



206 А лекс а н д р Нака    и д зе

Учёный отмечает, что если бы «Амфилохии» представляли собой пол-
ностью оригинальное произведение, то достижения свт. Фотия рассма-
тривались бы как выдающиеся. Однако в действительности он предстаёт 
прежде всего как глубоко образованный и книжно сведущий бого-
слов, умеющий изысканно перерабатывать и обогащать заимствован-
ные идеи, придавая им собственный интеллектуальный и стилистиче-
ский облик17. В противоположность такой позиции, О. Амслер считает, 
что суждение Й. Хергенрётера подлежит существенной корректиров-
ке. Исследователь указывает, что существование раннего источника, 
на который якобы опирался свт. Фотий, не подтверждается докумен-
тально для значительной части трактатов и, в особенности, для боль-
шинства значимых вопросов. Напротив, многие из них несут на себе 
явные признаки оригинального авторского труда, восходящего к IX в. 
О. Амслер выдвигает достаточно смелую гипотезу, согласно которой 
меньшая часть «вопросов» в «Амфилохиях» принадлежит перу самого 
свт. Фотия, тогда как остальная представляет собой переработанные 
заимствования из более ранних источников. В связи с этим учёный 
предлагает различать в корпусе два основных композиционных слоя:

1.	 тексты, являющиеся оригинальными трактатами святителя;
2.	 произведения иных авторов, включённые им в свод18.
Данное разграничение, по мнению Амслера, справедливо и в от-

ношении трактатов, пронумерованных от 249-го до 281-го, которые 
представляют собой несколько переработанные выдержки из трудов 
блж. Феодорита Кирского. К этой группе также относятся «вопросы» 
282–286, посвящённые толкованиям на Деяния апостолов, Послание 
к Римлянам («главы» 283–285) и Первое Послание к Коринфянам. Их 
происхождение из сочинений кирского епископа подтверждается ха-
рактерной вводной формулой «говорит» (греч. «φησίν»), традиционно 
указывающей на цитирование чужого источника19.

Рассматривая влияние экзегетической традиции блж. Феодорита 
на «Амфилохии» свт. Фотия, прежде всего следует обратить внимание 
на первый трактат данного свода. В нём патриарх, прибегая к насы-
щенному образному языку, при толковании одного из стихов ап. Пав-
ла разделяет позицию кирского экзегета. В частности, он утверждает 

17	С м.: Hergenröther J. Photius, Patriarch von Konstantinopel. S. 343–348. См. также: Amsler O. 
Die exegetische Methode des Photios. S. 609.

18	С м.: Amsler O. Die exegetische Methode des Photios. S. 610–618.
19	С м.: Westerink L. G. Praefatio // Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia. 

Vol. 4. Р. XIX.



207В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

необходимость постановки запятой (греч. «τὴν στιγμήν») между сло-
вами бог (греч. «ἐν οἷς ὁ θεός») и века сего (греч. «τοῦ αἰῶνος τούτου») 
в цитируемом фрагменте: 

«…для неверующих, у которых бог, века сего, ослепил умы, чтобы для них 
не воссиял свет благовествования о славе Христа» (греч. «ἐν οἷς ὁ 
θεὸς, τοῦ αἰῶνος τούτου ἐτύφλωσεν τὰ νοήματα τῶν ἀπίστων εἰς τὸ 
μὴ αὐγάσαι τὸν φωτισμὸν τοῦ εὐαγγελίου τῆς δόξης τοῦ Χριστοῦ») 
(2 Кор. 4, 4). 

Свт. Фотий поясняет, что данный стих нередко использовался ерети-
ческими авторами, стремившимися усмотреть в словах ап. Павла сви-
детельство в пользу манихейского дуализма. Согласно их искажённо-
му толкованию, апостол якобы говорит о двух богах: одном — Творце 
невидимых и умопостигаемых сущностей, и другом — создателе ма-
териального мира20. Т. о., филологическое уточнение синтаксической 
структуры апостольского текста имело у свт. Фотия не только грамма-
тическое, но и догматическое значение, поскольку позволило ему от-
вергнуть дуалистическое прочтение и восстановить истинный смысл 
выражения ап. Павла. Именно в корпусе «Амфилохий», в «вопросах» 
249–272, наиболее часто встречаются обращения к толкованиям на Вось-
микнижие. В своде свт. Фотий неоднократно свидетельствует о своём 
внимательном и тщательном изучении этих текстов, что подтвержда-
ется ссылками в ряде трактатов (11, 16–18, 23, 36, 40–41, 51, 53, 58–59, 
70, 79, 292–293, 300, 328). Объединив данные и последующие «вопро-
сы» (274–281, относящиеся к Книге Чисел и Второзаконию), святи-
тель не ограничивается простым подбором цитат, но характерной 
методикой нередко вносит изменения, дополнительные собствен-
ные замечания и уточнения21. Исследователь Р. Сонарли, проанали-
зировав «Амфилохии», толкующие Бытие, приходит к выводу, что эк-
зегетическая позиция свт. Фотия в целом ближе к антиохийской, т. е. 
реалистической, традиции, чем александрийской, аллегорической. 
Подобно блж. Феодориту Кирскому, святитель занимает промежу-
точное положение между Оригеном и свт. Иоанном Златоустом, соче-
тая историческую трезвость с умеренной духовной интерпретацией22.

20	С м.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia I (752–766). Р. 25. Ср.: Joannes Chrysostomus. 
Homiliae in II Epistulam ad Corinthios 8, 2 // PG. 61. Col. 455:8–15; Theodoretus Cyrrhensis. 
Interpretatio in II Epistulam ad Corinthios // PG. 82. Col. 400C:10 — 400D:10.

21	С м.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (1–12). Р. 35.
22	С м.: Sonarli R. L’exégèse de Photius // Bessarione. 1898. Vol. 4. P. 35–47.



208 А лекс а н д р Нака    и д зе

2. Особенности метода толкования: 15-й, 79-й, 16-й 
и 249-й трактаты «Амфилохий»

Свод «Амфилохии» по праву следует признать уникальным памятни-
ком византийской экзегетической традиции. Несмотря на наличие яв-
ных следов влияния блж. Феодорита и отдельных заимствований из его 
толкований на Книгу Бытия, Исход и другие книги Восьмикнижия23, 
свт. Фотий демонстрирует самостоятельность в построении собствен-
ных логических рассуждений и богословско-филологических выводов.

Особого внимания заслуживает шестой трактат из «Амфилохий», 
озаглавленный: 

«Почему Моисей не упоминает о Царствии Небесном, хотя Спаси-
тель в Евангелии прямо сказал, что оно уготовано праведным от со-
творения мира (см. Мф. 25, 34)?»24

По своей тематике этот трактат близок к 15-му вопросу свода, где 
ставится аналогичный вопрос: 

«Почему Моисей при описании сотворения мира (ἀπὸ καταβολῆς 
κόσμου) не упомянул Царствие Небесное, хотя Спаситель говорит, 
что оно уготовано праведным от создания мира?»25 

Очевидно, что оба трактата построены по схожей композицион-
ной схеме, а их формулировки практически идентичны, различаясь 
лишь отдельными словами и стилистическими оборотами. Это свиде-
тельствует о сознательном возвращении свт. Фотия к ранее сформу-
лированной проблематике, что характерно для его метода последова-
тельного богословского анализа.

Следует отметить, что, в отличие от патриарха Фотия, антиохий-
ский экзегет блж. Феодорит нигде не использует термин «καταβολή» 
(«создание», «основание», «сотворение») в контексте собственных рас-
суждений. Употребление данного термина встречается у него лишь 
в 24-м вопросе (Quaest. in Oct.), где он приводит евангельскую ци-
тату из Мф. 25, 34. Т. о., обращение свт. Фотия к греческому термину 
«καταβολή»26 представляется не заимствованием, а проявлением его 

23	 Восьмикнижие в греческой и сирийской традициях, с незначительными расхождениями, 
включает книги Бытие, Исход, Левит, Числа, Второзаконие, Иисуса Навина, Судей и Руфь.

24	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 6 (1–3). Р. 37. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий 
Константинопольский, свт. Трактат 6 // Он же. Избранные трактаты из «Амфилохий». Мо-
сква, 2002. (Святоотеческая письменность). С. 24.

25	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 15 (1–3). Р. 56. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фо-
тий Константинопольский, свт. Амфилохии. Трактат 15 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 53.

26	 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim XXIV (9–11). P. 29.



209В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

самостоятельного филологического интереса к точности библейского 
языка и синтаксическим нюансам новозаветного текста.

Более развёрнуто данная тема излагается свт. Фотием в 15-м во-
просе «Амфилохий». Патриарх поясняет, что прор. Моисей, обраща-
ясь к «иудеям, которые были несовершенны и привержены материи 
(πρόσυλος)», упоминает лишь о сотворении видимого, чувственно вос-
принимаемого мира.

В «Вопросах на Восьмикнижие» (лат. «Quaestiones in Octateuchum»), 
в частности, в толковании на Книгу Бытия, блж. Феодорит использу-
ет близкий, но не идентичный оборот: вместо выражения «ἀτελέσι 
καὶ προσύλοις τοῖς Ἰουδαίοις» у него встречается формулировка «οὐδέν 
στερρόν εἶχον βέβαιον οἱ νομοθετούμενοι», т. е., по его толкованию, 

«те, для которых был установлен Закон, не обладали твёрдостью 
и постоянством»27. 

Очевидно, что свт. Фотий в данном случае опирается на экзегетиче-
скую традицию антиохийского богослова, однако перерабатывает её, 
придавая рассуждению более выраженный антропологический и фило-
софский оттенок. Он заменяет категории «твёрдость» и «постоянство» 
терминами «несовершенство» и «приверженность материи», что сме-
щает акцент с психологической характеристики народа к онтологиче-
ской природе его духовной немощи.

Блж. Феодорит, комментируя поведение израильтян, подчёрки-
вает, что их нестойкость и непостоянство достигли такой степени, что 

«после стольких и неизреченных чудес они провозгласили богом 
изображение тельца. И чего бы они не сделали, если бы получили 
знание о невидимых природах?»28

По мысли блж. Феодорита, Бог до времени Авраама не откры-
вался людям посредством ангелов, и лишь в повествовании о Ага-
ри бытописатель впервые упоминает ангельское посредничество. 
Свт. Фотий, развивая эту мысль, в 15-м и 79-м вопросах «Амфило-
хий» утверждает, что умолчание прор. Моисея о бесплотных силах 
объясняется немощью человеческого восприятия. Лишь впослед-
ствии, в завершении иного повествования, Моисей делает краткое 
упоминание о них — однако говорит не о сотворении ангелов, а о «ве-
селии неба»29, т. е. о торжестве всего творения перед лицом Творца.

27	 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim II (4). P. 5.
28	 Ibid. II (6–7). P. 5.
29	С м.: Photius. Amphilochia 79 (9–27). P. 109. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий Констан-

тинопольский, свт. Амфилохии. Трактат 79 // Диакрисис. 2020. № 1 (5). С. 44.



210 А лекс а н д р Нака    и д зе

Т. о., сравнительный анализ экзегезы блж. Феодорита и свт. Фотия 
позволяет заключить, что последний не ограничивается простым за-
имствованием, но осуществляет глубокое переосмысление антиохий-
ской традиции, соединяя её рационально-исторический подход с бо-
гословско-мистическим осмыслением текста.

Исходя из приведённых выше наблюдений, можно заключить, 
что 15-й трактат «Амфилохий» представляет собой более оригинальную 
и богословски зрелую интерпретацию. Свт. Фотий утверждает, что прор. 
Моисей, говоря: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт. 1, 1), не упо-
минает о Царствии Небесном, поскольку его сочинение и законодатель-
ство не могли даровать людям обетование Царствия. Лишь Спаситель, 
явив Себя миру, Своим примером преподал учение и даровал обетова-
ние о Царствии Небесном30.

Кроме того, константинопольский первосвятитель отвергает воз-
можность рассматривать рай как «место борьбы» (греч. «ἀγωνιστήριον»). 
Он подчёркивает, что в раю праотец проходил испытание — ристалище 
добродетели, но не получал там награды, ибо «чтобы ристалище вы-
ступало в качестве награды и почестей — такого никто даже не слы-
шал»31. Т. о., по мысли святителя, одно и то же место не может быть 
одновременно и «ареной подвига» (греч. «ἀγωνιστήριον»), и «венцом» 
(греч. «βραβεῖον»).

Святитель вновь противопоставляет рай и небо, привлекая к рас-
смотрению тексты 1 Кор. 2, 9 («Никто из людей не видел, что приготовил 
Бог любящим Его») и Лк. 23, 39–43 (эпизод о благоразумном разбойнике). 
Он утверждает, что рай был доступен чувственному восприятию (греч. 
ὄψις) и, будучи исполнен земной красоты, принадлежал к сотворён-
ному миру; напротив, блага Царствия Небесного «безмерно превос-
ходят» (греч. «ὑπερανέστηκεν») всё земное (ср. 1 Кор. 2, 9)32. Святитель 
подчёркивает несоизмеримую разницу между этими двумя реально-
стями: рай — лишь отражение будущего блаженства, но не его полнота.

По мнению свт. Фотия, благоразумный разбойник (Лк. 23, 39–43) 
был введён Христом не в само Царствие Небесное, а в рай, который 
выступает как предварительное свидетельство о будущем Царстве: 

30	С м.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 15 (56–68). P. 58.
31	 Ibid. 15 (45–49). P. 58. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий Константинопольский, свт. Ам-

филохии. Трактат 15 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 54.
32	С м.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 15 (42–44). P. 58.



211В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

«ὁ παράδεισος προοίμιον μὲν τῆς βασιλείας τῶν οὐρανῶν, οὐ βασιλεία 
δέ»33 — «рай есть преддверие Царствия Небесного, но не само 
Царствие».

Т. о. экзегеза свт. Фотия отличается особой тонкостью и богослов-
ской точностью. Он последовательно проводит различие между раем 
и Царствием Небесным, не допуская их отождествления. Для свт. Фо-
тия учение о Царствии Небесном — это предмет не Моисеева законода-
тельства, а христологического откровения. Поскольку рай, по его мыс-
ли, имел видимый, чувственно воспринимаемый характер (греч. ὄψις), 
он не мог быть ареной духовного подвига, но лишь местом предвари-
тельного испытания и ожидания.

Тем самым свт. Фотий не только развивает традицию антиохий-
ской школы, но и задаёт направление для дальнейших толкователей. 
Он сохраняет верность принципам истинной экзегезы, отвергая ал-
легоризацию и удерживая богословский баланс между буквальным 
и духовным смыслом текста. В интерпретации евангельского эпизо-
да о благоразумном разбойнике святитель показывает, что Христос, 
исполняя просьбу кающегося, обещает ему не участие в полноте Цар-
ствия, но пребывание в раю — как в состоянии предварительного бла-
женства и ожидания воскресения праведных.

Свт. Фотий в «Амфилохиях» также обращается к вопросу сотворе-
ния мира, рассматривая его преимущественно в 16-м и 249-м тракта-
тах. Его экзегетический интерес сосредоточен на проблеме: 

«Почему Моисей назвал землю безвидной?» (ср. Быт. 1, 2). 

Согласно переводу LXX, данный стих звучит так: 
«ἡ δὲ γῆ ἦν ἀόρατος καὶ ἀκατασκεύαστος» — «земля же была невиди-
ма и неустроена»34.

Свт. Фотий, прежде чем приступить к непосредственному толко-
ванию, излагает несколько возможных объяснений этого выражения. 

•	 Во-первых, земля «ещё не обрела права быть зримой» (греч. 
«τὸ τῆς θέας δίκαιον οὔπω εἶχεν ἀπολαβοῦσα») вследствие оби-
лия покрывавших её вод; 

•	 Во-вторых, в тот момент не существовало человека, способ-
ного видеть сотворённый мир; 

•	 И, в-третьих, земля была безвидной, поскольку свет ещё не был 
сотворён.

33	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 6 (75–80). P. 39.
34	 Ibid. 249 (1–6). P. 35.



212 А лекс а н д р Нака    и д зе

Особое внимание святитель уделяет вопросу о том, носился ли Свя-
той Дух над водами (Быт. 1, 2). Автор «Амфилохий» не принимает это 
толкование в буквальном смысле. Хотя он не отрицает мысли о жи-
вотворящем действии Святого Духа, выраженном в сирийской тради-
ции, где употребляются глаголы ܪܚܦ‎ (raḥaf) — «парить, носиться», ܒܪܐ 
(bara) — «творить», и ܡܪܓ (mrag) — «высиживать, согревать» (ср. Пешит-
та Быт. 1, 2: ܘܪܘܚܗ ܕܐܠܗܐ ܡܪܚܦܐ ܥܠ ܐܦܝ ܡ̈ܝܐ «w-rûḥē d-ʾAlāhā mraḥpā ʿal 
appê mayyē» — досл. «и Дух Бога парил над лицом вод»), свт. Фотий всё же 
дистанцируется от подобной интерпретации. Он отмечает: 

«Если же на сирийском языке Пресвятой Дух “носится” [ܪܚܦ, raḥaf] над 
водами и как бы “высиживает” [ἐπῳάζειν, ср. сир. ܡܪܓ, mrag] их, и жи-
вотворит [ζωογονεῖν, ср. сир. ܚܝܐ, ḥayā], я не стал бы осуждать это — 
ибо им до поры достаточно узнать, откуда бы то ни было, что Пре-
святой Дух обладает животворящей и созидающей <...> силой»35.

Однако, по мысли патриарха, буквальное понимание выражения «Дух 
Божий носился над водою» могло бы привести к «ограничению неопи-
суемого» и к умалению достоинства прочих творений. Поэтому он по-

лагает, что речь здесь идёт не о действии Святого 
Духа как ипостаси, но о «воздушном дуновении» — 
о ветре36. Святитель уточняет: «πνεῦμα δὲ θεοῦ ὁ 
ἀήρ» — «дух Божий есть воздух», и потому выра-
жение это равносильно утверждению: «Сотворил 
Бог небо и землю» (Быт. 1, 1). 

Для подтверждения своей позиции он ссылает-
ся на Пс. 147, 7: «Пошлет слово Свое — и все рас-
тает, подует ветром Своим — и потекут воды», 
поясняя, что Господь является Творцом не толь-
ко воздуха, но и всех стихий мира37.

В терминологии свт. Фотия прослеживается тонкая лексическая 
дифференциация. Помимо глагола ζωογονέω, употребляемого в фор-
ме инфинитива (ζωογονεῖν), как и у блж. Феодорита в форме причастия 

35	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 16 (30–33). P. 60. Рус. пер.: Фотий Константино-
польский, свт. Трактат 16 // Цит. соч. С. 56. В маргиналиях на рукописи «Амфилохий» Θ2  
(илл. 2) и Δ2 (илл. 1) указывается заметка: «что за сирийский язык? Ведь мы знаем, что Ва-
силий Великий тут о Духе так разъяснил». (Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 16. 
P. 60, note 30: «τίς ἡ Σύρα γλῶσσα οἴδαμεν γὰρ τὸν μέγαν Βασίλειον οὕτως ἑρμηνεῦσαι 
τὸ περὶ τοῦ πνεύματος ἐνταῦθα»). См.: Basilius Magnus. Homiliae in Hexaemeron II, 6 // 
SC. 26. P. 168–170.

36	С м.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 16 (25–30). P. 59–60.
37	С м.: Ibid. 16 (43–49). P. 60.

Илл. 1. [Маргиналия к Амфилохии 
16] // BNF. Ms. gr. 1228. P. 40.

Илл. 2. [Маргиналия к Амфилохии 16] // 
BNF. Ms. gr. Coislin. 270. Fol. 22r.



213В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

(ζωογονοῦν), свт. Фотий использует его синоним «ἐπῳάζειν» — «высижи-
вать». Этот термин восходит к свт. Василию Великому, который наряду 
с глаголом ἐπιφέρω употребляет «ὑποθάλπω» — «подогревать». Патри-
арх Фотий, в свою очередь, вводит в контекст глагол «ἐποχεῖσθαι» — «па-
рить, носиться», возможно заимствованный у свт. Григория Нисского. 
Примечательно, что у блж. Феодорита этот термин вовсе отсутству-
ет38, что свидетельствует о филологической и богословской самостоя-
тельности свт. Фотия.

В 249-й амфилохии святитель возвращается к теме сотворения 
земли и ставит вопрос: 

«Если земля была, то как она возникла? Ведь сказано: земля была»39. 

Он подчёркивает, что выражение Быт. 1, 2 не подразумевает вечности 
земли. Слова прор. Моисея не означают, что «земля была» абсолютно 
(греч. ἀπολύτως), но лишь то, что она существовала в неустроенном со-
стоянии. Т. о., земля не просто «была», но «была безвидна и пуста», по-
скольку Творец сначала сотворил её как материю, а затем придал ей 
определённые формы и свойства40.

Интересно сопоставить ответ патриарха Фотия с ответом блж. 
Феодорита, у которого вопрос поставлен таким же образом, а реше-
ние заметно отличается. Из приведённого далее41 сопоставления вид-
но, что свт. Фотий в целом следует за блж. Феодоритом, однако суще-
ственно редактирует и упрощает его выражения. Так, фраза последнего: 
«Ἠλίθιον καὶ ἄγαν ἀνόητον τὸ ἐρώτημα» («Это глупый и весьма безрас-
судный вопрос») у свт. Фотия подвергается синтаксическому упрощению: 
второе атрибутивное определение (ἀνόητον) и наречие степени (ἄγαν) 
исчезают, и предложение принимает лаконичную форму: «Ἠλίθιον τὸ 
ἐρώτημα» («Это глупый вопрос»). Тем самым устраняется риторическая 
избыточность и усиливается логическая чёткость высказывания. Вну-
три придаточного предложения свт. Фотий вводит наречие «δηλονότι» 
(«ясно», «очевидно»), что придаёт рассуждению характер уточняющего 
комментария, типичный для византийской богословской прозы IX в. 

38	С м.: Basilius Magnus. Homiliae in Hexaemeron II, 6 // SC. 26. P. 168–170; Gregorius Nyssenus. 
Apologia in Hexaemeron // PG. 44. Col. 93D: «ὥστε τὰς λεπτάς τε καὶ ἀτμοειδεῖς ἰκμάδας, 
τέως μὲν ἐπιπολάζειν τῷ ἀέρι διὰ κουφότητα, καὶ ἐποχεῖσθαι τοῖς πνεύμασιν». 
Рус. пер.: «так как эти тонкие и парообразные [частицы] влаги до времени из-за лёгко-
сти плавают в воздухе и носятся ветрами». Поиск совпадений проводился по TLG.

39	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (1–6). P. 35.
40	 Ibid.
41	С м. в Таблице 2. С. 214 наст. пуб.



214 А лекс а н д р Нака    и д зе

Таблица 2. Сопоставление экзегетических фрагментов на Быт. 1, 2 в трактате свт. 
Фотия («Amphilochia», 249) и в «Quaestiones in Genesim», 5 блж. Феодорита

Ист. Текст (греческий) Перевод (русский) Комментарий

A
m

p
h

il
o

ch
ia

 2
49

Εἰ ἦν ἡ γῆ, πῶς ἐγένετο; 
λέγει γὰρ ἣ δὲ γῆ ἦν; 
Ἠλίθιον τὸ ἐρώτημα· ὁ γὰρ 
εἰπὼν ἕν ἀρχῇ ἐποίησεν ὁ 
θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν 
γῆν· οὐκ ἀίδιον δηλονότι 
ἔφη τὴν γῆν, ἔφη δέ, οὐχ 
ὅτι ἦν ἡ γῆ ἀπολύτως, ἀλλ᾽ 
ὅτι ἦν ἀκατασκεύαστος· 
ἔτι γὰρ ἀόρατος ἦν, 
ἐπικειμένου τοῦ ὕδατος, καὶ 
ἀκατασκεύαστος, μηδέπω 
κοσμηθεῖσα βλάστῃ42.

Если земля была, то как воз-
никла? Ведь сказано: «Зем-
ля же была» (Быт. 1, 2). Это 
глупый вопрос. Ведь сказав-
ший: «В начале сотворил Бог 
небо и землю» (Быт. 1, 1), оче-
видно, не сказал, что земля 
вечна, и не сказал, что «зем-
ля была» безотносительно, 
но что она была неустрое-
на, ибо была ещё безвидна, 
поскольку сверху была вода, 
и неустроена — ещё не укра-
шена растительностью43.

Текст краток и логи-
чески упорядочен. 
Свт. Фотий упрощает 
выражения, опуская 
эпитеты и дополни-
тельные рассужде-
ния. Его стиль более 
строг и богословски 
сфокусирован. От-
мечается исполь-
зование наречия 
«δηλονότι» («оче-
видно»), отсутству-
ющего у Феодорита.

Q
u

ae
st

io
n

es
 i

n
 G

en
es

im
 5

Εἰ ἦν ἡ γῆ, πῶς ἐγένετο; 
λέγει γὰρ ὁ συγγραφεύς «ἡ 
δὲ γῆ ἦν». Ἠλίθιον καὶ ἄγαν 
ἀνόητον τὸ ἐρώτημα· ὁ γὰρ 
εἰπὼν «ἐν ἀρχῇ ἐποίησεν 
ὁ Θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ 
τὴν γῆν» οὐκ ἀΐδιον ἔφη 
τὴν γῆν, ἀλλὰ μετὰ τὸν 
οὐρανόν, ἢ σὺν τῷ οὐρανῷ 
δεξαμένην τὸ εἶναι. Ἄλλως 
τε οὐδὲ ἀπολύτως εἶπεν ὁ 
συγγραφεύς «ἡ δὲ γῆ ἦν», 
ἀλλὰ τὸ ἑξῆς συναρμόσας, 
«ἡ δὲ γῆ ἦν ἀόρατος 
καὶ ἀκατασκεύαστος», 
τοῦτ᾽ ἔστιν, ἐγένετο 
μὲν ὑπὸ τοῦ τῶν ὅλων 
Θεοῦ, ἔτι δὲ ἀόρατος ἦν 
ἐπικειμένου τοῦ ὕδατος, καὶ 
ἀκατασκεύαστος, μηδέπω 
κοσμηθεῖσα τῇ βλάστῃ, 
μηδὲ ἀνθήσασα λειμῶνας 
καὶ ἄλση καὶ λήϊα44.

Если земля была, то как она 
возникла? Ведь писатель го-
ворит: «Земля же была» (Быт. 
1, 2). Это глупый и весьма 
безрассудный вопрос. Ведь 
сказавший: «В начале сотво-
рил Бог небо и землю» (Быт. 1, 
1), не сказал, что земля веч-
на, но после неба или вме-
сте с небом получила бытие. 
По-иному и этот писатель 
также не сказал безотно-
сительно: «Земля же была», 
но присоединив последова-
тельно: «Земля же была неви-
дима и неустроена» (Быт. 1, 2), 
т. е. рождена Богом всех, [и]
была ещё безвидна, посколь-
ку сверху была вода, и неу-
строена — ещё не украшена 
растительностью, цветущи-
ми лугами, рощами и засе-
янными полями45.

Текст распростра-
нён: употреблён ги-
перболический при-
ём καὶ ἄγαν ἀνόητον 
(усиление отр. оцен-
ки вопроса) и сделан 
акцент на уточнении 
временной соотне-
сённости сотворения 
земли и неба (после 
неба или вместе с не-
бом) (греч. μετὰ τὸν 
οὐρανόν, ἢ σὺν τῷ 
οὐρανῷ). Приведён-
ный текст более ри-
торичен и логически 
развит, содержит об-
разы красоты пер-
возданной приро-
ды (расцветший луг, 
роща, пашня, нива, 
жатва) (греч. λειμών, 
ἄλσις, λήϊον).

42	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (1–12). P. 35.
43	 Пер. Д. Е. Афиногенова с изм.: Фотий патр., свт. Амфилохии. Трактат 249 (неиздан.).
44	 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim V. P. 9–10.
45	 Перевод мой. — А. Н.



215В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Кроме того, в выражении блж. Феодорита «ἄλλως τε οὐδὲ ἀπολύτως 
εἶπεν ὁ συγγραφεύς» («к тому же автор не сказал “абсолютно”») святи-
тель изменяет не только отрицательную частицу, но и синтаксическую 
конструкцию. У Фотия она принимает форму: 

«ἔφη δέ, οὐχ ὅτι ἦν ἡ γῆ ἀπολύτως»46 («и сказал, что земля была не аб-
солютно [существующей]»). 

Т. о. выражение «εἶπεν ὁ συγγραφεύς» («сказал автор») заменяется бо-
лее лаконичным «ἔφη δέ» («он же сказал»), что типологически сближа-
ет стиль патриарха с формулами византийской схолии. В тексте «Ам-
филохий» отсутствует также оборот блж. Феодорита: «ἀλλὰ μετὰ τὸν 
οὐρανόν, ἢ σὺν τῷ οὐρανῷ δεξαμένην τὸ εἶναι»47 («но получившую бы-
тие после неба или вместе с небом»), что свидетельствует о сознатель-
ном сокращении и стремлении Фотия к структурной ясности. Зато па-
триарх прямо воспроизводит другую фразу кирского экзегета: 

«ἐπικειμένου τοῦ ὕδατος, καὶ ἀκατασκεύαστος, μηδέπω κοσμηθεῖσα 
βλάστῃ»48 («так как сверху находилась вода, и [земля была] неустро-
ена, ещё не украшена растительностью»). 

Т. е. обособленная синтаксическая конструкция, согласованное прича-
стие. В следующем предложении блж. Феодорита: «ἔτι δὲ ἀόρατος ἦν» 
(«ещё была невидима») свт. Фотий заменяет соединительный союз δὲ 
причинным γὰρ, придавая контексту более строгую логическую связ-
ность. Далее, воспроизводя мысль кирского толкователя почти до-
словно, он сокращает описание, ограничиваясь одним существитель-
ным βλάστῃ (в форме дательного без артикля τῇ), и преобразует фразу 
в более лаконичную: 

«μηδέπω κοσμηθεῖσα βλάστῃ»49 («ещё не украшена растительностью»). 

Т. о. текстологический анализ показывает, что свт. Фотий не только заим-
ствует идеи блж. Феодорита, но и перерабатывает их на уровне синтакси-
са и стиля: он сохраняет богословскую аргументацию, но делает её более 
концентрированной и логически прозрачной. Его редакторская деятель-
ность характеризуется стремлением к экзегетической икономии — 
выражению богословского смысла в минимальной, но точной форме.

Продолжение следует

46	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (3–4). P. 35.
47	 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim V (2–3). P. 9.
48	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (5–6). P. 35; Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones 

in Genesim V (21–22). P. 10.
49	 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (6). P. 35.



216 А лекс а н д р Нака    и д зе

Рукописи и архивные материалы

Δ2 — Photius Cpl. ptr. I. Ad Amphilochium quaestiones // Bibliothèque nationale de France 
(BNF). Parisinus gr. 1228. (Colbertina). [XI s.]. P. 1–649. 

Θ2 — Photii CP patriarchae Responsa ad Amphilochii quaestiones // Bibliothèque nationale 
de France (BNF). Département des Manuscrits. Coislin. 270. [XI, (XIV in) s.]. Fol. 1–244v.

Афиногенов Д. Е. [Неизданные переводы вопросов и ответов к Кизическому митр. Ам-
филохию св. патриарха Фотия I: Амфилохии 236 и 249]. [Машинопись]. [Из лич-
ного архива автора]. 

Источники

Basilius Magnus. Homiliae in Hexaemeron // Basile de Césarée. Homélies sur l’Hexaéméron / 
éd. S. Giet. Paris: Les Éditions du Cerf, 1968. (Sources chrétiennes; vol. 26). P. 87–523.

Gregorius Nyssenus. Apologia in Hexaemeron // PG. T. 44. Col. 61–124.

Joannes Chrysostomus. Homiliae in II Epistulam ad Corinthios // PG. T. 61. Сol. 381–610. 

Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia / ed. L. G. Westerink. Vol. 4–6: 
[Amphilochia]. Leipzig: B. G. Teubner, 1986–1988. (Bibliotheca scriptorum Graecorum 
et Romanorum Teubneriana).

Photius. Bibliothèque / éd. R. Henry. Vol. 1. Paris: Les Belles lettres, 1959. (Collection byzantine).

Photius. Bibliothèque / éd. R. Henry. Vol. 3. Paris: Les Belles lettres, 1962. (Collection byzantine).

Theodoretus Cyrrhensis. In loca difficilia Scripturae Sacrae quaestiones selectae // PG. T. 80. 
Col. 75–528.

Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in libros Regnorum et Paralipomenon // PG. T. 80. Col. 
528–858.

Theodoretus Cyrrhensis. Interpretatio in II Epistulam ad Corinthios // PG. T. 82. Col. 375–460.

Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim // Theodoretus Cyrensis. Quaestiones in 
Octateuchum / éd. N. Fernández Marcos, A. Sáenz-Badillos. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Cientificas, 1979. (Textos y Estudios «Cardenal Cisneros»; vol. 17). P. 3–99. 

Theodoretus Cyrrhensis. Commentaria in Isaiam // Théodoret de Cyr. Commentaire sur Isaïe T. 2: 
Sections 4–13 / éd. J.-N. Guinot. Paris: Les Éditions du Cerf, 1982. (Sources chrétiennes; 
vol. 295). P. 12–479.

Феодорит, еп. Кирский, блж. Толкование на книгу Бытия // Творения блж. Феодорита Кир-
ского. Ч. 1. Сергиев Посад: Свято-Троицкая Сергиева Лавра; Собственная тип., 1905. 
(ТСО; т. 26). С. 7–88.

Фотий, патриарх, св. Избранные трактаты из «Амфилохий» / [пер. Д. Е. Афиногенова]. Мо-
сква: Индрик; Синод. б-ка Моск. Патриархата, 2002. (Святоотеческая письменность).

Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии 15–21; 38–41 / пер. Д. Е. Афиногенова // 
Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 50–84.

Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии 76, 78–80 / пер. Д. Е. Афиногенова // Ди-
акрисис. 2020. № 1 (5). С. 31–61.



217В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Литература 

Афиногенов Д. Е. Предисловие // Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии. 15–21; 
38–4 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 51–52.

Бронзов А. А. Приложения к переводу // Иоанн Дамаскин, св. Точное изложение 
православной веры: Творение св. Иоанна Дамаскина / предисл., пер., примеч. 
и коммент. А. Бронзова. Санкт-Петербург: И. Л. Тузов, 1894. С. I–CXV (3-я пагин.). 

Панагопулос И. Толкование Священного Писания у отцов Церкви: IV–V вв. Т. 2 / пер., 
предисл. cвящ. М. Михайлова. Москва: Перервинская православная духовная 
семинария, 2015. 

Amsler O. Die exegetische Methode des Photios: Inaugural-Dissertation zur Erlangung des 
Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universität zu München. 
München: Uni-Druck, 1981.

Constas N. Word and Image in Byzantine Iconoclasm: The Biblical Exegesis of Photius of 
Constantinople // The Contentious Triangle: Church, State, and University: A Fest-
schrift in Honor of Professor George Huntston Williams / ed. R. L. Petersen, C. A. Pa-
ter. Kirksville (Mo.): Thomas Jefferson University Press, 1999. (Sixteenth Century Es-
says & Studies; vol. 51). P. 97–109.

Hergenröther J. Photius, Patriarch von Konstantinopel: Sein Leben, seine Schriften und das 
griechische Schisma. Bd. 1–3. Regensburg: G. J. Manz, 1867–1869.

Sonarli R. L’exégèse de Photius // Bessarione. 1898. Vol. 4. P. 35–47.

Westerink L. G. Praefatio // Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia. 
Vol. 4: Amphilochiorum pars prima / recensuit L. G. Westerink. Leipzig: Teubner, 1986. 
Р. V–XXVI.



РЕКОНСТРУКЦИЯ 
БОГОСЛОВСКОЙ 
ГНОСЕОЛОГИИ ПРП. 
ПЕТРА (ДАМАСКИНА) 

ЧАСТЬ 3: ФЕОРИЧЕСКАЯ ГНОСЕОЛОГИЯ*

Максим Александрович Горшенин

магистр богословия, магистр по общей лингвистике
соискатель кафедры богословия Московской духовной 
академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
mgorshe.bremen@gmail.com

Для цитирования: Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеологии прп. Петра 
(Дамаскина). Ч. 3: Феорическая гносеология // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). 
С. 218–236. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.011

Аннотация� УДК 2-587.7 (27-1)

Третья статья из цикла о гносеологии прп. Петра Дамаскина начинает исследование 
структуры мистико-гносеологического восхождения и посвящена двум аспектам от-
ношения человеческого познания к Богу: онто-гносеологии и богословскому статусу 
высшего типа познания — духовного созерцания. Первый аспект раскрывается при из-
учении экзегетической методологии прп. Петра, которая оказывается у него не про-
сто способом толкования священных текстов, но и способом познания тварного мира 
в метафизических основах его бытия — божественных скопосах («намерениях»), обу-
славливающих появление (творение), существование и целевую функцию предметов 
видимого и невидимого мира. Такой взгляд на отнологию делает мир и познание его 
средством восхождения к Богу и богопознанию и объясняет, почему главным путём до-
стижения знания является откровение. Именно с этим связан второй вопрос, рассма-
триваемый в настоящей статье: о природе и происхождении мистических созерцаний. 
Здесь этот вопрос разбирается пока с самой общей и принципиальной точки зрения.

*	 Продолжение. 1-я часть опубликована: Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеоло-
гии прп. Петра (Дамаскина). Ч. 1: Прп. Пётр Дамаскин как гносеолог // БВ. 2025. № 1 (56).  С. 95–
112; 2-я часть опубликована: Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеологии прп. Пе-
тра (Дамаскина). Ч. 2: Антропология богопознания // БВ. 2025. № 2 (57). С. 185–206.



219РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

Ключевые слова: св. Пётр Дамаскин, догматическая интерпретация, феорическая 
гносеология, познание, Богопознание, экзегеза, онто-герменевтика, скопос, созерцание.

Статья поступила в редакцию 23.10.2025; одобрена после рецензирования 27.10.2025

The Reconstruction of the Theological Gnoseology of St. 
Peter Damascene. Part 3: Theoric Gnoseology**

Maxim A. Gorshenin

MA in Theology, MA in General Linguistics, University of Bremen 
aspirant at the Department of Theology at the Moscow Theological Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia 
mgorshe.bremen@gmail.com

For citation: Gorshenin, Maxim A. “The Reconstruction of the Theological Gnoseology of St. 
Peter Damascene. Part 3: Theoric Gnoseology”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 218–236 
(in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.011

Abstract. The third article of the series devoted to St. Peter Damascene’s gnoseology starts with 
the study of the structure of mystico-gnoseological ascent and is devoted to two aspects of the 
relation between human cognition and God, namely onto-gnoseology and theological status 
of the highest type of cognition, i. e. spirutual contemplation. The first aspect is revealed when 
studying St. Peter’s exegetical methodology which, in his teaching, turns out to be not just a way 
of interpreting sacered texts, but also a way of cognition of the created world in the metaphysical 
foundations of its being — Divine skopoi («intentions»), determining the emergence (creation), 
existence, and purpose of the objects of the visible and invisible world. This view of ontology 
makes the world and its cognition a means of ascending to God and cognition of God and explains 
why the main path to acquiring knowledge is revelation. This is precisely related to the second 
question considered in this article: about the nature and origin of mystical contemplations. 
Here, this question is being examined so far from the most general and fundamental perspective.

Keywords: St. Peter of Damascus (Peter Damascene), dogmatic interpretaion, theoric 
gnoseology, cognition, knowledge, cognition of God, exegesis, onto-hermeneutics, skopos, 
contemplation.

The article was submitted on 10/23/2025; approved after reviewing on 10/27/2025

*	* Continuation. The first article was published: Gorshenin M. A. The Reconstruction of the Theological 
Gnoseology of St. Peter Damascene. Part 1: St. Peter of Damascus as Gnoseologist // Theological Herald. 
2025. № 1 (56). P. 95–112. The second article was published: Gorshenin M. A. The Reconstruction 
of the Theological Gnoseology of St. Peter Damascene. Part 2: Anthropology of God-Cognition // 
Theological Herald. 2025. № 2 (57). P. 185–206.



220 М аксим  А лександрович      Г оршенин

«Все же это в точности знает Бог, <...> отча-
сти же (знает) и тот, кто, по благодати Божи-
ей, делом научился от Него и сподобился быть 
по образу и по подобию Его. Но говорящий, 
что знает сие как должно, от одного слуха, — 
обманывается: ибо ум человеческий без руко-
водителя не может когда-либо взойти на небо, 
а не взошедши туда и не видев, не может ска-
зать о чем-либо ему неведомом»1.

Прп. Пётр Дамаскин 

Введение

В предыдущих статьях2 мы выявили гносеологический характер учения 
прп. Петра Дамаскина. Познание и богопознание являются для него и на-
чалом, и концом сотериологии, и вообще обратной стороной сотериоло-
гического процесса и аскетической деятельности. Мы видели, что свя-
той отец различает несколько типов знания: информационное, опытное 
и мистическое, и что процесс усвоения знания требует от человека от-
каза от автономии своих разума и воли и представляет собой синергию 
человеческих усилий и сверхъестественного действия благодати. Если 
низшие познания достигаются через исцеление, при помощи благода-
ти, гносеологических способностей человеческой природы, то высшие 
познания превышают природные возможности и могут быть лишь по-
лучены как дар от Бога. Наконец, мы выснили, что подлинное познание 
сопряжено с радикальным изменением всего человека, не только со-
знания и памяти, и проявляется в трансформации и упорядочении всех 
сил души любовью к Богу и более того — в уподоблении человека Богу 
и вселении в него Святого Духа. Далее следует исследовать, как пони-
мает прп. Петр путь и способ достижения, усвоения человеком позна-
ния, или, что то же, структуру мистического восхождения подвижника. 
Но для этого необходимо прежде всего уяснить отношение человеческого 

1	 Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [6] // Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν νηπυικῶν. Τ. Γ´. 
Ἀθῆναι, 1991. Σ. 26:35 — 27:6. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О четырех добродетелях 
души // Он же. Творения. Краткое изложение священного трезвения. Кн. 1. Москва, 2021. 
С. 64.

2	 Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеологии прп. Петра (Дамаскина). Ч. 1: 
Прп. Пётр Дамаскин как гносеолог // БВ. 2025. № 1 (56). С. 95–112; Горшенин М. А. Рекон-
струкция богословской гносеологии прп. Петра (Дамаскина). Ч. 2: Антропология богопо-
знания // БВ. 2025. № 2 (57). С. 185–206.



221РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

познания к Богу: во-первых, с точки зрения связи гносеологии с он-
тологией, а во-вторых, в перспективе мистической трансцендеции. 

1. Экзегеза и онтология. Герменевтика Богопознания 

Картина гносеологической методологии и антропо-теологии познания 
и Богопознания у прп. Петра Дамаскина не будет полной без понима-
ния принципов его экзегезы. Дело в том, что эти принципы не являются 
лишь инструметом построения св. отцом своей системы. Они — часть 
самой системы, и значение их выходит далеко за рамки толкования 
библейских и патристических текстов.

Герменевтические принципы прп. Петра равно применяются им 
к священным текстам и ко всему тварному миру, видимому и невиди-
мому. Последний выступает у него как своеобразный текст, книга Бо-
жественного Откровения, которую надлежит толковать, постигая вло-
женные Творцом смыслы. Прп. Петру, как кажется, чуждо школьное 
противопоставление творческого Откровения библейскому как есте-
ственного сверхъестественному. М. Белявский видит здесь единый тип 
когнитивного созерцания (отождествляемый им с метафизической ин-
туицией в философии). В этом «сложном и полном акте познания» рас-
крывается «тайна существования сотворенных вещей в соответствии 
с “замыслом Бога”», скрытым как в Писании, так и в творении3.

Прп. Пётр употребляет уже известный нам термин «намерения Бо-
жии» (греч. «σκοπόι τοῦ Θεοῦ»), имея в виду творческие интенции Бога, 
телеологические смыслы, вложенные Им во всякое творение, подоб-
но тому как они вложены Им во всякое изречение Священного Писа-
ния. Всё в мире оказывается знаком или символом, связующим чело-
века с Божественной реальностью4. Получается, что познание вещей 
есть прежде всего познание этих Божественных намерений; ни одно 
чувственное и духовное явление не может быть рассматриваемо авто-
номно, а значит, подлинное познание может быть только религиозным.

Невозможно не заметить здесь параллели с учением о логосах 
тварей — Божественных идеях, «сущностных смыслах» и «извечных 

3	 См.: Bielawski M. Sguardo contemplativo: Saggio su Pietro Damasceno, autore filocalico. 
Veruccio, 2008. P. 79.

4	 Мы уже приводили слова св. отца о том, что обладающий ведением находит во всём со-
действие к спасению и к прославлению Бога. См.: Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae 
XXII // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 155:14–16. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре 
слова, полных духовного ведения. Слово 22: О духовной радости // Он же. Творения. 
Кн. 2. С. 376.



222 М аксим  А лександрович      Г оршенин

причинах» каждого тварного существа, «идеях-волениях» Бога (прп. 
Иоанн Дамаскин), «вызывающих к бытию всю тварь и призывающих 
её к Богу»5. Это не атрибуты Божественной Сущности, как у Платона, 
но творческие «глаголы» Божии, сообщающие твари всю её онтоло-
гическую реальность и конкретность, «модус причастности тварного 
Божественным энергиям»6. Для всего существующего есть своё «сло-
во», определяющее норму его бытия, и именно так провидят святые 
всю природу «в своем бесстрастном созерцании» — «как некое “музы-
кальное согласие”», слыша в каждом творении «слово Слова», пребы-
вающее вовек7. Наиболее глубоко развито учение о логосах в наследии 
прп. Максима Исповедника, для которого весь мир есть «книга непи-
санного Откровения» и задача познания и созерцания состоит имен-
но в том, чтобы «распознать в мире его первотворческие основания», 
Божественные логосы, через причастие которым мир и стоит, пред-
ставляя собой систему изначальных Божественных изволений и про-
образов8. Но достичь созерцания Слова-Творца в творении возможно 
только через подвиг, очищающий ум и открывающий всё в новом свете9. 

Такой взгляд на онтологию характерен и для прп. Петра, хотя 
вместо термина λόγος он, как мы сказали, обычно использует σκοπός10 
и развивает свои онтогносеологические положения прежде всего в эк-
зегетическом контексте, точнее — отталкиваясь из экзегетической 
проблематики. Начиная говорить о принципах понимания Писания, 
он всякий раз расширяет границы приложимости этих принципов 
на все предметы тварного мира, которые предстают как семиотиче-
ская реальность и открывают путь к богопознанию11. Всё для него есть 
Божий текст, именно в силу того, что все вещи созданы Богом и созда-
ны с определёнными «намерениями», которые нужно познать. Можно 
поэтому говорить об онтогерменевтике прп. Петра. И действительно, 

5	 Лосский В. Н. Догматическое богословие // БТ. 1972. № 8. С. 147–148.
6	 Там же. С. 146, 148.
7	 Там же. С. 148.
8	 Флоровский Г. , прот. Восточные отцы V–VIII вв.: Из чтений в Православном богослов-

ском институте в Париже. Париж, 1931. С. 204–205.
9	 Там же. С. 205. Подобным же образом мыслит и Евагрий.
10	 Обратим внимание, что прп. Пётр, сильно опирающийся на Евагрия и прп. Максима, тем 

не менее свободно вводит свою терминологию. Это очередной раз свидетельствует о том, 
что нашего автора нельзя считать простым компилятором. Взяв многое у предшествен-
ников, он строит всё же собственную систему, хотя и остаётся в рамках традиции.

11	 И это как по причине их индексного характера (результаты действий указывают на Пер-
вопричину), так и в силу интенциональной нагрузки.



223РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

он, по сути, отождествляет а) созерцание сущего, т. е. творений, в соот-
ветствии с естеством (κατὰ φύσιν) и б) постижение скопосов12, т. е. на-
мерений Божих, описывая то и другое как один и тот же тип познания 
(«διόρασις» — «рассмотрение»), фактически сближая понятиия естества 
(φύσις, иногда даже λόγος) вещей и Божественного намерения (σκοπός)13.

Тот факт, что познание тварных реальностей заключается не в пря-
мом соединении с предметами (к этому человек если и призван, то лишь 
для возглавления «всеединства» твари в её устремлении к Богу), но в по-
стижении замысла Бога о каждой твари — этот факт не делает религиоз-
ного познания твари неким внешним, поверхностным актом, не сводит 
его к усвоению — как бы вместо подлинной сущности предмета — не-
кой идеи, внешней по отношению к самой вещи. Напротив, именно 
Божественный скопос и составляет единственную объективную исти-
ну о предмете и его сущности.

С эпистемологической точки зрения, истинное знание, соответ-
ствующее божественным скопосам, избегает шести гносеологических 
крайностей, или «сетей дивольских», окружающих «правое намерение» 
(греч. «τὸν ὀρθὸν σκοπόν»)14. Эти крайности суть: 1) возношение само-
уверенностью, мнением о своей мудрости (превышение), 2) нечаяние 
достигнуть знания, своеобразный агностицизм (ниже «правого наме-
рения»), 3) отвращение и ненависть к вещам (уклонение направо), 4) 
пристрастие, или неразумная привязанность (уклонение налево), 5) 
нерадение о познании («внутри правого намерения»), 6) любопыт-
ство и неразумная пытливость, дерзостное искание преждевременного 
знания (вне «правого намерения»)15. Бесстрастное созерцание вещей, 
свободное от этих гносеологических ошибок, прп. Петр называет по-
мыслом ангельским16, противопоставляя его (подобно прп. Максиму) 

12	 Мы будем употреблять этот термин и в русской транскрипции, как употребляется и тер-
мин «логос».

13	 Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae XI, XXIV // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 139:36.40; 
163:10–13. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре слова, полных духовного ве-
дения. Слово 11: О рассуждении; Слово 24: О том, как человек приходит в чувство и по-
знает полезное // Он же. Творения. Кн. 2. С. 339, 396.

14	 Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [17] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 53:15–16. Рус. пер.: 
Петр Дамаскин, прп. О шестом познании // Он же. Творения. Кн. 1. С. 128.

15	 Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [17] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 53:21–27; ср.: 
Σ. 56:26–28. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О шестом познании // Он же. Творения. Кн. 1. 
С. 128–129; ср.: С. 136.

16	 Потому что такому созерцанию научают земнородных, умерших для мира, Ангелы (Petrus 
Damascenus. Admonitio animae suae [17] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 53:19–21. Рус. пер.: Петр 
Дамаскин, прп. О шестом познании // Он же. Творения. Кн. 1. С. 128). Так (несколько вольно) 



224 М аксим  А лександрович      Г оршенин

помыслу человеческому — простой мысли о предмете — и помыслу де-
монскому, складывающемуся из мысли о предмете и страсти (идоло-
поклоннической любви либо ненависти и хулы на Божии творения)17.

По-видимому, в понимании прп. Петра Божественные намерения 
в принципе неисчерпаемы. Хотя это не сказано эксплицитно, однако 
сам автор ставит множественность смыслов в связь с непостижимо-
стью Бога18 и беспредельностью Его премудрости, почему и настаи-
вает на том, что даже «святые познают не всякое намерение Божие 
относительно каждой вещи» или библейского изречения (а даже из по-
знанного не всё предают писанию, сообразуясь с пользой или немо-
щью читателей). Человек не может постичь всех намерений Божиих, 
тем более сразу; но, постепенно очищаясь, познаёт по благодати сна-
чала одно-два из таинств, заключащихся в неком изречении; по мере 
же дальнейшего очищения сподобляется и нового, высшего разуме-
ния, приходя в недоумение и удивление от благодати и премудрости 
Божиих, «в страх и трепет пред Богом разумов (1 Цар. 2, 3)». Эта мно-
жественность Божественных скопосов для каждого изречения или ка-
ждой вещи является одной из причин кажущихся разногласий в свя-
тоотеческих толкованиях19.

Признание принципиальной многоплановости и многоуровнево-
сти смысла Писания (и вообще всякого явления) есть проявление дове-
рия Писанию. Ведь и функции одной и той же земной вещи могут быть 
разнообразны: прп. Петр приводит в пример одежду, о которой один 
скажет, что она греет, другой — что украшает, третий — что покрывает. 

переводит это место на русский язык архим. Ювеналий (Половцев). Г. Питерс понимает 
иначе: «Это — знание, преподаваемое теми земнородными Ангелами, которые умертви-
ли себя миру». См.: Peters G. «A Treasury of Divine Knowledge and Wisdom»: The Twelfth-
Century Byzantine Spiritual Theology of Peter of Damascus. PhD Thesis in Theology. Toronto, 
2003. P. 134.

17	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [17] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 52:31–53:14. 
Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О шестом познании // Он же. Творения. Кн. 1. С. 127–128.

18	 Так же понимает это и М. Белявский: в основе всех рассуждений св. Петра о Писании он ус-
матривает «апофатический тон», ибо Писание открывает дверь «в бесконечность и не-
постижимость Бога». Потому прогресс в познании Бога через Писание (а значит, и в тол-
ковании священного текста) — бесконечен, раскрывает всё новые смыслы, и «каждый 
комментарий остается лишь шагом на пути к неограниченному знанию». См.: Bielawski M. 
Sguardo contemplativo. P. 72.

19	 См.: Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae XXIII // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 156:14–22; 
157:2–18. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре слова, полных духовного ве-
дения. Слово 23: О Божественных Писаниях, что в них нет разногласия // Он же. Творе-
ния. Кн. 2. С. 379–381.



225РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

Так как всё это свидетельствуется и Писанием, и природой вещей, то все 
трое постигли Божественные намерения об одежде — в отличие, напри-
мер, от утверждающего, будто одежда служит для грабежа20.

Поскольку и Писание, и всё творение представляет собой книгу 
Божия Откровения, то неудивительно, что основной принцип онтогер-
меневтики прп. Петра — ревелятивный, ведь настоящим знанием об-
ладает один Бог, знающий, чтó для чего Он создал или сказал21. «Никто 
не знает смысла встретившегося изречения, иначе как по откровению 
(δι᾽ ἀποκαλύψεως)», настаивает св. отец. Всякое высказывание, даже 
человеческое, имеет скрытое намерение, и объяснить его может толь-
ко сам сказавший. Подлинным, а не гипотетическим, толкованием об-
ладает поэтому лишь тот, кому Сын хочет открыть (см. Мф. 11, 27), ибо 
Дух дышет, где хочет (Ин. 3, 8)22. Если и познание вещей есть познание 
вложенных в них Божиих скопосов, то ясно, что для тварного существа 
познание мира возможно единственно через откровение.

Однако сподобиться такого откровения о подлинном смысле Божи-
их слов и дел может не всякий, а только приготовивший себя соблюде-
нием заповедей. На очищенном сердце, как на чистой дощечке, Господь 
начертывает Свои учения (δόγματα)23, поэтому второй герменевтиче-
ский принцип прп. Петра — этико-аскетический. Искать Божии смыс-
лы должно «блаженным плачем», т. е. «деланием страха, чрез которое 

20	 См.: Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae XXIII // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 156:27 — 157:2. 
Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре слова, полных духовного ведения. Сло-
во 23: О Божественных Писаниях, что в них нет разногласия // Он же. Творения. Кн. 2. С. 
379–380.

21	 Рассуждая несколько схоластично, можно разделить, сказав, что знание Богом твари об-
условлено не только Его всеведением, но и творческой причинностью. В последнем от-
ношении Божие знание с логической точки зрения не столько последует, сколько пред-
шествует бытию тварей, причём не в силу предведения, но именно в силу авторства: Бог 
знает тварь не только потому, что знает всё прежде бытия, но и потому, что Сам являет-
ся её Автором.

22	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [39] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 96:11–27. 
Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О том, что частое напоминание Божественного Писания 
не есть многословие // Он же. Творения. Кн. 1. С. 235–236; Petrus Damascenus. Orationes 
alphabeticae XXIII, XXIV // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 156:8–14; 163:17–19. Рус. пер.: Петр Да-
маскин, прп. Двадцать четыре слова, полных духовного ведения. Слово 23: О Божествен-
ных Писаниях, что в них нет разногласия; Слово 24: О том, как человек приходит в чув-
ство и познает полезное // Он же. Творения. Кн. 2. С. 378–379, 396.

23	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [25] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 68:29-32. Рус. 
пер.: Петр Дамаскин, прп. О рассуждении // Он же. Творения. Кн. 1. С. 165. — Прп. Петр 
ссылается на свт. Василия Великого.



226 М аксим  А лександрович      Г оршенин

бывает откровение тайн»24. Это означает духовно-нравственную жизнь 
в борьбе со страстями, в упразднении (Пс. 45, 11)25 и внимании, соеди-
нённую со всегдашней Давидовой мольбой о сердце чистом и духе пра-
вом (Пс. 50, 12), за что человек сподобляется мистического познания 
(см. выше — «откровение тайн») — наития Святого Духа, как сподоби-
лись того апостолы в третий час дня Пятидесятницы. Не соблюдающий 
этого принципа не достигает просвещения; он может мнить себя по-
нимающим что-либо, но это есть лжеименное знание, худшее самого 
незнания, ибо, по слову Златоуста, не поддаётся исправлению. Имен-
но такое самомнение и лишает возможности что-либо знать; больше 
того, даже познанное отнимется за гордость; смиренно же призна-
ющему своё неведение дано будет и приумножится (см. Мф. 13, 12), 
как то и было у святых26.

М. Белявский отмечает, что с точки зрения современной библе-
истики в рассуждениях прп. Петра мало основательности: вопросы 
текстологии, правильности перевода (Ветхого Завета), проблемы раз-
ночтений не существуют для него; он просто использует доступный 
ему греческий текст27. Белявский также с удивлением обнаружива-
ет, что Писание для прп. Петра в принципе не является обязательным 
для спасения28. В этом, надо заметить, заключается и ответ на недоу-
мения по поводу «некритического» отношения св. отца к византий-
скому тексту Библии29.

24	 Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [39] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 95:23–24. Рус. пер.: 
Петр Дамаскин, прп. О том, что частое напоминание Божественного Писания не есть мно-
гословие // Он же. Творения. Кн. 1. С. 233.

25	 См. об этом понятии в последующих статьях, в разделе об исихазме.
26	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [39, 40] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 96:27–36; 

97:2–5.23–28. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О том, что частое напоминание Божествен-
ного Писания не есть многословие; Изъяснение о лжеименном знании // Он же. Творе-
ния. Кн. 1. С. 236–238.

27	 Bielawski M. Sguardo contemplativo. P. 67–68.
28	 Ibid. P. 80.
29	 Для западноевропейского сознания, сводящего христианство к интерпретации текста 

(и, в лучшем случае, исполнению его), такой подход должен, конечно, казаться необыч-
ным. Но для православного сознания такая мысль отнюдь не революционна. Её четко 
формулирует уже, например, свт. Иоанн Златоуст: Johannes Chrysostomus. In Matthaeum I, 
1 // PG. 57. Col. 13. Рус. пер.: Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Евангелие от Матфея. 
Беседа [1, 1]. Москва, 2008. С. 7: «По-настоящему, нам не следовало бы иметь и нужды 
в помощи Писания, а надлежало бы вести жизнь столь чистую, чтобы вместо книг слу-
жила нашим душам благодать Духа».



227РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

В области герменевтики прп. Пётр верен своей несколько анти-
номичной оппозиции познания (условно-)естественного и сверхъесте-
ственного, различая, как обычно: 1) рассмотрение (διόρασις) — веде-
ние, доступное человеческому естеству при условии чистоты ума, и 2) 
прозрение (προόρασις) — познание о том, что превыше естества, да-
руемое сверхъестественно, через откровение (ἀποκάλυψις) от Свято-
го Духа; при этом и рассмотрение также реализовуется только с помо-
щью Божией (т. е. не одними естественными силами)30, как мы это уже 
знаем. Признавая за внешней учёностью известную пользу, св. Пётр 
сводит оную к тому, что учёность даёт силу слова и может служить ко-
лесницей для светлых мыслей высшей премудрости, но только при со-
путствии смирения31.

В исключительных случаях (например, ради пользы других) че-
ловек может получить даже и истинное откровение сверх своего до-
стоинства, не будучи духовно и нравственно к тому подготовлен (как 
Навуходоносор или Валаам); однако это не означает, что он знает 
так, как должно знать (см. 1 Кор. 8, 2). Этим ещё раз подтверждается, 
что подлинное познание, имеющее действительную ценность, опреде-
ляется для прп. Петра не формальной истинностью, но именно своей 
спасительностью, т. е. тем, что производит в человеке сотериологиче-
ски значимые изменения, о которых говорилось ранее32. Исследование 
Писаний, заповеданное Господом (Ин. 5, 39), должно́, во-первых, совер-
шаться не одним умом, но более делом — телесным и нравственным 
подвигом, а во-вторых, приводить к обретению жизни вечной (ср. Ин. 
12, 50). Пустое любопытство и рассудочное многознание не есть соб-
ственно познание; здесь скорее самомнение, иллюзия знания, тогда 
как на самом деле многое от нас скрыто — и скрыто именно для того, 

30	 М. Белявский замечает по поводу этих рассуждений, что они «открывают перспективы 
благодати». См.: Bielawski M. Sguardo contemplativo. P. 79.

31	 Св. Пётр также отмечает, что действие благодати откровения сообразуется с состояни-
ем и пользой людей. Этой же пользой объясняется и различная степень сложности пи-
саний свв. отцов: одни из них, будучи премудры, ради пользы многих писали просто, 
другие же писали возвышенно, чтобы люди учёные не презрели написанного; сила же 
и простейших изречений, и самых премудрых — одна. См.: Petrus Damascenus. Orationes 
alphabeticae XXIII // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 157:10–13.17–18.34–38; 158:2–6.20–21.35–
39; 159:1–11. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре слова, полных духовного 
ведения. Слово 23: О Божественных Писаниях, что в них нет разногласия // Он же. Тво-
рения. Кн. 2. С. 381–386.

32	 Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеологии прп. Петра (Дамаскина). Часть 
2. Антропология богопознания // БВ. 2025. № 2 (57). С. 200.



228 М аксим  А лександрович      Г оршенин

чтобы научить смирению и избавить от большего осуждения за пре-
ступления в ведении33.

Сердцу неочищенному и уму, лишённому по этой причине благо-
датного просвещения, представляется в Писаниях (и Священных, и свя-
тоотеческих) множество разногласий. Но такое представление облича-
ет только наше неведение: мы не разумеем ни себя самих, ни смысла 
явлений, ни цели бытия. На самом деле, все противоречия — только 
мнимые. Многие из них снимаются естественным путём, т. е. при по-
мощи внимательного анализа и сопоставления. Прп. Пётр явно сле-
дует методу «герменевтического круга»: разные места Писаний под-
тверждают друг друга и рассматривать их нужно именно как единое 
целое. Изречения же, кажущиеся несообразными, объясняются спе
цификой времени или лица, послужившего для них поводом. В ка-
честве примера св. отец приводит историю царя Седекии, о котором 
прор. Иезекииль утверждает, что тот не увидит земли Вавилонской 
(Иез. 12, 13), тогда как прор. Иеремия свидетельствует о переселении 
Седекии в Вавилон (Иер. 39, 7). Верно, однако, и то, и другое: Седе-
кия был ослеплён в плену и, приведённый в Вавилон, не мог видеть 
его. Или другой пример: один и тот же пророк говорит: мертвии жи-
вота не имут видети34 vs. оживут мертвецы (Ис. 26, 14.19); но первое 
сказано о бездушных идолах, а последнее о всеобщем воскресении35.

Для разрешения других экзегетических затруднений требует-
ся высшее знание — мистическое откровение, ниспосылаемое Богом 
в очищенные ум и сердце безмолвника, что принципиально отличается 
от внешнего научения. Впрочем, и здесь действует принцип герменев-
тического круга. Св. Пётр хотя и приводит мысль прп. Исаака, что та-
кие самодвижно приходящие мысли нужно принимать с доверием, 

33	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [40, 39] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 97:10–
18; 96:37–38. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Изъяснение о лжеименном знании; О том, 
что частое напоминание Божественного Писания не есть многословие // Он же. Творе-
ния. Кн. 1. С. 237–238, 236.

34	 Так в греч. и ц.-сл. В Синодальном переводе: мертвые не оживут.
35	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [2, 20, 39] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 12:37 — 

13:2; 60:9–14; 95:24–31. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Начало с Богом содержания 
книги преподобного и богоносного отца нашего священномученика Петра Дамаскина; 
О том, что в Божественных Писаниях нет разногласия; О том, что частое напоминание 
Божественного Писания не есть многословие // Он же. Творения. Кн. 1. С. 29, 145, 233–
234; Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae XXIII // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 157:25–31. 
Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре слова, полных духовного ведения. Сло-
во 23: О Божественных Писаниях, что в них нет разногласия // Петр Дамаскин, прп. Тво-
рения. Кн. 2. С. 382. — Св. отец приводит и другие примеры.



229РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

без скептического исследования; однако на основании прп. Антония Ве-
ликого уточняет, что принимать «без рассматривания (χωρὶς σκέψεως)»36 
нужно всё же только то, что подтверждается свидетельством Писания, 
т.е. либо самим толкуемым местом, либо другим, и прежде нахожде-
ния такого подтверждения не следует верить себе даже в том, что ка-
жется откровением. (Таким образом получается, что, когда прп. Пётр 
запрещает исследование самодвижно приходящих пониманий и ког-
да он, напротив, заповедует проверять их свидетельством Писания 
и Предания, он, по сути, говорит одно и то же: именно, что не должно 
доверять себе.) Именно таковы были великие отцы Василий, Златоуст 
и Григорий: боговдохновенность их толкований оправдывается самим 
Писанием, что заграждает уста желающим противоречить37. 

Серьёзнейшее гносеологическое препятствие находится внутри че-
ловека — это его собственная воля, самомнение и самоугодие, желание 
утвердить своё понимание. Это побуждает перетолковывать Открове-
ние, находя аллегории там, где их нет, а это значит перелазить инуде, 
как тать (вместо того чтобы входить дверью смиренномудрия), и красть 
и убивать иносказанием подлинный смысл Писания, погубляя себя лже-
именным знанием (ср. Ин. 10, 1.10). Отсутствие смирения, неготовность 
признать своё неведение, отказаться от претензии на обладание исти-
ной привело эллинов и иудеев к извращению как смысла Писаний, так 
и природы вещей и ко всяческим заблуждениям. Именно в том прояв-
лялась мудрость святых и именно потому могли они познавать тайны 
Божии, что умели, где нужно, сказать: «Не знаю», не стыдясь сознаться 
в немощи и неведении, не боясь насмешек еретиков, а внутри себя — 
прогоняя самоукорением искусительные иллюзии высоких разумений38.

36	 Под чем понимается собственная логика, своевольное толкование и «наука (ἐπιστμηή) 
телесная».

37	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [20] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 60:21–29, 
61:1–10. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О том, что в Божественных Писаниях нет разно-
гласия // Он же. Творения. Кн. 1. С. 146–147; Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae 
XXIII // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 156:23–27. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двадцать четыре 
слова, полных духовного ведения. Слово 23: О Божественных Писаниях, что в них нет 
разногласия // Он же. Творения. Кн. 2. С. 379.

38	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [20] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 60:16–21.29–
34. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О том, что в Божественных Писаниях нет разногласия // 
Он же. Творения. Кн. 1. С. 145–147; Petrus Damascenus. Orationes alphabeticae XII, XXIII // 
Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 142:23–26.31–37; 158:6–11. Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. Двад-
цать четыре слова, полных духовного ведения. Слово 12: О ведении чувственных творе-
ний; Слово 23: О Божественных Писаниях, что в них нет разногласия // Он же. Творения. 
Кн. 2. С. 346, 383.



230 М аксим  А лександрович      Г оршенин

Писание для прп. Петра — источник ведения и богословия, но пить 
из этого источника может только просвещаемый благодатью39, для чего 
необходимо возрастать в духовной жизни; но это же требуется и для со-
хранения знания. Сподобившихся познаний и потом не внимающих 
им, не подвизающихся в соответствии с ними прп. Пётр, вслед за св. 
Максимом Исповедником, уподобляет Саулу, лишившемуся царства40. 
Истинное познание не статично: как в том смысле, что оно всегда 
или возрастает, или убывает, так и в отношении к модусу своего бытия 
в человеке. Знание требует реализации, апеллирует к воле, предполага-
ет личное ответное движение, ибо и само представляет собой не одну 
информационную константу, но динамику личных отношений, посто-
янный диалог с Богом. Диалог этот — бытийный, ибо ответом челове-
ка на откровение Божиих тайн может быть только изменение модуса 
своего бытия в соответствии с этими тайнами. Это и значит: продать 
всё имение и купить Евангелие, чтобы не только найти сокровенного 
в нём Христа чтением, но и принять Его в себя подражанием41. В про-
тивном случае дарованное ведение не будет ни понято, ни усвоено, 
ни сохранено.

Итак, мы видели, что прп. Пётр не только обращается к Писанию, 
но тематизирует саму экзегетическую проблематику. Эта проблема-
тика выходит у него далеко за рамки интерпретации текстов и затра-
гивает онтологические пласты бытия, вскрываяя целую систему он-
тогерменевтики, близкую к учению прп. Максима о логосах бытия. 
«Всё есть текст» — эта фраза Ж. Деррида вполне могла бы — в метафи-
зическом смысле — служить выражением философско-богословских 
представлений прп. Петра. Его онтогерменевтическая методология 
основана на трёх принципах: 1) ревелятивном (познание есть откро-
вение), 2) этико-аскетическом, или синергическом (откровение сооб-
разуется с вектором духовного движения подвижника) и 3) практико
апофатическом (познание через отказ от знания и самоотречение).

39	 Ср.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [20] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 60:8–9. Рус. 
пер.: Петр Дамаскин, прп. О том, что в Божественных Писаниях нет разногласия // Он же. 
Творения. Кн. 1. С. 145.

40	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [40] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 97:18–23. Рус. 
пер.: Петр Дамаскин, прп. Изъяснение о лжеименном знании // Он же. Творения. Кн. 1. 
С. 238.

41	 См.: Petrus Damascenus. Admonitio animae suae [15] // Φιλοκαλία. Τ. Γ´. Σ. 46:40–47:2. 
Рус. пер.: Петр Дамаскин, прп. О четвертом ведении // Он же. Творения. Кн. 1. С. 113.



231РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

2. Богословский статус духовных созерцаний, их 
природа и происхождение

Мы уже убедились, что в понимании прп. Петра Дамаскина подлинное 
познание есть реальность религиозная и стяжевается на путях мисти-
ческой жизни. Цель мистического познания — Бог, соединение с Бо-
гом, и хотя путь к непосредственному боговедению ведёт через веде-
ние тварно-опосредованное, но совершается он в форме постоянного 
диалогического взаимодействия с Богом, которое в аскетико-антро-
пологической плоскости реализуется как особое состояние молитвы, 
а на языке мистики именуется феорией (греч. θεωρία), или созерцани-
ем, видением. Термины «θεωρία» и «γνῶσις» («познание») употребля-
ются прп. Петром как синонимы и относятся к мистическим познани-
ям, т. е. к высшему виду знания. Эти факторы определяют специфику 
познавательной методологии, или антропологически и теологически 
обоснованную форму познавательной деятельности, в практической 
гносеологии прп. Петра.

Прп. Иустин (Попович) замечает, что «в философии Святых Отцов 
слово “созерцание” — θεωρία (феория) — имеет онтологический и гно-
сеологический смысл», означая «молитвенно-благодатное сосредото-
чение души на надумных тайнах» Бога и твари42. Прп. Иустин поясняет:

«В созерцании, личность подвижника веры живет над чувствами, 
над категориями времени и пространства, ощущает живую близ-
кую связь с горним миром и питается откровениями»43. 

Духовное созерцание — это и есть мистическая трансценденция, сверх-
чувственная, но и срехразумная эмпирия, о которой человек в обык-
новенном своём состоянии не способен составить даже понятия. Это 
высшая форма знания в системе прп. Петра, знание онтологическое. 
Прочие виды знания — формально-рациональное и опытно-практи-
ческое — либо служат средством восхождения к созерцанию, либо ре-
зультируют из него как его проявления или проекции.

Восьмеричный путь познания, или лествица из восьми ступенией 
созерцания, последовательно возводящая к непосредственному Бого-
ведению, или Богословию (греч. Θεολογία), представляет центральную 
часть гносеологии прп. Петра Дамаскина, можно сказать — его визит-
ную карточку. Свт. Игнатий (Брянчанинов) отмечает, что прп. Петром44 

42	 Иустин (Попович), Челийский, прп. Путь Богопознания. Гносеология святого Исаака Сири-
на. Гл. III.2. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Iustin_Popovich/put-bogopoznanija/3_2

43	 Там же. 
44	 Которого он по традиции считает священномучеником и митрополитом. 



232 М аксим  А лександрович      Г оршенин

«учение о духовных, или умных, видениях изложено с особенною яс-
ностью и подробностью»45, и даёт, со своей стороны, ценнейшие ком-
ментарии, к которым мы будем обращаться. Лествица гносеологиче-
ского восхождения св. Петра Дамаскина получает у разных авторов 
разные оценки и интерпретации, вызвая восхищение у одних и недо-
умение у других. Так, Ж. Гуйяр, в принципе отказывающий прп. Петру 
в оригинальности и самостоятельной ценности, естественно, пытает-
ся косвенно свести к заимствованиям и его восьмеричную систему ду-
ховных ведений. Он усматривает определённые параллели у Евагрия, 
хотя сам же, как бы сквозь зубы, признаёт, что не для всех ведений св. 
Петра у Евагрия имеются соответствия46. Нужно сказать, что изложе-
ние евагрианской системы у В. Буссэ, на которого ссылается Ж. Гуйяр, 
хотя и обнаруживает некоторое сходство с учением прп. Петра, но слу-
жит, на наш взгляд, показателем принадлежности к общей традиции 
мысли и идейного влияния Евагрия на прп. Петра, но никак не аргу-
ментом против самобытности последнего47. Пятиричная система со-
зерцаний Евагрия, воспринятая им, вероятно, от Оригена и передан-
ная прп. Максиму48, заменяется у прп. Петра системой восьмеричной. 
Е. Ткачёв, в противоположность Ж. Гуйяру, считает, что вдохновителем 
св. Петра был прп. Исаак Сирин, у которого также отождествляются со-
зерцание и познание49. На наш взгляд именно система гносеологиче-
ского восхождения прп. Петра является сердцевиной, стержнем всего 
его мистико-аскетического учения, все элементы которого так или ина-
че вращаются вокруг неё и именно в силу своего отношения к ней об-
ретают истинный смысл, как мы попытаемся показать в дальнейшем.

Изъясняя природу и происхождение духовных видений, свт. Иг-
натий (Брянчанинов) противопоставляет их обычной для падшего че-
ловека, не замечаемой им духовной слепоте, равнозначной смерти 
духа и препятствующей различению истинного, духовного от ложно-
го и греховного, направляющей всю деятельность человека к ложной 

45	 См.: Игнатий (Брянчанинов), свт. Слово о чувственном и о духовном видении духов // 
Он же. Творения. Т. 3. Москва, 1993. С. 54–55. 

46	 Gouillard J. Un auteur spirituel byzantin du XIIe siècle: Pierre Damascène // Échos d’Orient. 
1939. Vol. 38. № 195–196. P. 276. 

47	 См.: Bousset W. Apophthegmata: Studien zur Geschichte des ältesten Mönchtums. Tübingen, 
1923. P. 311–312. 

48	 См.: Флоровский Г., прот. Восточные отцы V–VIII вв. С. 224, 225. 
49	 Ткачёв Е. В. Петр Дамаскин // ПЭ. 2018. Т. 32. С. 750. 



233РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

цели. Истинное, благодатное видение всецело зависит от воли Божи-
ей50: как глаза видят не по воле человека, а в силу своего анатомиче-
ского устройства, так от прикосновения Духа Божия ум неожиданно из-
меняется и получает способность духовно смотреть на материальные 
и нематериальные предметы, видеть тайны христианства51. Такое ви-
дение называется умным, потому что зрителем является ум; как плод 
Святого Духа, оно именуется духовным52. 

Созерцания не суть простые размышления ума, но особые благо-
датные состояния, открывающие уму новые горизонты, новые поня-
тия, новые реальности. Ум не воображает их, а именно зрит, впрочем, 
превыше всяких чувственных, мечтательных образов. «В духовных ви-
дениях нет ничего чувственного», — подчёркивает свт. Игнатий53. Вме-
сте с тем, это не отвлечённое, отстранённое зрение объективирован-
ной реальности, настаивает С. Хоружий, но обретение иного образа 
бытия, антиципация опыта будущего века54. Митр. Иерофей (Влахос) 
отождествляет созерцание с Богообщением, обожением и «ведением 
божественной жизни», тождественным спасению, и понимает выделя-
емые прп. Петром ступени познания как более точное описание того 
бесконечного прогресса в созерцании, о котором свт. Григорий Пала-
ма говорит обобщённо как о постепенном восхождении к видению 
нетварного света55. Мистическое богословие, напоминает Ж.-К. Ларше, 

«в своем пределе <...> соответствует видению Бога, исполняемому 
в и через Божественный нетварный свет и обоживающему. Именно 
в этом смысле тесной связи, существующей между видением Бога 
и молитвой сердца, осуществляемой в состоянии совершенства <...> 

50	 В силу этого святитель предпочитает термин «видение» термину «созерцание»; по-
следнее он отождествляет с собственным действием человека, естественным и завися-
щим от произвола — с мечтанием, воображением, размышлением (на языке современ-
ной «популярной духовности» это назвали бы медитацией), с экзальтацией. Очевидно, 
что прп. Пётр использует термин «созерцание» (греч. «θεωρία») именно в том значении, 
которое свт. Игнатий придаёт «видению».

51	 См.: Игнатий (Брянчанинов), свт. Слово о чувственном и о духовном видении духов. 
С. 53–54; Авва Исаак Сирский 50 (комментарий) // Отечник: рассказы о жизни святых 
подвижников. Москва, 2009. С. 369–370; Приношение современному монашеству. Мо-
сква, 2001. С. 155. 

52	 См.: Игнатий (Брянчанинов), свт. Слово о чувственном и о духовном видении духов. С. 54.
53	 Игнатий (Брянчанинов), свт. Приношение современному монашеству. С. 64.
54	 Хоружий С. С. Исследования по исихастской традиции. Т. 1: К феноменологии аскезы. 

Санкт-Петербург, 2012. С. 100.
55	 Иерофей (Влахос), митр. Православная психотерапия: Святоотеческий курс врачевания 

души / пер. с греч. А. Крюков. Сергиев Посад, 2005. С. 363–364.



234 М аксим  А лександрович      Г оршенин

и мог Евагрий сказать: “Если ты богослов, то будешь молиться истин-
но, и если ты истинно молишься, то ты богослов” [De oratione 60]»56.

Итак, «созерцание неотделимо от молитвы»57, или вернее: опыт 
созерцания есть опыт молитвенный, т. е. опыт богообщения. Прп. Пётр 
и описывает его как последовательность молитвенных состояний, ча-
сто иллюстрирует словами церковной гимнографии, часто предлага-
ет практические советы, как совершать молитву при том или ином 
созерцании. О прп. Петре можно сказать то же, что и о прп. Макси-
ме Исповеднике: созерцание означает у него «не простое видение ве-
щей, как они даны в повседневном опыте, но своего рода духовную 
прозорливость», благодатное озарение, познание в Боге и распозна-
ние скрытых божественных энергий, логосов, восхождение ума, упо-
добившегося Богу, к истокам бытия58. Конечная же цель — встреча с Бо-
гом и принятие Его в себя, вступление в «самый таинственный мрак 
Божества» в состоянии чистой молитвы, превысшей форм и идей59.

Заключение

 Итак, реконструируемая нами богословская система прп. Петра Дамас-
кина предстаёт как развитая система гносеологии, включающая, по-
мимо учения о природе, видах и функциях знания, также раздел он-
тологии и выводимой из неё онтогерменевтики. При рассмотрении 
онтогерменевтики прп. Петра мы обнаружили, что весь тварный мир 
представляется ему книгой Божия Откровения, подобной Св. Писанию. 
Суть и смысл каждой вещи (как и каждого слова Писания) определяется 
изначально вложенной в неё творческой идеей, или замыслом, Бога — 
Божественным скопосом («намерением»). Трудно объяснить, почему 
для обозначения метафизических основ тварного бытия прп. Пётр пред-
почитает термин «скопос» термину «логос». Можно лишь предположить, 
что первый более подчёркивает динамичность, интенциональность: 
скопос — не столько идея вещи в платоновском смысле, не столько об-
разец для неё, сколько её предназначение, телос, или функция вещи, 
причём не столько космологическая, сколько именно телеологическая. 
В области онтогерменевтики реализуется уже известным нам синерге-
тический принцип: хотя познание некоторых Божественных скопосов 

56	 Ларше Ж.-К. Что такое богословие? / пер. с франц. П. Б. Михайлова // Вестник ПСТГУ. Сер. I: 
Богословие. Философия. 2012. Вып. 3 (41). С. 120.

57	 Флоровский Г., прот. Восточные отцы V–VIII вв. С. 224.
58	 Там же.
59	 Там же.



235РЕКОНС Т Р У КЦ И Я Б ОГ О С ЛОВСКОЙ Г НО СЕОЛОГ ИИ ПРП. ПЕ Т РА (Д А М АСКИН А) 

совершается при помощи естественных сил человеческой природы 
(освобождённых от повреждения грехом), однако и для этого позна-
ния требуется Божественное содействие. Тем более для познания ис-
тин, превышающих природу, необходимо прямое сверхъестественное 
откровение. Таким образом, познание мира является для прп. Петра 
разновидностью богопознания и имеет ревелятивно-синергический 
характер. Со стороны человека требуется духовно-нравственное очи-
щение, а также апофатическое смирение — отказ от иллюзии знания 
и даже от претензии на него, от самого желания непременно всё по-
знать, и своеобразное погружение в собственное неведение.

Далее мы рассмотрели богословский статус высшего вида позна-
ния — духовных созерцаний. Если со стороны Бога созерцание является 
откровением Бога человеку, то с антропологической точки зрения оно 
представляет собой как бы феноменологическую форму этого мисти-
ческого откровения, состоящую в апофатическом молитвенном опыте. 

Если подлинное познание есть осуществление связи человека 
и Бога, то нам предстоит теперь понять, как она именно реализует-
ся на практике в рамках мистико-аскетического учения прп. Петра. 
Этому мы планируем посвятить следующую статью из нашего цикла.

Продолжение следует

Источники

Johannes Chrysostomus. In Matthaeum (homiliae 1–90) // PG. T. 57. Col. 13–472; T. 58. 
Col. 471–794. 

Petrus Damascenus. Admonitio animae suae // Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν νηπυικῶν. Τ. Γ´. Ἀθῆναι: 
Ἀστήρ, 1991. Σ. 5–111.

Petrus Damascenus. Orationes XXIV alphabeticae // Φιλοκαλία τῶν ἱερῶν νηπυικῶν. Τ. Γ´. 
Ἀθῆναι: Ἀστήρ, 1991. Σ. 112–168.

Игнатий (Брянчанинов), свт. Слово о чувственном и о духовном видении духов // Игна-
тий (Брянчанинов), свт. Творения: [в 7 т.]. Т. 3. Москва: Правило веры, 1993. С. 3–67. 

Игнатий (Брянчанинов), свт. Приношение современному монашеству, заключающее 
в себе правила наружного поведения для новоначальных иноков и советы отно-
сительно душевного иноческого делания. Репр. изд. по изд. 1867 г. Москва: Изд. 
им. святителя Игнатия Ставропольского, 2001.

Игнатий (Брянчанинов), свт. Отечник: рассказы о жизни святых подвижников. Москва: 
ДАРЪ, 2009.

Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Евангелие от Матфея. Беседы 1–41. Москва: Пра-
вило веры, 2008.



236 М аксим  А лександрович      Г оршенин

Преподобного Петра Дамаскина творения: краткое изложение священного трезвения. 
Москва: Правило веры, 2021.

Литература

Иустин (Попович), Челийский, прп. Путь Богопознания. Гносеология святого Исаака Си-
рина. [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Iustin_Popovich/put-
bogopoznanija (дата обращения: 18.5.2024).

Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеологии св. Петра (Дамаскина). Ч. 1: Прп. 
Пётр Дамаскин как гносеолог // Богословский вестник. 2025. № 1 (56). С. 95–112.

Горшенин М. А. Реконструкция богословской гносеологии прп. Петра (Дамаскина). Ч. 2: 
Антропология богопознания // Богословский вестник. 2025. № 2 (57). С. 185–206.

Ларше Ж.-К. Что такое богословие? / пер. с франц. П. Б. Михайлова // Вестник ПСТГУ. 
Сер. I: Богословие. Философия. 2012. Вып. 3 (41). С. 117–131.

Иерофей (Влахос), митр. Православная психотерапия: Святоотеческий курс врачевания 
души / пер. с греч. А. Крюков. Сергиев Посад: Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2005.

Лосский В. Н. Догматическое богословие // Богословские труды. 1972. № 8. С. 131–183.

Ткачёв Е. В. Петр Дамаскин // Православная энциклопедия. 2018. Т. 32. С. 738–751.

Флоровский Г., прот. Восточные отцы V–VIII вв.: Из чтений в Православном богослов-
ском институте в Париже. Париж: [Б. и.], 1931.

Хоружий С. С. Исследования по исихастской традиции: [в 2 т.]. Т. 1: К феноменологии 
аскезы. Санкт-Петербург: Изд. РХГА, 2012.

Bielawski M. Sguardo contemplativo: Saggio su Pietro Damasceno, autore filocalico. Veruccio: 
Pazzini, 2008. (Monastica; vol. 19).

Bousset W. Apophthegmata: Studien zur Geschichte des ältesten Mönchtums. Tübingen: J. C. B. 
Mohr, 1923.

Gouillard J. Un auteur spirituel byzantin du XIIe siècle: Pierre Damascène // Échos d’Orient. 
1939. Vol. 38. № 195–196. P. 257–278.

Peters G. «A Treasury of Divine Knowledge and Wisdom»: The Twelfth-Century Byzantine 
Spiritual Theology of Peter of Damascus. PhD Thesis in Theology. Toronto: Univ. of St. 
Michael’s College, 2003.



ИС ТОРИЯ РУССКОЙ ПРАВОС ЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

ПРОТОИЕРЕЙ 
АЛЕКСАНДР 
ВАСИЛЬЕВИЧ ГОРСКИЙ — 
ОСНОВАТЕЛЬ НАУЧНОЙ 
ШКОЛЫ В МОСКОВСКОЙ 
ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ
(СЕРЕДИНА 1840-х — НАЧАЛО 1860-х гг.)

Любовь Альфредовна Карелина 

магистр  богословия
аспирант богословского факультета ПСТГУ
115184, г. Москва, 1-й Новокузнецкий пер., д. 4/1, ком. 22
karelina.lyub@yandex.ru

Для цитирования:  Карелина Л. А. Протоиерей Александр Васильевич Горский — 
основатель научной школы в Московской духовной академии (середина 1840-х — начало 
1860‑х гг.) // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 237–265. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.012

Аннотация� УДК 27-75 (929)

Статья дополняет биографию Александра Васильевича Горского (1812–1875), рек-
тора Московской духовной академии, фокусируясь на полноте его наследия и роли 
в организации церковно-исторических исследований в академии (1840–1860-е гг.). 
Представлен тематический обзор опубликованных трудов в современной историо-
графии; результаты поиска дополнительных публикаций; анализ анонимных статей 
и материалов коллег / учеников с возможным участием Горского. На основании изу
чения церковной периодики уточнён список его опубликованных работ. Прояснено 
влияние А. В. Горского на научные исследования его учеников. Оказалось, что поста-
новка научной работы в Московской академии в период 1840‑х — начала 1860-х гг. 



238 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

отражает особенность церковно-исторической концепции А. В. Горского: в тесной 
связи с историческими исследованиями, охватывающими все стороны жизни Церк-
ви, в Московской академии  в это время развивается  экзегетическое направление.

Ключевые слова: научные исследования в Московской духовной академии, публикации 
Московской духовной академии, научное руководство, научное рецензирование, воспоми-
нания учеников А. В. Горского, палеография, церковная история, экзегеза.

Статья поступила в редакцию 24.9.2025; одобрена после рецензирования 1.10.2025

Archpriest Alexander Vasilievich Gorsky — The Founder 
of a Scientific School at the Moscow Theological Academy 

(Mid-1840s — Early 1860s)

Lyubov A. Karelina

MA in Theology
postgraduate student at the Departament of Theology at the Saint Tikhon’s 
Orthodox University for the Humanities
4/1 1st Novokuznetsky Lane, Moscow 115184, Russia 
karelina.lyub@yandex.ru

For citation: Karelina, Lyubov A. “Archpriest Alexander Vasilievich Gorsky — The Founder of a 
Scientific School at the Moscow Theological Academy (Mid-1840s — Early 1860s)”. Theological 
Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 237–265 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.012

Abstract. The article supplements the biography of Alexander Vasilyevich Gorsky (1812–
1875), rector of the Moscow Theological Academy, focusing on the completeness of his leg-
acy and his role in organizing church-historical research at the academy (1840s–1860s). 
It presents a thematic overview of published works in contemporary historiography; re-
sults of searching for additional publications; and analysis of anonymous articles and ma-
terials by colleagues / students with possible participation by Gorsky. Based on a study of 
church periodicals, a list of his published works has been clarified. A. V. Gorskyʼs influence 
on the scientific research of his students has been clarified. The organization of research 
reflects Gorsky’s concept: integration of historical analysis of church life with exegesis.

Keywords: scientific research at the Moscow Theological Academy, publications by the Mos-
cow Theological Academy, scientific guidance, scientific review, memoirs of A. V. Gorsky’s 
students, paleography, church history, exegesis.

The article was submitted on 9/24/2025; approved after reviewing on 10/1/2025



239О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

1. Основные биографические сведения 

В 1838 г. начинающий преподаватель А. В. Горский рассуждает о трёх 
видах церковного служения: монашеском, священническом и научном. 
К первому из них он стремился, но не получил благословения родите-
лей, второе не сложилось из-за сложности выбора невесты. В резуль-
тате Александр Васильевич решил полностью посвятить себя научной 
деятельности, но учёные занятия сами по себе, по его мнению, не могли 
быть целью, так как в этом случае «истинное значение жизни теряется 
из виду <…>. Сколько ни высоко ценится образование ума, но и по хри-
стианским правилам, и по суждению здравого смысла, не в этом за-
ключается вся цель человека»1, поэтому он выбрал для себя уникаль-
ное церковное служение — научное руководство.

Развитию богословских исследований препятствовало отсутствие 
системы церковной периодики: единственным научным изданием оста-
вался журнал «Христианское чтение» Санкт-Петербургской духовной 
академии (СПбДА). Кроме того, в период правления императора Ни-
колая I действовал жёсткий двойной цензурный контроль — светский 
и духовный. С 1841 г. историк М. П. Погодин начал издавать журнал 
«Москвитянин», в котором публиковали свои материалы и представи-
тели академического богословия, в том числе профессор Московской 
духовной академии А. В. Горский.  

Важным этапом в постановке научных исследований Московской 
академии стало издание двухчастного журнала «Творения Святых от-
цов» («ТСО») и «Прибавления к творениям св. Отцов» («ПрибТСО»), про-
ект которого был разработан архим. Филаретом (Гумилевским). Редак-
ционный комитет МДА всегда возглавляли ректоры, но они достаточно 
часто менялись. Постоянными членами на протяжении двадцати лет 
были профессора академии П. С. Делицын и А. В. Горский. Протоие-
рей Пётр редактировал ТСО, а Александр Васильевич — Прибавления. 
Именно он отвозил готовящиеся к изданию выпуски на утверждение 
митрополиту Московскому Филарету. В том, «что́ Филарет не успевал 
читать, полагался на Горского»2. Содержание бесед с владыкой Мо-
сковским Александр Васильевич подробно фиксировал в дневнике3. Один 

1	 Горский А. В. 16 августа 1840 г. // Он же. Дневник [16 августа 1840 — 27 января 1860] / 
изд. с примеч. прот. С. К. Смирнова // ПрибТСО. 1884. Ч. 34. Кн. 4. С. 303–304.

2	 Голубинский Е. Е. Воспоминания. Кострома, 1926. С. 40.
3	Б олее подробно см.: Карелина Л. А. Святитель Филарет (Дроздов) и протоиерей Алек-

сандр Васильевич Горский — учитель и ученик // Филаретовский альманах. 2022. № 18. 
С. 174–195.



240 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

из главных уроков, которые усвоил из этих встреч А. В. Горский: по воз-
можности стараться избегать любых внутри церковных конфликтов 
и разделений.  

C восшествием на престол императора Александра II произошли 
значительные изменения в отношениях Церкви и светской власти. Од-
ним из первых результатов стало возобновление перевода Священно-
го Писания на русский язык. В 1858 г. был создан межакадемический 
Комитет по преобразованию духовных семинарий и училищ, который 
возглавил архим. Феофан (Говоров). А. В. Горский вошёл в рабочую груп-
пу Московской духовной академии, лично перевёл Евангелие от Мар-
ка и участвовал в переводе посланий апостола Павла. С этого времени 
у него сложились близкие отношения со свт. Феофаном Затворником. 

Помощник обер-прокурора князь С. Н. Урусов желал непременно 
видеть Александра Васильевича в Комитете по подготовке реформы 
духовного образования, который возглавил архиепископ Херсонский 
Димитрий (Муретов). В ходе работы А. В. Горский сблизился с главой 
Комитета, встречался с ним вне служебных заседаний. Их дружба про-
должилась и в дальнейшем.  

Свт. Филарет (Дроздов) нашёл в А. В. Горском надёжного помощ-
ника, но его статус мирянина не соответствовал уровню новых задач.  
Митрополит Московский предложил ему принять монашество, о кото-
ром Александр Васильевич мечтал в молодости. Однако, открыв Еван-
гелие перед принятием решения, он увидел знак остаться меньшим. 
Прот. Сергий Смирнов отмечал, что Александр Васильевич «опасал-
ся в случае принятия монашества быть сдвинутым с места своего слу-
жения возведением на кафедру святительскую,  с чем должно было, 
по его мнению, слишком ограничиться  любимое его служение нау-
ке»4. Митрополит Московский вопреки отечественной традиции, со-
вершил рукоположение безбрачного А. В. Горского в священнический 
сан.  24 марта он стал диаконом, 27 марта возведён в сан иерея, в том 
же году стал протоиереем. 

В конце 1860 г. в письме обер-прокурору А. П. Толстому свт. Фила-
рет (Дроздов) называет прот. А. В. Горского в числе кандидатов на долж-
ность ректора Московской духовной академии, отмечая, что «при не-
сомненных достоинствах вообще он обладает по истории и церковным 
древностям сведениями, которые присоединяют его к числу известных 

4	 Смирнов С. К. Александр Васильевич Горский // ПО. 1876. № 10. С. 488.



241О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

ученых»5. Окончательный выбор митрополит Московский сделал на этот 
раз всё же в пользу монашествующего ученика А. В. Горского архим. 
Саввы (Тихомирова). 

Научный авторитет А. В. Горского к концу рассматриваемого пери-
ода признавался не только коллегами по академическому служению, 
но и светскими историками и палеографами, а также представителями го-
сударственной власти. При этом список его опубликованных сочинений 
относительно небольшой. Практически все они, за исключением «Истори-
ческого описания Троице-Сергиевой Лавры» и собрания рукописей Сино-
дальной библиотеки, написаны в форматах статей по частным вопросам.  

2. Обзор опубликованных сочинений А. В. Горского, 
написанных в период служения на кафедре церковной 

истории

В качестве базовой библиографии А. В. Горского были использованы 
списки его трудов из сочинения епископа Геннадия (Гоголева) «Вели-
кан учёности»6.  В этом разделе будут учтены как прижизненные пуб
ликации Александра Васильевича, так и материалы, написанные им 
в рассматриваемый период, но изданные посмертно. 

2.1. Палеографические исследования

Наиболее полно и объективно оценены научные заслуги А. В. Горско-
го-палеографа. Уже в начале 1840-х гг. он стал одним из наиболее ав-
торитетных специалистов в этой области. В 1843 г. в издании Погодина 
вышла критическая статья А. В. Горского «Разбор описания рукопи-
сей Румянцевского музеума, составленного Востоковым». Позднее 
он продолжил и значительно расширил ещё одно исследование того 
же автора в публикации «О славянском переводе Пятикнижия Моисе-
ева, исправленного в XV веке по еврейскому тексту». В первых номе-
рах ПрибТСО Александр Васильевич ввёл в научный в оборот ряд па-
мятников духовной литературы периода княжения Ярослава Мудрого.  

5	 Филарет Московский, свт. [562.] Письмо митрополита Филарета к обер-прокурору Свя-
тейшего Синода, графу А. П. Толстому, с представлением кандидатов на должность ректо-
ра Московской духовной академии [1860 г., 15 декабря] // Собрание мнений и отзывов 
Филарета, митрополита Московского и Коломенского, по учебным и церковно-государ-
ственным вопросам, издаваемое под редакцией преосвященного Саввы, архиепископа 
Тверского и Кашинского. Т. 4. Москва, 1886. С. 574–575.

6	 Геннадий (Гоголев), архим. Великан учености: жизнь и труды прот. А. В. Горского (1812–
1875). Москва, 2004. С.  224–229.



242 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

Палеографическими исследованиями активно занимались и кол-
леги А. В. Горского. Во втором томе «Христианского чтения» за 1849 г. 
архим. Макарий (Булгаков) опубликовал материал «Три памятника 
русской духовной литературы». Епископ Филарет (Гумилевский) рас-
критиковал автора за использование ненадёжных списков третьего 
источника «О Борисе и Глебе». Он настаивал на том, чтобы А. В. Гор-
ский написал критический отзыв: 

«Позволяю себе быть уверенным, что не дальше, как во 2 книжке 
Творений Св. Отцов 1850 г. буду с наслаждением читать дельное, 
а не юношеское издание сочинений Нестора и Иакова»7. 

В архиве Александра Васильевича есть материал, в котором он раз-
бирает различные списки сказаний о Борисе и Глебе8 и упоминает ста-
тью инспектора СПбДА, но издан этот материал не был. А. В. Горский 
не стал публично указывать на недостатки исследования архим. Ма-
кария (Булгакова). По-видимому, он не разделял резко-критическое 
отношение друга к младшему коллеге из столичной академии. В нач. 
1848 г. архим. Макарий встречался с А. В. Горским, чтобы лично пере-
дать ему план епископа Евсевия (Орлинского) по реорганизации «Хри-
стианского чтения». После этой встречи ректор СПбДА писал другу: 

«Приятно слышать, что мой сотрудник так Вам понравился»9. 

В 1850 г. Александр Васильевич был избран членом-корреспондентом 
Императорского археологического общества, а в 1857 г. — Император-
ской Санкт-Петербургской академии наук по отделению русского язы-
ка и словесности.

Самый масштабный научный труд А. В. Горского — описание ру-
кописей Синодальной библиотеки, над которым он работал в соавтор-
стве со своим учеником Капитоном Ивановичем Невоструевым более 
десяти лет. В 1856 г. в письме своему ближайшему другу архиепископу 
Евсевию (Орлинскому) Александр Васильевич, отметил, что это пер-
вая публикация, под которой стоит его имя10. 

По благословению митрополита Московского на титульном листе 
в алфавитном порядке были указаны оба автора, причём без указания 

7	 Филарет Черниговский, свт. [98.] Письмо от 25 декабря 1849 г. // Он же. Письма А. В. Гор-
скому. Москва, 1885. С. 246.

8	 Горский А. В. О Борисе и Глебе // ОР РГБ. Ф. 78. К. 12. Ед. хр. 9. Л. 1.
9	 Евсевий (Орлинский), архиеп. [33.] Письмо 26 мая 1848 г. // Письма архиеп. Евсевия (Ор-

линского) к А. В. Горскому // ПрибТСО. 1886. Ч. 37. C. 790.
10	 Горский А. В., прот. [3.] Письмо от 4 сентября 1856 г. // Письма А. В. Горского архиеп. Евсе-

вию (Орлинскому) // ЧОЛДП. 1884. Кн. 2. Ч. 3. С. 6.



243О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

их статуса, который у А. В. Горского был выше и мог свидетельство-
вать о вспомогательной роли его младшего коллеги. Перед изданием 
второго тома исследования К. И. Невоструев не без внешнего влияния 
обвинил А. В. Горского в намерении ущемить его авторские права. По-
трясенный Александр Васильевич ответил ученику: 

«Ни одним словом не подал мысли, будто эта работа моя <…>. 
Скорблю об этом душевно. Выход первой части описи доказал 
Вам, что я не унизился так глубоко, чтобы позволить себе ученое 
хищничество»11. 

Прот. Пётр Постников объясняет претензии К. И. Невоструева тем, что 
«влияние Горского было так умело и деликатно, что оставляло ру-
ководимого при сознании того, что он трудится самостоятельно»12. 

Археолог и богослов И. Е. Евсеев считал, что значение А. В. Горского 
в описании рукописей выше, чем К. И. Невоструева. Он высказал пред-
положение о том, что Александром Васильевичем были описаны ма-
териалы собрания, оставшиеся неопубликованными, но эти рукописи 
исчезли13. И. Е. Евсеев приводит примеры, в которых обнаруживается 
заимствование современниками результатов его научной работы, хра-
нящихся в материалах архива, и допускает возможность «пользовать-
ся архивом Горского после его смерти»14. Современный исследователь 
М. Н. Воробьев прямо утверждает, что «первый том “Описания” напи-
сан рукой Горского»15. По его мнению, К. И. Невоструев прошёл под ру-
ководством Александра Васильевича прекрасную школу, но публико-
вать самостоятельные сочинения начал только с 1860 г.16

Ещё один ученик А. В. Горского, архим. Иоанн (Соколов), удосто-
енный степени доктора богословия раньше учителя, написал критиче-
ский отзыв на первый том «Описания рукописей». Ответом Алексан-
дра Васильевича стала апология применённой методологии изучения 
источников. 

11	 Горский А. В., прот. [161.] Письма К. И. Невоструеву 1856 г. // ОР РГБ. Ф. 78. К. 22. Ед. хр. 
13. Л. 6.

12	 Постников П., прот. Очерки жизни и деятельности Александра Васильевича Горского // 
У Троицы в Академии. 1814–1914. Москва, 1914. С. 323.

13	 Евсеев И. Е. Александр Васильевич Горский. К протоколу 48 заседания 1 дек. 1900 г. // 
Древности. Труды славянской комиссии императорского археологического общества. 
Москва, 1902. С. 64–65.

14	 Там же С. 65.
15	 Воробьев М. Н.  А. В. Горский и К. И. Невоструев (к вопросу об истории и характере соав-

торства) // Богословский сборник ПСТГУ. 1997. Вып. 1. С. 276.
16	 Там же.



244 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

По материалам, обнаруженным в Синодальной библиотеке, было 
опубликовано также совместное литургическое исследование А. В. Гор-
ского и К. И. Невоструева «О древних канонах св. Кириллу и Мефоди-
ю»17. В 1858 г. вышла статья А. В. Горского «О древних словах на св. 
Четыредесятницу»18.

В статье «Совершил ли Господь Иисус Христос иудейскую Пасху?»19 
А. В. Горский на основании анализа событий евангельской истории 
опровергает точку зрения, изложенную в публикации «Краткие извле-
чения из писем к новообращенным евреям о правоте Церкви православ-
ной по отношению к употреблению квасного хлеба, а не опресноков». 

Статья «Письмо Мары Самосатского к сыну его Серапиону»20 была 
подготовлена им в связи с обнаружением этого древнего памятника 
письменности, в котором раскрыты события евангельского времени, 
и представляет собой критический разбор мнения об источнике анг
лийского исследователя Куртона. 

2.2. Церковная история

Сочинение А. В. Горского «Внешнее состояние церкви Восточной в IX–
XIII столетиях»21 вышло в «Христианском чтении» по просьбе архим. 
Евсевия (Орлинского), назначенного в 1847 г. ректором СПбДА. Крат-
кий обзор А. В. Горского «Подвижники веры на Востоке после падения 
империи греческой»22 предваряет публикацию его перевода с греческо-
го книги святогорского инока Никодима, в которой изложены подвиги, 
в том числе, и русских исповедников православной веры. Александр Ва-
сильевич отмечает преемственность подвига мучеников первых веков 
в недавнее время и подчёркивает, что их заслуги являются достояни-
ем и Церкви Российской, составляющей с другими Восточными Церк-
вами единую Святую Соборную и Апостольскую Церковь. 

17	 Горский А. В. , Невоструев К. И. Описание: о древних канонах св. Кириллу и Мефодию // 
ПрибТСО. 1856. Ч. 15. С. 33–48.

18	 Горский А. В. О древних словах на св. Четыредесятницу // ПрибТСО. 1858. Ч. 17. С. 34–64.
19	 Горский А. В. Совершал ли Господь Иисус Христос пасху иудейскую на последней вечери 

Своей с учениками // ПрибТСО. 1853. Ч. 12. С. 446–491.
20	 Горский А. В. Письмо Мары Самосатского к сыну его Серапиону // ПрибТСО. 1861. Ч. 20. 

С. 613–628.
21	 Горский А. В. Внешнее состояние Церкви Восточной Православной с половины IX-го века 

до начала XIII-го // ХЧ. 1848. Ч. 1. С. 78–97 [VIII гл.], 150–174 [XIII гл.], 241–261 [XX гл.].
22	 Горский А. В. Подвижники веры на Востоке после падения империи греческой // ПрибТ‌СО. 

1852. Ч. 11. С. 466–487, 642–654; 1853. Ч. 12. С. 175–184. 



245О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

К истории Восточной Церкви в части истории учения относятся 
публикации, посвящённые святым отцам Церкви. В 1843 г. в журнале 
«Москвитянин» вышел материал о равноапп. Кирилле и Мефодии23. 
По поводу этой публикации свт. Филарет (Гумилевский) писал другу: 

«Мне никогда не написать такой статьи!»24 

В «Прибавлениях» патристические статьи сопровождали перево-
ды сочинений святых отцов из ТСО. Прот. А. В. Горский признан авто-
ром жизнеописаний свт. Василия Великого, свт. Афанасия Великого, свт. 
Епифания Кипрского и блж. Феодорита, епископа Кирского. 

Областью преимущественного научного интереса А. В. Горского 
была отечественная история, источники для которой он черпал в своих 
архивных исследованиях. Его самая первая статья — «Известие об Авра-
аме Палицыне»25 — вышла в журнале «Москвитянин» в 1841 г. В 1844 г. 
в журнале «Записки Одесского общества истории» была опубликована 
статья А. В. Горского «О походах русских на Сурож»26, под которой поче-
му-то стоит подпись: «сообщено Д. Ч. Погодиным». Кто такой Д. Ч. По-
годин, установить не удалось.  

В 1842 г. отдельным изданием было опубликовано масштабное со-
чинение «Историческое описание Троице-Сергиевой Лавры»27. Алек-
сандру Васильевичу пришлось писать ответ Д. П. Головастову, оспа-
ривавшему точку зрения автора на роль его предка. Его «Возражения 
против замечаний об осаде Троице-Сергиевой Лавры»28, как и матери-
ал оппонента, были опубликованы в издании Погодина. Ещё одна пуб
ликация, посвящённая этой теме — «Слово на воспоминание об избав-
лении Троицкой лавры от осады»29, вышла в 1860 г.  

В начале 1840-х гг. архим. Макарий (Булгаков) просил Алексан-
дра Васильевича написать отзыв на своё «Введение в историю Русской 
Церкви». М. П. Погодин предложил опубликовать его в журнале «Мо-
сквитянин», на что Александр Васильевич ответил: 

23	 Горский А. В. О свв. Кирилле и Мефодии // Москвитянин. 1843. Ч. 3. № 6. С. 405–434. 
24	 Филарет Черниговский, свт. [47.] Письмо от 6 авг. 1843 г. // Письма Филарета, архиепи-

скопа Черниговского А. В. Горскому. С. 127. 
25	 Горский А. В. Известие об Аврааме Палицыне // Москвитянин. 1841. Ч. 5. № 9. С. 218–235.
26	 Горский А. В. О походе русских на Сурож // Записки Одесского общества истории. 1844. 

Т. 1. С. 191–196.
27	 Горский А. В. Историческое описание Свято-Троицкой Сергиевой Лавры. Москва, 1842.
28	 Горский А. В. Возражения против замечаний об осаде Троице-Сергиевой Лавры // Мо-

сквитянин. 1842.  Ч. 12. 406–444.
29	 Горский А. В. Слово на воспоминание об избавлении Троицкой лавры от осады // ПрибТСО. 

1860. Ч. 19. С. 586–574.



246 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

«Для себя я занимаюсь как могу и сколько могу, готов сообщить вам 
свои замечания. Но положение дел наших церковных и мое личное 
положение не позволяет говорить печатно, что по совести ученый 
может и должен сказать в своем кабинете»30. 

Прот. Пётр Постников относит эту цитату к материалам А. Н. Му-
равьева, которые часто рецензировал А. В. Горский. Он даёт неверную 
ссылку на I том издания Н. П. Барсукова вместо VIII. Эта ошибка повто-
ряется у всех последующих авторов, которые пишут об А. В. Горском. 

По предложению свт. Филарета (Дроздова) Александр Василье-
вич подготовил серию статей о русских святителях: Кирилле, Петре, 
Ионе, Алексии, Киприане, Фотии и митрополите Петре Могиле. В 1854 г. 
вышла его статья «Митрополия Киевская в начале отделения своего 
от Московской»31.

Публикации о расколе были под цензурным запретом до нач. 
1850‑х гг. Тем не менее многолетняя проблема Русской Церкви не оста-
лась без внимания Александра Васильевича и в этот период. Частные 
обстоятельства, имеющие отношение к расколу раскрыты А. В. Горским 
в статьях «О духовных училищах в Москве в XVII столетии», «О сноше-
ниях русской Церкви с Святогорскими обителями». В 1850-х гг. вышли 
его публикации «Отношения иноков Кириллова Белозерского и Иоси-
фа Волоколамского монастырей в XVI в.», «Максим Грек, святогорец», 
«Несколько сведений о Паисии Лигариде»32.  

2.3. Церковная археология 

Статья «О девственниках христианских до монашества»33 имеет непо-
средственное отношение к собственному жизненному выбору Алексан-
дра Васильевича. Д. Н. Толстой отмечал, что хотя он «не носил иноческой 
мантии, но образ жизни вёл монашеский, и глубокое искреннее благо-
честие сохранило его во всей чистоте Православия, несмотря на зна-
комство его с сочинениями всяких отрицательных направлений»34. 
Почти через двадцать лет А. В. Горский вновь обратится к практике 

30	 Барсуков Н. П. Жизнь и труды М. П. Погодина. Т. 8. Санкт-Петербург, 1886. С. 254.
31	 Горский А. В. Митрополия Киевская в начале отделения своего от Московской // ПрибТСО. 

1854. Ч. 13. С. 524–554.
32	 См.: Карелина Л. А. Исторический обзор опубликованных трудов прот. А. В. Горского, по-

священных изучению раскола, в контексте его академической деятельности // БТ. 2024. 
Вып. 51. С. 191–194.

33	 Горский А. В. О девственниках христианских до монашества // ПрибТСО. 1843. Ч. 1. 
С. 276–291.

34	 Цит. по: Барсуков Н. П. Жизнь и труды М. П. Погодина. Т. 5. Санкт-Петербург, 1892. С. 350.



247О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

Древней Церкви, чтобы обосновать возможность своего целибатного 
рукоположения в священнический сан. Это сочинение, озаглавленное 
«По вопросу о нашем духовенстве»35, было опубликовано уже посмер-
тно. В проведённых исследованиях Александр Васильевич доказыва-
ет, что его уникальное для Русской Церкви рукоположение, как и пред-
шествующий ему образ жизни имеют основание в церковной истории 
первых веков христианства. В 1862 г. в ответ на статью в газете «День», 
в которой утверждалось, что монаху нельзя быть епископом, он пред-
ставил подробное историческое исследование «О сане епископском 
в отношении к монашеству»36.

Ещё один материал, относящийся к церковным постановлениям — «О 
священнодействии венчания и помазания царей на царство»37 — был под-
готовлен А. В. Горским в 1856 г. в связи с восшествием на престол импера-
тора Александра II, но издан только через год после коронации Александра 
III, в 1883 г. Поскольку текст не был опубликован сразу после написания, 
можно допустить, что он был предназначен специально для императора. 
И, наконец, в 1914 г. в журнале «Душеполезное чтение» был опубликован 
материал А. В. Горского «Древнехристианская практика причащения Св. 
Тайн, по памятникам письменности и искусства», переизданный в том 
же году отдельной книжкой. Возможно, именно материал о венчании 
на царство привлек к А. В. Горскому внимание царствующей импера-
трицы Марии Федоровны: готовилась их встреча, но она не состоялась.  

3. Публикации А. В. Горского, не включённые в его 
научное наследие

3.1. Публикации, отнесённые к авторству А. В. Горского

Для выявления публикаций, отнесённых к авторству А. В. Горского, 
но не включённых в его наследие, потребовалось пересмотреть пе-
риодические издания, в которых могли быть обнаружены его сочине-
ния. Естественно, что основная часть материалов Александра Васи-
льевича вышла в ПрибТСО, поэтому прежде всего проверялись статьи 
из этого издания. В 1840–1850-х гг. анонимность публикаций была 

35	 Горский А. В. О сане епископском в отношении к монашеству в Церкви Восточной // 
ПрибТСО. 1862. Ч. 21. С. 321–375.

36	 Горский А. В. По вопросу о нашем духовенстве: Ист. очерки // ЧОЛДП. 1877. Кн. 2. Отд. 1. 
С. 196–202.

37	 Горский А. В. О священнодействии венчания и помазания царей на царство // ПрибТСО. 
1882. Ч. 29. С. 117–151.



248 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

распространённым явлением среди представителей академическо-
го богословия, что характерно и для научных сочинений журнала Мо-
сковской духовной академии. Авторство материалов за двадцатилет-
ний период издания было раскрыто в 1862 г. в юбилейном сборнике 
ПрибТСО. Среди сочинений, ранее не включённых в список трудов 
А. В. Горского, была обнаружена одна статья — «О митрополии русской 
в конце IX в.»38, изданная в 1850 г. Рукопись этого материала сохрани-
лась в архиве А. В. Горского39.

В 1892 г. в журнале «Братское слово» Н. И. Субботин опублико-
вал рецензию А. В. Горского на сочинение А. П. Щапова «Русский рас-
кол старообрядчества», составленную им по запросу обер-прокурора 
А. П. Толстого, с оговоркой, что окончание утрачено40. В фонде А. В. Гор-
ского в архиве РГБ сохранился полный текст рецензии. Все замечания 
рецензента аргументированы, сделаны в спокойном тоне, свидетель-
ствуют о его уважительном отношении к младшему коллеге. В заклю-
чение Александр Васильевич оправдывает критическое изображение 
Церкви, сделанное автором, и отмечает его безусловную защиту книж-
ной справы. 

Прот. Пётр Постников упоминает о том, что Александру Василье-
вичу поступила просьба от археолога И. М. Снегирёва, специализиру-
ющегося на изучении памятников древнего художества в России, вы-
сказать замечания на его статью «Обозрение русского иконописания». 
Ответ А. В. Горского41 был опубликован также Н. И. Субботиным в жур-
нале «Русское обозрение» в 1896 г. 

В этом же издании Николай Иванович опубликовал ответ Алек-
сандра Васильевича на обращение советника обер-прокурора Т. И. Фи-
липпова42 о возможности богословских сочинений мирян на основании 
практики древней Церкви, возникшей после публикации за границей 
полемических брошюр А. С. Хомякова. А. В. Горский даёт положитель-
ный ответ, но замечает, что церковная цензура действовала и в древно-
сти, поэтому при публикации сочинений лаиков необходимо одобрение 

38	 Горский А. В. О митрополии русской в конце IX в.  // ПрибТСО. 1850. Ч. 9. С. 132–146.
39	 Горский А. В. О митрополии русской в конце IX в. // ОР РГБ. Ф. 78. К. 12. Ед. хр. 8. Л. 1–8.
40	 Из сочинений протоиерея А. В. Горского // Братское слово. 1892. Т. 1. С. 186–213, 263–275.
41	 Горский А. В. [6.] Письмо И. М. Снегиреву: Замечания на статью Снегирёва об иконописи 

[без даты, ответ на письмо от 26 февраля 1849 г.] // Субботин Н. И. А. В. Горский. Прило-
жения // Русское обозрение. 1896. Т. 37. С. 282–287.

42	 Горский А. В. [2.] Письмо Т. И. Филиппову [без даты, но по содержанию следует отнести 
к 1858 г.]: // Субботин Н. И. А. В. Горский. Приложения // Русское обозрение. 1896. Т. 37. 
С. 270–274.



249О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

Церкви. О его личном знакомстве с А. С. Хомяковым неизвестно. Оба 
входили в широкий круг общения М. П. Погодина и публиковали свои 
материалы в его журнале. В 1858 г. богослов-мирянин возглавил «Об-
щество любителей российской словесности» и пригласил Александра 
Васильевича вступить в него в качестве почётного члена43. 

Кроме того, Н. И. Субботин опубликовал небольшую переписку 
А. В. Горского с В. Д. Кудрявцевым. 15 апреля 1861 г. Александр Василье-
вич пишет, что его, как специалиста по всеобщей церковной истории, 
планировали направить на урегулирование греко-болгарской схизмы. 
Он радуется отмене этого мероприятия и замечает: 

«и тут нам много дела, много борьбы <…> ожесточение против всего 
духовного, церковного, с усилением материалистического направ-
ления, с расширением либеральных стремлений, с каждым меся-
цем становится сильнее»44.

В 1899 г. в «Русском вестнике» Н. И. Субботиным были опублико-
ваны письма А. В. Горского ректору Московской духовной академии 
митр. Сергию (Ляпидевскому), снабжённые подробными издатель-
скими комментариями45. Они проясняют участие А. В. Горского в упо-
мянутых выше проектах: переводе Священного Писания и подготовке 
реформы духовного образования, а также обстоятельства рукоположе-
ния А. В. Горского в священнический сан. И. Н. Субботин утверждает, 
что А. В. Горский не видел ничего неканонического в целибатном ру-
коположении в сан священника и сообщил о желании для себя такого 
варианта друзьям — архиепископам Филарету (Гумилевскому) и Евсе-
вию (Орлинскому). Однако они находили его план неосуществимым 
и рекомендовали ему принять монашеский постриг. 

Из опубликованной переписки выясняется, что ходатайствовал 
перед свт. Филаретом (Дроздовым) о рукоположении А. В. Горского 
ректор Московской духовной академии архим. Сергий (Ляпидевский)46. 
1 февраля 1860 г. А. В. Горский описывает ему свой разговор с Владыкой: 

«он ответил “правил церковных нет воспрещающих быть священ-
ником неженатому”. “Но обычай?”. “Это не затруднение”. “Итак нет 

43	 Хомяков А. С. Письмо А. В. Горскому. 11 февраля 1859 г. // ОР РГБ Ф. 78. К. 33. Ед. хр. 28. 
Л. 1. 

44	 Горский А. В. [3] Письмо Д. В. Кудрявцеву // Русское обозрение. 1896. Т. 37. С. 275–276.
45	 Субботин Н. И. Письма А. В. Горского к митрополиту Сергию // Русский вестник. 1899. 

№ 11. С. 199–218; № 12. С. 499–512.
46	 Субботин Н. И. [III.] Письма А. В. Горского к митрополиту Сергию // Русский вестник. 1899. 

№ 11. С. 217.



250 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

затруднения?” спросил я. С какой-то отвагой отвечал святитель: “и 
не спрошусь никого!”»47. 

А. В. Горский пишет митр. Сергию: 

«мне остается благодарить вас усерднейше за то, что вы решились 
высказать святителю мое душевное желание. Если Господом сужде-
но осуществится ему и мне быть, хотя недостойнейшим, служите-
лем его св. алтаря, то это чувство благодарности, молитвою о вас, 
будет всегда возносится к Нему от сердца моего»48.

Перечисленные публикации совершенно определённо принадлежат 
А. В. Горскому, но они не указаны ни в одном историографическом спис
ке его трудов. Материалы, изданные Н. И. Субботиным интересны тем, 
что расширяют сведения об А. В. Горском — рецензенте и свидетельствуют 
об авторитетности его мнения в различных областях церковной истории, 
а также проясняют малоизвестные отношения Александра Васильевича 
с ректором Московской духовной академии митр. Сергием (Ляпидевским). 

3.2. Анонимные публикации, которые могут принадлежать 
А. В. Горскому

Принципиальная анонимность публикаций А. В. Горского позволяет 
допустить возможность принадлежности ему и тех сочинений, автор-
ство которых осталось нераскрытым. Естественно, что в этом случае 
для подтверждения гипотезы о том, что они написаны именно Алек-
сандром Васильевичем, требуется изучение обстоятельств создания 
и сравнение их содержания с другими его материалами, в авторстве 
которых не возникает сомнений.  

В списке публикаций в ПрибТСО до 1862 г. безымянной осталась 
только статья «О призывании святых», изданная в 1856 г. в разделе 
«Учение веры», но С. К. Смирнов в истории Московской духовной ака-
демии указывает, что этот материал является магистерским сочине-
нием выпускника 1848 г. Павла Суворова.  

Поводом для поиска публикаций А. В. Горского в журнале «Хри-
стианское чтение» послужили письма архиеп. Евсевия (Орлинского), 
который сообщал другу 12 мая 1847 г.: 

47	 Субботин Н. И. [III.] Письма А. В. Горского к митрополиту Сергию // Русский вестник. 1899. 
№ 11. С. 218.

48	 Там же.



251О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

«У нас затевается небольшое преобразование издания, т. е. с бу-
дущего года <…> хотим подражать изданию Вашему и в формате, 
и в отделениях»49. 

Ректор СПбДА просил у Александра Васильевича для своего из-
дания материалы по Ветхому Завету, но, как оказалось, он предложил 
к публикации ряд материалов по всеобщей истории Церкви. 

 Еп. Геннадий (Гоголев) приводит в своём историографическом 
обзоре статью «Внешнее состояние Церкви Восточной в IX–XIII столе-
тиях», указывая только год издания — 1848-й. С. Г. Попов, первый био-
граф А. В. Горского, отмечал: 

«...в 1848 году, когда издание [«Христианского чтения». — Л. К.] го-
тово было за недостатком материала прекратиться А. В.-ч выручил 
из затруднения заведовавшего им Евсевия и писал для журнала ста-
тью “Краткая история Собора Константинопольского III Вселенского 
VI”, которая затем печаталась в нем в четырех книжках подряд»50. 

Анализ публикаций «Христианского чтения» за 1848–1849 гг. позво-
лил установить, что материал «Внешнее состояние Церкви Восточной 
в IX–XIII столетиях» состоял из трёх самостоятельных частей и выхо-
дил в трёх номерах первой части «Христианского чтения» за этот год51. 
Статья о VI Вселенском Соборе в «Христианском чтении» была опубли-
кована лишь в первом номере второй части издания за 1848 г.52 Ещё 
в трёх номерах журнала за 1848–1849 гг. были обнаружены другие пуб
ликации А. В. Горского: «О гонении на Церковь от Юлиана Отступника»53 
и «Краткая история Собора Никейского II, Вселенского VII»54 и «Жизнь 
святого Григория Двоеслова, папы Римского»55. Все его сочинения 
в этом издании так или иначе, затрагивают вопросы отношений Церк-
ви и светской власти во времена, особенно тяжёлые для христианства56.

49	 Евсевий (Орлинский), архиеп. [5.] Письмо от 12 мая 1847 г. // Письма архиеп. Евсевия (Ор-
линского) к А. В. Горскому. С. 718.

50	 Попов С. Г. Ректор Московский духовной академии протоиерей Александр Васильевич 
Горский. Сергиев Посад, 1897. С. 128.

51	 Горский А. В. Внешнее состояние Церкви Восточной Православной с половины IX-го века 
до начала XIII-го // ХЧ. 1848. Ч. 1. С. 78–97 [VIII гл.], 150–174 [XIII гл.], 241–261 [XX гл.].

52	 Краткая история Собора Константинопольского III Вселенского VI // ХЧ. 1848. Ч. 2. С. 11–33.
53	 Гонения на Церковь от Юлиана Отступника // ХЧ. 1848. Ч. 2. С. 113–114.
54	 Краткая история Собора Никейского II, Вселенского VII // ХЧ. 1848. Ч. 2. С. 394–437.
55	 Жизнь святого Григория Двоеслова, папы Римского // ХЧ. 1849. Ч. 2. С. 40–85, 85–125.
56	 Подробно об этом см.: Карелина Л. А. Неизвестные публикации протоирея Александра Ва-

сильевича Горского в журналах «Христианское чтение» и «Чтения в обществе любите-
лей духовного просвещения» // Вестник исторического общества Санкт-Петербургской 
духовной академии. 2025. № 2 (22). С. 3–8.



252 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

3.3. Помощь выпускникам в написании магистерских работ

Наиболее обширное поле для изучения влияния А. В. Горского на науч-
ные исследования академии представляют магистерские диссертации 
выпускников. Лучшие сочинения по рекомендации редакционного Ко-
митета Московской духовной академии после утверждения митропо-
литом Филаретом публиковались либо отдельными изданиями, либо 
полностью или частично в журнале Московской духовной академии. 
Обо всех магистерских работах сказать в короткой статье невозмож-
но. Цель предпринятого анализа — выявить основные направления ис-
следований в академии в период 1840–1850‑х гг. и роль в их подготов-
ке Александра Васильевича.  

Прот. Пётр Постников отмечал, что уже в самом начале служе-
ния А. В. Горского в Московской духовной академии он помогал в на-
писании сочинения Павла Фивейского «Взгляд на историю русской 
церкви», опубликованного в 1834 г.57 В 1838 г. возникли проблемы со 
статьёй Николая Руднева «Рассуждение о ересях и расколах, бывших 
в Русской Церкви со времени Владимира Великого до Иоанна Гроз-
ного»58. Руководителями выпускника были архим. Филарет (Гумилев-
ский) и А. В. Горский, которые затем лично корректировали сочинение 
Н. Руднева, давшее повод обер-прокурору графу Протасову для крити-
ки митрополита Московского. 

Усиление цензурного контроля и сложные отношения свт. Филарета 
(Дроздова) с обер-прокурором графом Протасовым требовали особен-
ной осмотрительности в выборе тем студенческих сочинений и тща-
тельности контроля их содержания. В это время Александр Васильевич 
часто предлагал ученикам темы по истории богослужения. Так в 1838 г. 
были подготовлены магистерские работы  «Об эпитимиях» Герасима 
Никитникова и «О праздниках, совершаемых в честь Пресвятой Бого-
родицы» Алексея Мухина, в 1840 г.  —  «О таинстве миропомазания» 
Семёна Поспелова, в 1842 г. — «О крестных ходах Православной Церк-
ви» Ивана Аничкова. Они были опубликованы отдельными изданиями.  

Эти обстоятельства послужили для А. В. Горского уроком в вы-
боре тем студенческих сочинений и тщательности контроля за их со-
держанием. Александр Васильевич помогал и тем учащимся, которые 
официально имели других наставников, в том числе одному из лучших 

57	 Постников П. , прот. Очерки жизни и деятельности Александра Васильевича Горского. 
С. 294.

58	 Там же. С. 295.



253О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

выпускников Московской духовной академии А. М. Иванцову-Плато-
нову (его руководителем числился ректор Московской духовной ака-
демии архим. Сергий (Ляпидевский)). С. К.  Смирнов отмечал: 

«по отделке церковно-исторических и даже богословских курсовых 
сочинений главная работа лежала на знаменитом труженике нау-
ки, обогащенном всесторонними сведениями, профессоре церков-
ной истории А. В.  Горском. Некоторые диссертации так были им 
переделываемы, что честь авторства уже никак нельзя было при-
знать за студентом»59.

По-видимому, у А. В. Горского был план научных исследований, 
к которому он привлекал выпускников. Прежде всего, он предлагал 
учащимся список литературы из обширной академической библиоте-
ки, а в тех случаях, когда это было необходимо, направлял их в архи-
вы. Способности, естественно, у всех были разные, но проблема иссле-
дования должна была быть раскрыта, поэтому научный руководитель 
не только следил за ходом работы, но в тех случаях, когда ученик явно 
не справлялся, завершал её сам. 

П. С. Казанский утверждал, что А. В. Горским была написана ма-
гистерская диссертация митр. Сергия (Ляпидевского) «О поминове-
нии усопших»60, содержание которой близко к упомянутой выше статье 
Александра Васильевича «О призывании святых». Исследование в этой 
области было продолжено ещё в двух магистерских работах: «О смерти 
и состоянии душ по разлучении от тел» И. Аничкова-Платонова и «О веч-
ности мучений» К. Троицкого. В 1850 г. была опубликована магистерская 
работа Григория Смирнова-Платонова «Литургия Преждеосвященных 
Даров». После её выхода свт. Филарет (Гумилевский) писал А. В. Горскому: 

«Сто раз благодарю тебя за Литургию Преждеосвященных. Искрен-
не и без преувеличения говорю — превосходнейшее сочинение»61. 

К авторству А. В. Горского была отнесена «История Флорентийско-
го собора», изданная под фамилией И. Остроумова. В архиве Алексан-
дра Васильевича есть подготовительные материалы, посвящённые это-
му вопросу. В сочинении реализуется его методология исторических 
исследований, сформулированная в лекциях: тщательное выявление 
исторических обстоятельств на основании источников и литературы 

59	 Смирнов С. К. История Московской духовной академии до ее преобразования. (1814–
1870). С. 173–174.

60	 Казанский П. С. Воспоминания о А. В. Горском. С. 188.
61	 Филарет Черниговский, свт. [102.] Письмо от 9 января 1851 г. // Письма Филарета, ар-

хиепископа Черниговского к А. В. Горскому.  С. 254.



254 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

завершается выводом об определяющем действии Промысла, который 
не допустил неугодное Богу соединение разделённых Церквей. Более 
позднее сочинение П. И. Горского-Платонова «История Тридентского 
собора», по свидетельству Д. М. Муретова, тоже написано «при обыч-
ном и широком соучастии А. В. Горского»62.

Судя по письмам А. В. Горскому архиеп. Евсевия (Орлинского), по-
сле публикации «Истории Флорентийского собора» и «Литургии Прежде-
освященных Даров» Александр Васильевич интересовался, как они были 
приняты в столице. Если первое сочинение удостоилось общего одоб
рения, то по второму мнения оказались в основном отрицательными. 
В частности, это относилось к историко-критическому методу иссле-
дования. Оппоненты полагали, что «неуместная решимость доказать 
противное принятому Церкви и доселе употребляемому <…> не очень 
хорошо»63. Ректору СПбДА сочинение «не понравилось по направле-
нию: ибо упущена из виду нравственная цель»64 — любимый аспект 
архим. Евсевия. По его мнению, «напрасно не напечатано на всех эк-
земплярах имя сочинителя: и это могло ослаблять взгляд на сочине-
ние как на студенческий опыт (хотя и тут прямое заключение к руко-
водствующим, и потому есть авторитет заведения)»65. 

Возможно, такова была тактика А. В. Горского: проводить серьёз-
ные научные исследования под прикрытием ученических сочинений, 
поскольку самого преподавателя в это время вполне могли отстра-
нить от работы, а для академии такая потеря оказалась бы невосполни-
мой. В то же время, это мог быть аванс руководителя для будущей на-
учной карьеры ученика и, наконец, просто материальная помощь, так 
как публикации вознаграждались. Е. Е. Голубинский пишет, что за пуб
ликацию магистерской работы ему «заплатили очень хорошую полист-
ную оплату»66.

Серию патристических материалов, опубликованных в Прибавле-
ниях к творениям св. Отцов, открыло жизнеописание свт. Григория Бо-
гослова, которое высоко оценил митрополит Московский. Вряд ли со-
чинение, задающее образец для последующих аналогичных статей, 

62	 Муретов Д. М. Из воспоминаний студента Московской Духовной Академии XXXII курса 
(1873–1877 гг.) // БВ. 1915. Т. 3. № 12. С. 744.

63	 Евсевий (Орлинский), архиеп. [61.] Письмо 28 ноября 1850 г. // Письма архиеп. Евсевия 
(Орлинского) к А. В. Горскому. С. 853.

64	 Там же. С. 854.
65	 Евсевий (Орлинский), архиеп. [61.] Письмо 28 ноября 1850 г. // Письма архиеп. Евсевия 

(Орлинского) к А. В. Горскому. С. 854.
66	 Голубинский Е. Е. Воспоминания. С. 32.



255О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

могло быть доверено начинающему преподавателю Матвею Салми-
ну, к авторству которого оно впоследствии было отнесено, тем более 
что ранее свт. Филарет (Дроздов) не допустил к публикации его маги-
стерскую работу. В пользу, как минимум, соучастия А. В. Горского сви-
детельствуют подготовительные материалы из его архива, касающи-
еся жизнеописания свт. Григория Богослова. 

В списке опубликованных магистерских работ С. К. Смирнов упо-
минает сочинение выпускника 1854 г. старшего кандидата Алексея Ни-
кольского «О действиях древних пастырей Церкви во времена обще-
ственных бедствий», которое было издано анонимно в 1868 г. в журнале 
«Чтения в обществе любителей духовного просвещения». Масштабность 
историко-патристического исследования и отсутствие каких-либо све-
дений о дальнейшей научной деятельности выпускника вновь позво-
ляет поставить вопрос об участии в его создании А. В. Горского. 

Процесс редактирования ученических текстов демонстрируют ар-
хивные материалы, в которых Александр Васильевич правит работу 
Александра Соколова «Жизнь Святого Ефрема Сирина»67. Как минимум, 
половина статьи, опубликованной в 1848 г., переписана наставником. 
К авторству А. В. Горского была отнесена и магистерская диссертация 
Василия Нечаева «Святой Димитрий, митрополит Ростовский». По это-
му поводу он писал М. П. Погодину: 

«…под моим именем никакого исследования о сочинениях Св. Ди-
митрия не выйдет в свет, хотя и занимался я этим предметом»68. 

Прот. Пётр Постников отмечает, что под руководством А. В. Горского 
подготовлено и жизнеописание свт. Тихона Задонского69. 

Н. И. Субботин в комментариях к письмам А. В. Горского митр. Сер-
гию (Ляпидевскому) проясняет ситуацию с магистерской работой вы-
пускника 1860 г. И. А. Смирнова «О Греческой церкви в Италии до по-
давления ее латинством», одобренной для публикации: 

«Сочинение, писанное на тему, данную А. В.  Горским и под его ру-
ководством найдено было не излишним напечатать в академиче-
ском издании, разумеется, подвергнув тщательному пересмотру 
и исправлению: поэтому оно и было послано ректором академии 
[архим. Сергием (Ляпидевским)] к А. В. Горскому в Петербург, где 

67	 Горский А. В. Жизнь святого Ефрема Сирина // ОР РГБ. Ф. 78. К. 12. Ед. хр. 16. Л. 1–60.
68	 Барсуков Н. П. Жизнь и труды М. П. Погодина. Т. 11. Санкт-Петербург, 1897. С. 222.
69	 Постников П. , прот. Очерки жизни и деятельности Александра Васильевича Горского. 

С. 295.



256 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

медлительность занятий комитета (по преобразовнию духовных 
училищ) давала ему свободное время для пересмотра тетрадей»70. 

Уже через неделю А. В. Горский  пишет ректору Московской ду-
ховной академии: 

«диссертации Смирнова о Церкви Греческой около двух тетрадей 
я уже пересмотрел и сколько мог при своих средствах, исправил, так 
что приехавши в Москву могу отдать ее по тетрадям в цензуру»71. 

27 августа протоиерей Александр сообщает, что уже выполнил своё 
обещание.  Статья была опубликована анонимно в 1860 г.72, а в указа-
теле статей 1887 г. отнесена к авторству И. А. Смирнова.

По свидетельству современников, одним из любимых древних 
учителей Церкви А. В. Горского был Ориген. Ему посвящено магистер-
ское исследование лучшего выпускника 1860 г. П. М. Хупотского, под-
готовленное под руководством Александра Васильевича и частично 
опубликованное в 1861 г. в «Прибавлениях к ТСО». Интерес А.В. Гор-
ского к наследию Оригена закономерен, так как для наследия древнего 
учителя Церкви характерна тесная связь истории и экзегезы, которая 
обнаруживается и в церковно-исторической концепции Александра 
Васильевича, и в постановке научных исследований в Московской ду-
ховной академии.  

Экзегетическое направление активно развивается в Московской 
академии с начала 1840-х гг. Истории и толкованию книг Священно-
го Писания Ветхого Завета посвящены магистерские работы лучших 
выпускников Московской духовной академии 1840-х–1850-х гг.: Ип-
полита Богословского-Платонова «Изъяснение пророчества Исайи 
об избранном отроке Иеговы», иеромонаха Феодора (Бухарева) «Под-
линность 40–66 глав книги св. Пророка Исайи», которое было издано 
после доработки в 1850 г. с названием «О второй части книги св. про-
рока Исайи»; Ивана Побединского-Платонова «О пророческом служе-
нии Амоса и книге его пророчеств», Михаила Шаврова «О третьей книге 
Ездры, опыт исследования о книгах апокрифических», Александра Лав-
рова-Платонова «Обетования и пророчества о Иисусе Христе в Пятик-
нижии Моисеевом», Василия Потапова «О книге св. пророка Даниила». 

70	 Субботин Н. И. [3.] Письмо от 13 августа 1860 г. Письма А. В. Горского к митр. Сергию // 
Русский вестник. 1899. № 12. С. 506.

71	 Субботин Н. И. [4.] Письмо от 21 августа 1860 г. Письма А. В. Горского к митр. Сергию // 
Русский вестник. 1899. № 12. С. 509.

72	 О греческой Церкви в Италии до подавления ее латинством // ПрибТСО. 1860. Ч. 19. 
С. 386–497.



257О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

Среди них масштабностью выделяется сочинение С. Смирнова 
«Предызображение Господа нашего Иисуса Христа и Церкви Его в Вет-
хом Завете», опубликованное в 1850 г. В нём представлено исчерпы-
вающее рассмотрение прообразований новозаветной христологии 
и экклесиологии в ветхозаветной истории и обрядовых установлени-
ях73. В частности, в сочинении показано, что израильский народ явля-
ется прообразом как Иисуса Христа, так и его Церкви, т. е. в эсхатоне 
они должны стать одним целым.

Тема сочинения «Об образе действования православных греко-рим-
ских государей в IV, V и VI вв. в пользу Церкви против еретиков и рас-
кольников» «была прислана из Синода митрополиту с тем, чтобы он ве-
лел дать её в академию»74 а кандидатура выпускника Е. Е. Голубинского 
предложена А. В. Горским. В магистерской работе его ученика собра-
ны и проанализированы многочисленные свидетельства участия свет-
ской власти в преодолении церковных разногласий, дающие основания 
правомерности аналогичных действий российского императора в от-
ношении к современному отечественному расколу. Е. Е. Голубинский 
упоминает о том, что Александр Васильевич правил его работу и сам 
написал о «благодетельности мер против еретиков и раскольников»75.  

Характерно, что С.  К. Смирнов в «Истории Московской духовной 
академии» не включает магистерские диссертации выпускников, в том 
числе собственную, в их научное наследие, а приводит в разделе о сту-
денческих сочинениях, предваряя приведённым выше замечанием о по-
мощи А. В. Горского. Для большинства его учеников магистерские со-
чинения остались единственным серьёзным научным исследованием.

Среди выпускников Московской духовной академии нач. 1840‑х гг. 
наиболее плодотворно занимались научной работой П. С. Казанский 
и С. К. Смирнов. Феодор Бухарев — единственный из перечислен-
ных выше авторов экзегетических магистерских работ продолжил 
труды в этой области по окончании академии. Лучшими выпускни-
ками следующего десятилетия были признаны В. П. Кудрявцев-Пла-
тонов, сменивший прот. Фёдора Голубинского на кафедре мета-
физики и логики, и церковный историк А. М. Иванцов-Платонов, 
который по недоразумению не смог остаться в Московской духов-
ной академии после завершения учёбы. Кроме них, можно выделить 

73	 См.: Карелина Л. А. Протоиерей Александр Горский и библейская экзегеза в Московской 
духовной академии // Филаретовский альманах. 2024. № 14. С. 134–138.

74	 Голубинский Е. Е. Воспоминания. С. 31.
75	 Там же. С. 32.



258 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

Н. И. Субботина, специализировавшегося на изучении отечественного 
раскола, архим. Михаила (Лузина), возглавившего кафедру Священно-
го Писания Нового Завета и церковного историка Е. Е. Голубинского. 

3.4. Участие А. В. Горского в научных трудах коллег

Основанием для этой части исследования являются высказывания со-
временников о бескорыстной помощи А. В. Горского коллегам. П. С. Ка-
занский в своих воспоминаниях утверждает, что «во всех тогдашних 
академических сочинениях по церковной истории не только указание 
источников, но и самое изложение в значительной степени принадле-
жит А. В-чу»76. Ещё один ученик А. В. Горского, Н. И. Субботин, объяс-
нял относительно незначительный объём научного наследия учителя 
тем, что «большую половину его времени отнимали у него учёные ра-
боты для других [курсив автора]»77. 

«В этой готовности помогать всякому, в особенности серьёзно за-
нимающемуся учёным трудом, нужно признать не только приме-
чательную высоконравственную черту его характера, но и величай-
шую заслугу для науки»78. 

Много внимания этому вопросу уделяет в своей публикации прот. Пётр 
Постников.

Хорошо известна помощь А. В. Горского свт. Филарету (Гумилевско-
му) в подготовке его масштабных сочинений «История Русской Церк-
ви» и «Историческое исследование об отцах Церкви», что подтвержда-
ется многочисленными местами из их переписки. Так, в 1842 г. епископ 
Рижский в отчаянии обращался к А. В. Горскому: 

«Не знаю, как случилось, но не находятся у меня Ваши историче-
ские записки о Русской Церкви и о IV веке христианства. Как хоти-
те, но поскорее пришлите, особенно записки о Русской Церкви»79. 

Через два года он благодарит друга за помощь: 

76	 Казанский П. С. Воспоминания о А. В. Горском // Протоиерей Александр Васильевич Гор-
ский в воспоминаниях о нем Московской духовной академии в двадцать пятую годовщи-
ну со дня его смерти 11 и 22 октября 1900 года: [с прил. некоторых неизд. бумаг из арх. 
А. В. Горского]. Сергиев Посад, 1900. С. 188.

77	 Субботин Н. И. Из сочинений протоиерея А. В. Горского // Братское слово. 1892. Т. 1. С. 186.
78	 Там же. С. 187.
79	 Филарет Черниговский, свт. [36.] Письмо от 28 августа 1842 г. // Письма Филарета, ар-

хиепископа Черниговского А. В. Горскому. С. 89.



259О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

«Ты, конечно, уверен, сколь дорога мне помощь любви твоей, готовой 
делить всё. Замечания твои и в письмах, и из лекций для меня нужны»80. 

О том, как архим. Евсевий (Орлинский) читал курс догматического 
богословия, не упоминает даже слушавший его лекции прот. С. К. Смир-
нов в своей «Истории Московской духовной академии», но именно ему 
в 1862 г. было присвоено авторство статей из раздела «Учение веры» 
1843–1846. Между тем основные положения и методология их раскры-
тия в этих публикациях коррелирует с лекционными курсами А. В. Гор-
ского по церковной истории. 

В статье «О промысле Божием» обосновывается положение о том, 
что каждое Лицо Св. Троицы действует особенным образом, что обна-
руживается и в его конспектах.  В публикации «О Церкви» автор дела-
ет акцент в каждом её разделе на сотериологическом аспекте, что так-
же соотносится с представлением А. В. Горского об истории Церкви 
как истории спасения человеческого рода81. В обширной статье «О бо-
жественности христианской религии» вопрос о постоянном пребыва-
нии Церкви на земле рассматривается в связи с пророчествами Вет-
хого Завета и Иисуса Христа, а в публикации «О приготовлении рода 
человеческого к принятию Спасителя» прослеживается постепенность 
раскрытия идеи Мессии в Ветхом Завете и важность ветхозаветных 
пророчеств на протяжении всей истории Церкви. Эти положения так-
же характерны для церковно-исторической концепции А. В. Горского. 

Все эти материалы свидетельствуют о высокой компетентности 
автора в области экзегезы и патристики. Кроме А. В. Горского в пери-
од создания этих материалов таких специалистов в Московской духов-
ной академии не было. Для проверки предположения о принадлежно-
сти А. В. Горскому упомянутых выше материалов была предпринята 
попытка определения авторства методом анализа текста, который 
успешно применяется кандидатом филологических наук Б. В. Орехо-
вым на образцах художественных произведений, но она не дала одно-
значных результатов.  Автор методики сделал вывод о том, что при-
чина, по-видимому, заключается в специфике богословских текстов. 

В дальнейшем архиеп. Евсевий (Орлинский) ничего подобного 
не писал, его любимый жанр — беседы на нравственные темы. После 

80	 Филарет Черниговский, свт. [52.] Письмо от 6 апреля 1844 г. // Письма Филарета, архи-
епископа Черниговского А. В. Горскому. С. 147.

81	 См: Карелина Л. А. Методология раскрытия учения о Церкви в лекционных курсах Алек-
сандра Васильевича Горского и научных публикациях Московской духовной академии 
40–70-х гг. XIX в. // БВ. 2024. № 4 (55). С. 148–150.



260 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

назначения на должность ректора Санкт-Петербургской духовной ака-
демии он просил Горского: 

«Друг мой! Вы сказали “хоть всё бы Вы дали мне, если бы только 
для меня”. Сдержите же проскочившее слово, но записанное на бу-
маге и в моей душе. Дайте мне Ваших записок о жизни Иисуса Хри-
ста только для меня»82. 

Александр Васильевич прислал ему конспекты и по Евангельской исто-
рии, и по Ветхому Завету. Когда в 1847 г. встал вопрос о присуждении 
степени доктора богословия еп. Евсевию (Орлинскому) и инспектору 
СПбДА архим. Макарию (Булгакову), ректор СПбДА представил для рас-
смотрения комиссии свои «Беседы о таинствах». В отличие от младше-
го коллеги, ему научная степень присуждена не была. 

В 1847 г. архиеп. Филарет (Гумилевский) предупреждал Алексан-
дра Васильевича: 

«… о состоянии Академии изъявляют большое опасение: говорят: 
слабы были с Евсевием, а еще хуже с Алексием <…>. Господом про-
шу, трудитесь и восполняйте, чем можете, недостатки немощных»83. 

Авторство сочинений архиеп. Алексия (Ржанцына) «Ветхозавет-
ное учение о Троице», «О лице Господа и Спасителя нашего Иисуса 
Христа», «О Преблагословенной Деве — Матери Господа нашего Ии-
суса Христа», «О таинстве Креста Христова», «Об Ангелах хранителях. 
Общие отношения Ангелов к человеку» не вызывает сомнений, так 
как судя по переписке нового ректора Московской духовной акаде-
мии с митрополитом Филаретом Московским, он готовил свою серию 
догматических сочинений под непосредственным руководством Ми-
трополита Московского. 

Архиеп. Алексий (Ржаницын) — единственный, кого С. К. Смир-
нов упоминает в разделе о постановке преподавания догматического 
богословия в «Истории Московской духовной академии» между архи-
еп. Филаретом (Черниговским) и прот. А. В. Горским. Однако П. С. Ка-
занский высказывает определённые сомнения в том, что архиепископ 
Алексий (Ржаницын) написал эти материалы самостоятельно: 

«как объяснить появление его довольно дельных статей по догма-
тическому богословию в нашем журнале — не знаю. Его я не считаю 

82	 Евсевий (Орлинский), архиеп. [5] Письмо от 12 мая 1847 г. // Письма архиеп. Евсевия (Ор-
линского) к А. В. Горскому. С. 717.

83	 Филарет Черниговский, свт. [83] Письмо от 16 окт. 1847 г.  // Письма Филарета, архие-
пископа Черниговского А. В. Горскому. С. 213–214.



261О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

способным и по лени, и по силам к этому труду. Это чей-нибудь чу-
жой труд»84. 

Кроме А. В. Горского, детально изучавшего историю учения, помочь 
в подготовке этих материалов было некому. Крайне критичны отзы-
вы П. С. Казанского и о следующих ректорах академии: 

«Евгений [Сахаров. — Л. К.], правда умный человек, был ленив и ба-
калавром, но прошедши ректуру в двух семинариях еще более отвык 
от составления лекций. Часто классы он занимал чтением богосло-
вия Макария, еще чаще опускал их, или ходил на короткое время»85. 

По свидетельству Е. Е. Голубинского, в период своего ректорства наукой 
он «совсем не занимался и читал нам лекции о мессианских пророче-
ствах, написанные Бог знает когда»86. Действительно в период ректор-
ства архим. Евгений ни написал ни одной научной статьи.

По свидетельству П. С. Казанского, 
«Сергий [Ляпидевский. — Л. К.] кажется не написал ни одной лекции 
в бытность свою ректором. <…> Не почитаю и нужным прибавлять, 
что нынешний ректор [архим. Савва (Тихомиров). — Л. К.] не в со-
стоянии написать ни одной лекции»87.

Тем не менее, к авторству первого из них отнесено серьёзное догма-
тическое исследование «Об исхождении Святого Духа»88 (ответ кня-
зю-писателю), опубликованное в 1859 г. и почти полностью посвящён-
ное полемике с перешедшим в католичество князем И. С. Гагариным. 

Таким образом, состояние преподавания догматического бого-
словия в Московской духовной академии после свт. Филарета (Гуми-
левского), действительно находилось в упадке. Обращение архиепи-
скопа Рижского к А. В. Горскому с просьбой о содействии ректорам 
свидетельствует о том, что ещё в период служения Александра Васи-
льевича Горского на кафедре церковной истории, именно благодаря 
ему на страницах «Прибавлений» поддерживался научный престиж 
Московской духовной академии в области догматического богословия.

84	 Беляев А. А. Профессор Московской Духовной Академии П. С. Казанский и его перепи-
ска с архиепископом Костромским Платоном [Фивейским]. Вып. 1. Сергиев Посад, 1910. 
С. 229.

85	 Там же.
86	 Голубинский Е. Е. Воспоминания. С. 22.
87	 Беляев А. А. Профессор Московской Духовной Академии П. С. Казанский и его переписка 

с архиепископом Костромским Платоном [Фивейским]. Вып. 1. С. 229.
88	 Сергий (Ляпидевский), архим. Об исхождении Святого Духа // ПрибТСО. 1859. Ч. 18. Кн. 4. 

С. 417–521.



262 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

Кроме А.В. Горского, занимавшегося изучением истории учения 
в рамках церковной истории, других профессоров, компетентных в этой 
области, в 1840–1850-х гг. в Московской духовной академии не было. 
Конечно, предположение о помощи А.В. Горского коллегам-ректорам 
в подготовке сочинений, отнесённых к их авторству, требует допол-
нительного изучения, включая анализ его лекций по догматическому 
богословию, о которых будет сказано в следующей части биографии.

Выводы

Проведённый анализ позволил расширить объём научного наследия 
А. В. Горского рассматриваемого периода и сделать вывод о его клю-
чевой роли в постановке научных исследований в Московской духов-
ной академии.

В публикациях Московской духовной академии этого периода от-
ражены все стороны церковной жизни: история учения и мучениче-
ства, церковная археология (литургика) и  взаимоотношения Церкви 
и государства. В непосредственной связи с этим в академии происхо-
дило развитие экзегетического направления, в котором основное вни-
мание уделялось изучению мессианских пророчеств Ветхого Завета. 
В конце 1850-х гг. издание Московской духовной академии оператив-
но реагировало на актуальные современные проблемы. 

Восстановить степень участия А. В. Горского в конкретных иссле-
дованиях не всегда невозможно. Важным представляется то, что его 
авторитет как научного руководителя повышает ценность выпускных 
сочинений его учеников. При изучении отдельных вопросов в насле-
дии А. В. Горского в качестве источников полезно рассматривать и ма-
гистерские работы, относящиеся к соответствующей проблематике.

Архивные документы

Горский А. В. О Борисе и Глебе // ОР РГБ. Ф. 78. К. 12. Ед. хр. 9. Л. 1–10.

Горский А. В. Жизнь Ефрема Сирина // ОР РГБ. Ф. 78. К. 12. Ед. хр. 1. Л. 1–15.  

Горский А. В. Жизнь святого Ефрема Сирина // ОР РГБ. Ф. 78. К. 12. Ед. хр. 16. Л. 1–60.

Горский А. В., прот.  [161.] Письма К. И. Невоструеву 1856 г. // ОР РГБ. Ф. 78. К. 22. Ед. хр. 
13. Л. 6–7.

Хомяков А. С. Письмо А. В. Горскому. 11 февраля 1859 г. // ОР РГБ. Ф. 78. К. 33. Ед. хр. 28.  
Л. 1–9.



263О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

Источники

Горский А. В. Известие об Аврааме Палицыне // Москвитянин. 1841. Ч. 5. № 9. С. 218–235.

Горский А. В. Историческое описание Свято-Троицкой Сергиевой Лавры. Москва: В Унив. 
тип., 1842.

Горский А. В. Возражения против замечаний об осаде Троице-Сергиевой Лавры // 
Москвитянин. 1842.  Ч. 12. 406–444.

Горский А. В. О свв. Кирилле и Мефодии // Москвитянин. 1843. Ч. 3. № 6. С. 405–434.

Горский А. В. О девственниках христианских до монашества // ПрибТСО. 1843. Ч. 1. 
С. 276–291.

Горский А. В. О походе русских на Сурож // Записки Одесского общества истории. 1844. 
Т. 1. С. 191–196.  

Горский А. В. Внешнее состояние Церкви Восточной в IX-XIII столетиях // ХЧ. 1848. Ч. 1. 
С. 78–97, 150–175, 241–261.

Горский А. В. Краткая история Собора Константинопольского III Вселенского VI // 1848. 
Ч. 2. С. 11–33. 

Горский А. В. Краткая история Собора Никейского II, Вселенского VII // 1848. Ч. 2. С. 394–437.

Горский А. В. Гонения на Церковь от Юлиана Отступника // Христианское чтение. 1848. 
Ч. 2. С. 113–114.

Горский А. В. Жизнь святого Григория Двоеслова, папы Римского // Христианское чте-
ние. 1849. Ч. 2. С. 40–85, 85–125.

Горский А. В. О митрополии русской в кон. IX в. // ПрибТСО. 1850. Ч. 9. С. 132–146.

Горский А. В. Подвижники веры на Востоке после падения империи греческой // ПрибТСО. 
1852. Ч. 11. С. 466–487, 642–654; 1853. Ч. 12. С. 175–184.

Горский А. В. Совершал ли Господь Иисус Христос пасху иудейскую на последней вечери 
Своей с учениками // ПрибТСО. 1853. Ч. 12. С. 446–491.

Горский А. В., Невоструев К. И. Описание: о древних канонах св. Кириллу и Мефодию // 
ПрибТСО. 1856. Ч. 15. С. 33–48.

Горский А. В. О призывании святых // ПрибТСО. 1856. Ч. 15. С. 207–243.

Горский А. В. Слово на воспоминание об избавлении Троицкой лавры от осады // ПрибТСО. 
1860.  Ч. 19. С. 586–574.

Горский А. В. Письмо Мары Самосатского к сыну его Серапиону // ПрибТСО. 1861. Ч. 20. 
С. 613–628; 

Горский А. В. О сане епископском в отношении к монашеству в Церкви Восточной // 
ПрибТСО. 1862. Ч. 21. С. 321–375.

Горский А. В. По вопросу о нашем духовенстве: Ист. очерки // ЧОЛДП. 1877. Кн. 2. Отд. 1. 
С. 196–202. 



264 Люб овь А ль фредовна   К арелина    

Горский А. В. О священнодействии венчания и помазания царей на царство // ПрибТСО. 
1882. Ч. 29. С. 117–151. 

Горский А. В. 16 августа 1840 г. Дневник [16 августа 1840 — 27 января 1860] / Изд. с при-
меч. прот. С. К. Смирнова // ПрибТСО. 1884. Ч. 34. Кн. 4. С. 303–304.

Горский А. В.  [3.] Письмо от 4 сентября 1856 г // Письма А. В. Горского архиеп. Евсевию 
(Орлинскому) // ЧОЛДП. 1884. К. 2. Ч. 3. С. 5–6. 

Евсевий (Орлинский), архиеп. [5.] Письмо от 12 мая 1847 г. // Письма архиеп. Евсевия (Ор-
линского) к А. В. Горскому // ПрибТСО. 1886. Ч. 37. С. 716–719.

Евсевий (Орлинский), архиеп. [61.] Письмо 28 ноября 1850 г. // Письма архиеп. Евсевия (Ор-
линского) к А. В. Горскому // ПрибТСО. 1886. Ч. 37. С. 853–855.

Платон (Фивейский), иерод. Взгляд на историю Российской Церкви. Москва: Синод. тип., 
1834.  

[Филарет Московский, свт.] Письма Московского митрополита Филарета к покойному ар-
хиепископу Тверскому Алексию. 1843–1867 / [предисл. Савва, архиеп. Твер. и Каш.]. 
Москва: Тип. Э. Лисснер и Ю. Роман, 1883.

[Филарет Московский, свт.] Собрание мнений и отзывов Филарета, митрополита Москов-
ского и Коломенского по учебным и государственным вопросам, изданное под редак-
цией преосвященного Саввы, архиепископа Тверского и Кашинского: в 5 т. Санкт-
Петербург: Синод. тип., 1885–1888.

[Филарет Черниговский, свт.] Письма Филарета, архиепископа Черниговского к А. В. Гор-
скому / с примеч. прот. С. Смирнова. Москва: Тип. М. Г. Волчанинова (б. М. Н. Лав-
рова и К°), 1885.

Литература

Барсуков Н. П. Жизнь и труды М. П. Погодина: [с приложением подробного указателя 
ко всем 22 книгам]. Санкт-Петербург: А. Д. и П. Д. Погодины, 1888–1910.

Беляев А. Д. Профессор Московской духовной академии П. С. Казанский и его переписка 
с архиепископом костромским Платоном. Вып. 1–2. Сергиев Посад: Тип. Св.-Тр. 
Сергиевой Лавры, 1910–1916.

Воробьев М. Н. А. В. Горский и К. И. Невоструев (к вопросу об истории и характере соав-
торства) // Богословский сборник ПСТГУ. 1997. Вып. 1. С. 268–297.

Голубинский Е. Е. Воспоминания. Кострома: [Б. и.], 1926. 

Геннадий (Гоголев), архим. Великан учености: Жизнь и труды протоиерея Александра Ва-
сильевича Горского, 1812–1875. Москва: Изд. Крутиц. подворья; О-во любителей 
церков. истории, 2004.

Евсеев И. Е.  Александр Васильевич Горский. К протоколу 48 заседания 1 дек. 1900 г. // 
Древности: труды Славянской комиссии Императорского Московского археоло-
гического общества: [в 5-ти т.]. Т. 3 / ред. М. И. Соколова. Москва: Тип. Г. Лиссне-
ра и Д. Собко, 1902. С. 58–65.



265О СНОВАТ Е ЛЬ Н А У ЧНОЙ ШКОЛЫ В МО СКОВСКОЙ ДУ ХОВНОЙ А К А Д ЕМИИ

Казанский П. С. Воспоминания о А. В. Горском // Протоиерей Александр Васильевич Гор-
ский в воспоминаниях о нем Московской духовной академии в двадцать пятую 
годовщину со дня его смерти 11 и 22 октября 1900 года: [с прил. некоторых неизд. 
бумаг из арх. А. В. Горского]. Сергиев Посад: Собств. тип., 1900. С. 178–194.

Карелина Л. А. Святитель Филарет (Дроздов) и протоиерей Александр Васильевич Гор-
ский — учитель и ученик // Филаретовский альманах. 2022. № 18. С. 174–195.

Карелина Л. А. Опровержение идеи раскольников о наступившем царстве антихриста 
в материалах прот. А. В. Горского в контексте противостояния православной церк-
ви учению раскола с середины XVIII до середины XIX вв. // Богословские труды. 
2024. Вып. 51. С. 165–185.

Карелина Л. А. Исторический обзор опубликованных трудов прот. А. В. Горского, посвя-
щенных изучению раскола, в контексте его академической деятельности // Бого-
словские труды. 2024. Вып. 51. С. 186–204.

Карелина Л. А. Протоиерей Александр Горский и библейская экзегеза в Московской ду-
ховной академии // Филаретовский альманах. 2024. № 14. С. 134–138. 

Карелина Л. А. Методология раскрытия учения о Церкви в лекционных курсах Алексан-
дра Васильевича Горского и научных публикациях Московской духовной акаде-
мии 40–70х гг. XIX в. // БВ. 2024. № 4 (55).  С. 139–164. 

Карелина Л. А. Неизвестные публикации протоирея Александра Васильевича Горского 
в журналах «Христианское чтение» и «Чтения в обществе любителей духовного 
просвещения» // Вестник исторического общества Санкт-Петербургской духов-
ной академии. 2025. № 2 (22) С. 3–8. 

Муретов Д. М. Из воспоминаний студента Московской Духовной Академии XXXII курса 
(1873–1877 г.) // БВ. 1915. Т. 3. № 10–12. С. 799–784.

Попов С. Г. Ректор Московской духовной академии протоиерей Александр Васильевич 
Горский: (Опыт биогр. очерка). Сергиев Посад: 2 тип. А. И. Снегиревой, 1897.

Постников П., прот. Очерки жизни и деятельности Александра Васильевича Горского // 
У Троицы в Академии. 1814–1914 гг.: Юбил. сб. ист. материалов. Москва: Изд. бывш. 
воспитанников Моск. духов. акад., 1914. С. 252–342.

Сергий (Ляпидевский), архим. Об исхождении Святого Духа // ПрибТСО. 1859. Ч. 18. Кн. 4. 
С. 417–521.

Смирнов С. К. Александр Васильевич Горский // Православное обозрение. 1876. № 10. 
С. 461–491. 

Смирнов С. К. История Московской духовной академии до ее преобразования. (1814–
1870). Москва: Унив. тип. (М. Катков), 1879.

Субботин Н. И. Из сочинений протоиерея А. В. Горского // Братское слово. 1892. Т. 1. 
С. 186–213, 263–275.

Субботин Н. И. А. В. Горский // Русское обозрение. 1896. № 37. № 1.  С. 259–268.

Субботин Н. И. Письма А. В. Горского к митр. Сергию // Русский вестник. 1899. № 11. 
С. 199–218; № 12. С. 499–512.



ВНУ ТРИПРАВОС ЛАВНОЕ ВЗАИМОДЕЙС ТВИЕ

КОНТАКТЫ 
МОСКОВСКОГО 
ПАТРИАРХАТА 
С АЛБАНСКОЙ 
И КИТАЙСКОЙ 
ЦЕРКВАМИ 
В 60-х — НАЧАЛЕ 70-х ГОДОВ ХХ СТОЛЕТИЯ

Протоиерей Сергий Звонарёв

кандидат  богословия
Отдел внешних церковных связей Московского Патриархата
115191, Москва, Даниловский Вал, 22
ovcs.zvonarev@patriarchia.ru

Для цитирования:  Звонарёв С., прот. Контакты Московского Патриархата с Албанской 
и Китайской Церквами в 60-х — начале 70-х годов XX столетия   // Богословский вестник. 
2025. № 3 (58). С. 266–277. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.013

Аннотация� УДК 2-64 (2-672) (271)

Представляемая читателю статья знакомит со спецификой контактов Московского Па-
триархата с Албанской Православной Церковью и Китайской Автономной Православной 
Церковью при митрополите Никодиме (Ротове), возглавлявшем русскую церковную ди-
пломатию. В основу исследования легли документы и материалы Архива Отдела внеш-
них церковных связей, проливающие свет на тяжёлое положение Албанской и Китай-
ской Церквей в коммунистических государствах, власти которых ограничивали внешние 
церковные контакты. По этой причине межцерковные связи носили крайне ограничен-
ный и эпизодический характер. Атеистическая политика и албанских, и китайских вла-
стей привела в конечном итоге к фактическому разгрому церковных организаций. Автор 



267КОН ТА К Т Ы МО СКОВСКОГ О П АТ РИ А РХ АТА В 1960-Х — 1970-Х Г Г.

статьи приходит к выводу о том, что возможности повлиять на действия политическо-
го руководства Албании и Китайской Народной Республики не было не только у свя-
щенноначалия Русской Церкви, но и у властей Советского Союза. Последние не имели 
побудительной причины содействовать укреплению межцерковных связей, поскольку 
они не могли выполнить своего предназначения — служить дополнительной опорой дву-
сторонних государственных контактов, находившихся на нулевой отметке. Однако даже 
в таких неблагоприятных условиях Московский Патриархат искал возможность сохранять 
связи с Албанской и Китайской Церквами и оказывать им поддержку. По мнению иссле-
дователя, руководство Отдела внешних церковных сношений, дабы защитить Русскую 
Церковь от уничтожения в Советском Союзе и избежать участи церковных организаций 
в Албании и Китае, интенсифицировало международную деятельность Церкви, расширя-
ло круг зарубежных контактов, что усиливало вес и авторитет Московской Патриархии.

Ключевые слова: Московский Патриархат, Албанская Православная Церковь, Китайская 
Автономная Православная Церковь, межправославные отношения, культурная рево-
люция, атеистическая политика коммунистических режимов, Отдел внешних церковных 
сношений, митрополит Никодим (Ротов).

Статья поступила в редакцию 15.4.2025; одобрена после рецензирования 25.4.2025

Contacts of the Moscow Patriarchate with the Albanian 
and Chinese Churches in the 1960s — Early 1970s

Archpriest Sergiy Zvonariov

PhD in Theology
The Department for External Church Relations of the Moscow Patriarchate (DECR)
22 Danilovsky val, Danilov monastery, DECR MP, Moscow 115191, Russia
ovcs.zvonarev@patriarchia.ru

For citation: Zvonariov, Sergiy, archpriest. “Contacts of the Moscow Patriarchate with the Al-
banian and Chinese Churches in the 1960s — Early 1970s”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, 
pp. 266–277 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.013

Abstract. The article presented to the reader explores the nature of the Moscow Patriarchate’s 
contacts with the Albanian Orthodox Church and the Chinese Autonomous Orthodox Church 
during the tenure of Metropolitan Nikodim (Rotov), who led the Russian Church’s diplomatic 
efforts. The study is based on documents and materials from the Archive of the Department 
for External Church Relations, which shed light on the difficult situation of the Albanian and 
Chinese Churches within communist states whose governments severely restricted external 



268 Протоиерей  Серг ий Звонар  ёв

ecclesiastical contacts. As a result, inter-church relations were extremely limited and sporad-
ic. The atheist policies of both the Albanian and Chinese authorities ultimately led to the near 
destruction of church institutions in those countries. The author concludes that neither the 
leadership of the Russian Church nor the Soviet government had the capacity to influence the 
political leadership of Albania and the People’s Republic of China. The Soviet authorities had 
no incentive to promote inter-church ties, as such relations could not fulfill their expected 
role as a support mechanism for bilateral state relations — which were, at the time, practical-
ly nonexistent. Nevertheless, even under such unfavorable conditions, the Moscow Patriarch-
ate sought ways to maintain contact with and provide support to the Albanian and Chinese 
Churches. According to the researcher, the leadership of the Department for External Church 
Relations intensified the Church’s international activities and expanded the scope of its for-
eign contacts in order to protect the Russian Church from annihilation within the Soviet Union 
and to avoid the fate suffered by church institutions in Albania and China. These efforts ulti-
mately enhanced the influence and authority of the Moscow Patriarchate on the global stage.

Keywords: Moscow Patriarchate, Albanian Orthodox Church, Chinese Autonomous Ortho-
dox Church, inter-Orthodox relations, Cultural Revolution, atheist policy of communist re-
gimes, Department for External Church Relations, Metropolitan Nikodim (Rotov).

The article was submitted on 4/15/2025; approved after reviewing on 4/25/2025



269КОН ТА К Т Ы МО СКОВСКОГ О П АТ РИ А РХ АТА В 1960-Х — 1970-Х Г Г.

В общем строе межправославных контактов Московского Патриар-
хата в 1960-х — начале 1970-х гг. заметно выделялись Албанская 
Православная Церковь и Китайская Автономная Православная 
Церковь. Обе они столкнулись с агрессивными проявлениями 

коммунистического режима в Албании и Китае. Русская Православ-
ная Церковь, хотя и сама испытывала натиск атеистической политики 
со стороны властей СССР, в то же время стремилась оказать возмож-
ную поддержку сестре Албанской Церкви и дочери Китайской Церкви. 

Албанская Православная Церковь

Московский Патриархат прилагал усилия к установлению молитвен-
ного и канонического общения Константинопольского Патриархата 
с Албанским Предстоятелем. Блаженнейший Архиепископ Тиранский 
и всея Албании Паисий (Водица), занявший Албанский Архиепископский 
престол в августе 1949 г., не получил признания со стороны Констан-
тинопольского Патриархата. Патриарх Алексий в своём письме обра-
щал внимание Патриарха Афинагора на это обстоятельство1. Причи-
ной такой позиции Фанара была ориентация Архиепископа Паисия 
на Русскую Церковь в противовес профанарской позиции арестован-
ного в августе 1949 г. албанскими властями и смещённого с Архиепи-
скопского престола Архиепископа Тиранского и всея Албании Христо-
фора (Ки́си). Константинопольская Церковь оказалась в двойственном 
положении: с одной стороны, Фанар признал автокефалию Албанской 
Церкви в апреле 1937 г., а потому ко всем изменениям в её руковод-
стве должен был относиться как к внутреннему делу Тираны (только 
святое миро Албанская Церковь должна была получать от Константи-
нопольского Патриархата); с другой стороны, смещение ставленника 
Фанара Архиепископа Христофора и приход ему на смену промосков-
ского Архиепископа Паисия были не в интересах Константинопольской 
Церкви. Единственным способом выразить несогласие со сменой Ал-
банского Предстоятеля и с поражением греческой церковной партии 
было игнорирование Архиепископа Паисия при проведении межпра-
вославных встреч, инициированных Фанаром. 

Признание Фанаром Архиепископа Паисия увязывалось Москов-
ским Патриархатом с тем, что он поддерживал подготовку и проведение 

1	 Архив ОВЦС. Д. 41. [1953.] Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Архиепи-
скопу Константинополя-Нового Рима и Вселенскому Патриарху Афинагору от 7.03.1953 г. 
С. 7.



270 Протоиерей  Серг ий Звонар  ёв

Всеправославного совещания, которое должно было состояться осенью 
1961 г. на острове Родос. Однако, в отличие от Болгарской, Польской 
и Чехословацкой Церквей, усилия Русской Церкви не увенчались успе-
хом: Албанская Церковь не была приглашена Фанаром на родосскую 
встречу. Не участвовала она и в последующих совещаниях. С чем свя-
зана такая избирательная позиция Фанара? По всей вероятности, Кон-
стантинопольский Патриархат не торопился решать вопрос с признани-
ем Албанского Предстоятеля, поскольку Албанская Церковь находилась 
в очень стеснённых условиях в атеистической Албании, где перспек-
тивы церковного будущего были туманными. Патриарх Афинагор со-
общил Патриарху Алексию, что к августу 1961 г. Константинопольская 
Церковь не располагала официальным обращением Албанской Церкви 
с просьбой о восстановлении общения на уровне Предстоятелей, а само 
положение Церкви в Албании оставалось неизвестным для Фанара2.

Коммунистический курс Албании, избранный страной в 1946 г., 
сближал её с СССР, создавал почву для развития связей Русской и Ал-
банской Православных Церквей. Однако напряжение, а затем раз-
рыв отношений между политическим руководством Албании и СССР 
при Энвере Халиле Ходже и Н. С. Хрущёве сказались и на положении 
Албанской Церкви внутри страны, и на её контактах с Московским Па-
триархатом. Власти Албании избрали жёсткий антирелигиозный курс, 
который в 1967 г. перешёл в процесс разгрома Албанской Церкви. То, 
что не удалось властям СССР в годы хрущёвских церковных замороз-
ков, удалось ходжевской политике в 1969 г., когда Албания была про-
возглашена первым в мире атеистическим государством. Не потому 
ли Фанар не торопился с признанием Предстоятеля Албанской Церкви 
и игнорировал позицию Московского Патриархата, что осознавал от-
сутствие реальной возможности советского государства оказывать воз-
действие на политику албанских властей, а Русской Церкви — на жизнь 
и деятельность Албанской Церкви? Впрочем, и Константинопольский 
Патриархат не имел возможности влиять на положение церковных 
дел в Албании. 

Однако, даже несмотря на неблагоприятные политические условия, 
отношения между Русской и Албанской Церквами не прерывались, хотя 
и были слабо развитыми в сравнении с другими восточноевропейскими 

2	 Архив ОВЦС. Д. 31. [1961.] Международная телеграмма Архиепископа Константинопо-
ля-Нового Рима и Вселенского Патриарха Афинагора Патриарху Московскому и всея 
Руси Алексию от 4.08.1961 г. С. 1; письмо Патриарха Афинагора Патриарху Алексию 
от 9.08.1961 г. С. 1.



271КОН ТА К Т Ы МО СКОВСКОГ О П АТ РИ А РХ АТА В 1960-Х — 1970-Х Г Г.

Православными Церквами. Эти отношения нуждались в укреплении 
как перед угрозой атеистического произвола в Албании, наступления 
на Церковь со стороны государства, так и усиления греческого влия-
ния в Албанской Церкви.

В марте 1960 г. из ОВЦС в адрес Предстоятеля Албанской Церкви 
был направлен фильм «Торжество Православия» в семи частях на ал-
банском языке, снятый в дни празднования 40-летия восстановления 
патриаршества в Русской Церкви в 1958 г. Тогда в Москве на торже-
ствах находилась делегация Албанской Церкви во главе с Архиеписко-
пом Паисием. Последний благодарил председателя ОВЦС за дар, ко-
торый оценил как 

«знак проявления особой любви, которую питает Ваша великая Цер-
ковь к нашей Церкви, и как доказательство традиционной дружбы 
и братского сотрудничества, существующего между родственными 
Православными Церквами»3.

В Албанской Церкви не было налажено мироварение. Как упоми-
налось выше, Албанская Церковь должна была получать святое миро 
на Фанаре. Однако, поскольку Константинопольская Церковь не призна-
вала Архиепископа Паисия, ему приходилось обращаться к Московско-
му Патриарху с просьбой прислать миро для церковных нужд, как это 
было, например, в апреле 1960 г. Предполагалось, что десять литров 
мира будут переданы представителю Албанской Церкви на Всехристи-
анском конгрессе в Праге — епископу Гирокастрскому Дамиану (Коко-
неши)4. Печально обстояло дело и с антиминсами. По информации при-
командированного к Албанской Церкви протоиерея Г. Крыжановского, 
для православных храмов в Албании было необходимо предоставить 
три-четыре десятка антиминсов, поскольку в большинстве случаев ста-
рые греческие антиминсы были в неудовлетворительном состоянии, 
а в некоторых храмах антиминсов и вовсе не было5.

С каждым последующим годом контакты между двумя Церквами 
всё более ослаблялись, ограничиваясь лишь праздничной перепиской 
Предстоятелей по случаю Рождества Христова и Пасхи. Это обстоя-
тельство отмечает и исследователь истории Поместных Православных 

3	 Архив ОВЦС. Д. 3. [1960.] Письмо Митрополита Тираны и Дурассо, Архиепископа всея Ал-
бании Паисия председателю ОВЦС митрополиту Крутицкому и Коломенскому Николаю 
№ 18/3 от 11.04.1960 г. С. 1.

4	 Будущий Архиепископ Тиранский и всея Албании.
5	 Архив ОВЦС. Д. 3. [1961.] Рапорт протоиерея Г. Крыжановского председателю ОВЦС ар-

хиепископу Ярославскому и Ростовскому Никодиму от [без даты] 1961 г. С. 2.



272 Протоиерей  Серг ий Звонар  ёв

Церквей К. Е. Скурат6. Архиепископ Паисий в 1963 г. поздравил Патри-
арха Алексия с 50-летием служения в епископском сане, но в Москву 
на праздничные мероприятия не прибыл. С 1966 г. от Предстоятеля Ал-
банской Церкви перестали приходить в Москву даже ответы на поздра-
вительные послания и информационные письма Московского Патри-
арха, что объяснялось кончиной Архиепископа Паисия в марте 1966 г. 
и арестом преемника Архиепископа Паисия на посту Предстоятеля Ал-
банской Церкви — Архиепископа Тиранского и всея Албании Дамиа-
на (Коконеши). Письма руководства Московского Патриархата в адрес 
Архиепископа Дамиана в 1969–1972 гг. возвращались с почтовыми 
пометками «Запрещено к пересылке», «Возврат», «[адресат. — С. З.] Не 
разыскан», «Такого адреса не существует», «Не востребовано». Судьба 
Предстоятеля Албанской Церкви оставалась малоизвестной. 

В результате государственных гонений Албанская Церковь была ли-
шена легального статуса, исключена из общественной жизни и, по сло-
вам современного исследователя истории Поместных Православных 
Церквей В. С. Блохина, ушла на катакомбное положение7.

Китайская Автономная Православная Церковь

Русская Православная Церковь была Церковью-матерью для Китай-
ской Автономной Православной Церкви, рассматривала последнюю 
как плод исторических усилий Русской духовной миссии в Пекине.

Деятельность Китайской Автономной Православной Церкви 
в 1960‑е — нач. 1970-х гг. всецело зависела от политики Китайской На-
родной Республики. Курс Китая на построение коммунистического го-
сударства и общества с его идейным противлением религии, а в наи-
большей степени культурная революция оказали решающее влияние 
как на положение Китайской Церкви внутри страны, так и на её связи 
с Русской Церковью.

Председатель ОВЦС епископ Подольский Никодим размышлял 
о возможных путях обновления связей Русской и Китайской Церквей 
посредством посланий и поездок церковных делегаций. В частности, 

6	 Скурат К. Е. , проф. История Поместных Православных Церквей. Учебное пособие. Т. 2. 
Москва, 1994. С. 141.

7	 Блохин В. С. История Поместных Православных Церквей. Учебник. Екатеринбург, 2022. 
С. 435.



273КОН ТА К Т Ы МО СКОВСКОГ О П АТ РИ А РХ АТА В 1960-Х — 1970-Х Г Г.

церковный дипломат полагал полезной поездку иерарха Русской Церк-
ви в Китай в 1961 г.8 Однако этот визит не состоялся. 

Епископ Пекинский и Китайский Василий (Яо), временно испол-
нявший обязанности главы Китайской Церкви, скончался в январе 
1962 г. после продолжительной болезни. Преемник ему не был из-
бран. Управление делами Пекинской епархии было вручено прото
иерею Николаю Ли. Священноначалие Русской Церкви поддерживало 
связь с единственным архиереем Китайской Церкви епископом Шан-
хайским Симеоном (Ду) — первым православным иерархом из мест-
ного населения9. Контакты осуществлялись преимущественно посред-
ством праздничной переписки по случаю Рождества Христова, Пасхи 
и дней тезоименитства. Первый, и как потом окажется последний, ки-
тайский архипастырь скончался 3 марта 1965 г.10 Избрать преемника 
владыке Симеону не представлялось возможным11. В переписке со Свя-

8	 Архив ОВЦС. Д. 29. [1960.] Резолюция председателя ОВЦС епископа Подольского Нико-
дима от 4.10.1960 г. на докладной записке бывшего благочинного провинции Синьцзян 
игумена Софрония (Йогеля). С. 1.

9	 Епископ Симеон даже подписывался «Симеон, епископ Шанхайский (Первокитайский)». 
См.: Архив ОВЦС. Д. 29. [1962.] Рождественское поздравление епископа Шанхайского 
Симеона Патриарху Московскому и всея Руси Алексию. Рождество Христово. 1962 г. С. 1.

10	 В ОВЦС не поступило официального уведомления из Китайской Церкви о кончине епи-
скопа Симеона. О произошедшей утрате в марте 1965 г. Святейшему Патриарху Алек-
сию писала жительница Харбина С. В. Вшивкина. См.: Архив ОВЦС. Д. 29. [1965.] Письмо 
С. В. Вшивкиной Патриарху Московскому и всея Руси Алексию от 30.03.1965 г. С. 1.

11	 Кончина последнего архиерея Китайской Церкви епископа Симеона, отсутствие воз-
можности у Китайской Автономной Православной Церкви самостоятельно избрать и по-
ставить архиерея на фоне агрессивной антирелигиозной политики китайских властей 
вело к постепенному распаду церковной организации в Китайской Народной Респу-
блике, этот процесс усугублялся изолированностью церковных общин и сокращением 
их численности из-за отъезда из страны русского православного населения (частью — 
в СССР, частью — в США, Австралию и страны Европы). С. В. Вшивкина писала Святейше-
му Патриарху Алексию ещё в сентябре 1963 г.: «Горсточка православных русских в Китае 
с каждым днём уменьшается. <…> Развития духовной жизни Китайской Православной 
Церкви нет. <…> Дорогие останки приснопамятного владыки нашего Мелетия находят-
ся в поругании в Благовещенском храме, в 1958 г. превращённом в цирковое училище. 
Оба православных кладбища в Харбине разрушены, более десяти храмов закрыто». См.: 
Архив ОВЦС. Д. 29. [1963.] Письмо С. В. Вшивкиной Патриарху Московскому и всея Руси 
Алексию от 3.09.1963 г. С. 1–2. В августе 1966 г. она же писала заместителю председа-
теля ОВЦС епископу Зарайскому Ювеналию: «С 21 августа с. г. у нас уже не совершается 
богослужений общественных. Наши священники лишены свободы, их возят в грузови-
ках по улицам города, на головах их аршинные колпаки с революционными надписями. 
Все храмы разрушены; собор разобран до основания и на его месте предполагают со-
орудить памятник революции». См.: Архив ОВЦС. Д. 29. [1963.] Письмо С. В. Вшивкиной 



274 Протоиерей  Серг ий Звонар  ёв

тейшим Патриархом Алексием, председателем ОВЦС архиепископом 
Ярославским и Ростовским Никодимом, а также митрополитом Крас-
нодарским и Кубанским Виктором (Святиным) — в прошлом послед-
ним начальником Русской духовной миссии в Пекине и архиепископом 
Пекинским и Китайским — участвовал клирик Китайской Церкви про-
тоиерей Николай Ли Сюнь И. В июне 1961 г. протоиерей Николай пи-
сал краснодарскому архиерею о болезни и немощном состоянии епи-
скопа Пекинского Василия:

«Помогите мне, Преосвященнейший Владыка, поддержать Церковь, 
не имею никакой помощи, молитвенно прошу оказать внимание, 
тяжко сокрушаюсь сердцем»12.

Число русскоязычных верующих в Китае сокращалось уже с сере-
дины 1950-х гг.: люди массово уезжали в СССР и другие страны. В 1955 г. 
была закрыта Русская духовная миссия в Пекине, а её имущество пере-
дано властям Китая, и лишь незначительная часть территории — по-
сольству СССР в Пекине (Северное подворье «Бэйгуань»). В 1960-х гг. 
китайские власти закрывали один православный храм за другим в Пе-
кине, Шанхае, Харбине. Некоторые храмы разрушались, как, напри-
мер, кафедральный Свято-Николаевский собор в Харбине в 1966 г.13 
По утверждению современного отечественного историка О. И. Курто, 
православная вера воспринималась властями коммунистического Ки-
тая времён культурной революции как пособничество иностранному 
государству, в частности СССР, а потому верующие люди боялись от-
крыто проявлять религиозные чувства и не имели возможности полу-
чить религиозное образование14. 

Однако Русская Церковь старалась поддерживать Китайскую Цер-
ковь теми возможностями, которыми располагала и которые не встре-
чали препятствий со стороны китайских властей. В адрес канцелярии 
епископа Пекинского на регулярной основе направлялся «Журнал Мо-
сковской Патриархии», а в 1962 г. — настольные церковные календа-
ри и Требник. В 1966 г. протоиерею Виктору Черных, вынужденному 

заместителю председателя ОВЦС епископу Зарайскому Ювеналию от 29.08.1966 г. С. 1. 
[Письмо за 1966 год помещено в дело за 1963 год. — С. З.].

12	 Архив ОВЦС. Д. 29. [1961.] Письмо протоиерея Николая Ли Сюнь И архиепископу Крас-
нодарскому и Кубанскому Виктору № 10 от 23.06.1961 г. С. 1.

13	 Православие в Китае. Москва, 2010. С. 182–184; Головин С. А. Российская духовная мис-
сия в Китае. Исторический очерк. Благовещенск, 2013. С. 244–245.

14	 Курто О. И. Русский мир в Китае. Исторический и культурный опыт взаимодействия рус-
ских и китайцев.  Москва, 2013. С. 288.



275КОН ТА К Т Ы МО СКОВСКОГ О П АТ РИ А РХ АТА В 1960-Х — 1970-Х Г Г.

оставить должность настоятеля храма в честь пророка Божьего Илии 
в Харбине и перебраться в Гонконг, из Издательства Московской Па-
триархии был выслан настольный календарь на 1966 г., Общая Минея 
и выпуск «Богословских трудов», а для православных священнослужи-
телей Харбина — церковные календари.

Миссионерские усилия Русской Православной Церкви, породив-
шие китайское православие, были сведены на нет политикой властей 
коммунистического Китая в годы культурной революции. Отсутствие 
главы Китайской Автономной Православной Церкви, кончина в пер-
вой половине 1960-х гг. последних архиереев, закрытие православных 
храмов, массовый отъезд из страны русскоязычных верующих, в чис-
ле которых были и священнослужители, самым трагическим образом 
сказались на положении Китайской Автономной Православной Церк-
ви. Её деятельность прекратилась, а судьба напоминала участь Помест-
ной Албанской Православной Церкви.

Современный исследователь Лян Чжэ указывает на то, что Китай-
ская Церковь не успела найти путь самостоятельного развития в китай-
ском обществе, при отсутствии внутренних ресурсов не могла претен-
довать и на поддержку со стороны властей Китая и СССР15. По словам 
современного специалиста по истории Православной Церкви в Китае 
протоиерея Д. Поздняева, несмотря на фактический запрет правосла-
вия в годы культурной революции 

«Церковь сохранялась в сердцах немногих оставшихся православ-
ных христиан. Они не могли совершать богослужений, но могли 
молиться»16.

В заключение статьи мы приходим к выводу о том, что контакты 
Московского Патриархата с Албанской Православной Церковью и Ки-
тайской Автономной Православной Церковью в 1960–1972 гг., с одной 
стороны, не были объединены одной повесткой, но, с другой, были весь-
ма похожи по причине бедственного положения албанского и китай-
ского православия. Политические трудности в отношениях советского 
правительства с албанскими и китайскими коммунистическими вла-
стями не создавали благоприятных условий для межцерковных связей. 
Православие на албанской и китайской землях оказалось беззащитным 
перед атеистическим напором властей. Взирая на то, как разрушается 
церковная организация в Албании и Китае, священноначалие Русской 

15	 Чжэ Л. Православие в контексте современного российско-китайского взаимодействия 
(1949–2015). Москва, 2016. С. 99.

16	 Поздняев Д., свящ. Православие в Китае (1900–1997 гг.). Москва, 1998. С. 163.



276 Протоиерей  Серг ий Звонар  ёв

Церкви вплоть до конца эпохи хрущёвских гонений могло представить 
себе участь Церкви в Советском Союзе. Митрополит Никодим (Ротов), 
возглавлявший Отдел внешних церковных сношений в самые тяжёлые 
годы хрущёвской антирелигиозной кампании, поставил своей зада-
чей активно развивать международную деятельность Русской Церк-
ви, чтобы расширить круг партнёров по диалогу и получить доступ 
на трибуны авторитетных международных межхристианских органи-
заций, усилить международный вес и значение Церкви для противо-
действия планам властей уничтожить религию в советском обществе.

Архивные материалы

Архив ОВЦС. Д. 3. [1960.] Письмо Митрополита Тираны и Дурассо, Архиепископа всея 
Албании Паисия председателю ОВЦС митрополиту Крутицкому и Коломенскому 
Николаю № 18/3 от 11.04.1960 г. С. 1.

Архив ОВЦС. Д. 3. [1961.] Рапорт протоиерея Г. Крыжановского председателю ОВЦС ар-
хиепископу Ярославскому и Ростовскому Никодиму от [без даты] 1961 г. С. 2.

Архив ОВЦС. Д. 29. [1960.] Резолюция председателя ОВЦС епископа Подольского Никоди-
ма от 4.10.1960 г. на докладной записке бывшего благочинного провинции Синь-
цзян игумена Софрония (Йогель). С. 1.

Архив ОВЦС. Д. 29. [1961.] Письмо протоиерея Николая Ли Сюнь И архиепископу Крас-
нодарскому и Кубанскому Виктору № 10 от 23.06.1961 г. С. 1.

Архив ОВЦС. Д. 29. [1962.] Рождественское поздравление епископа Шанхайского Симео-
на Патриарху Московскому и всея Руси Алексию. Рождество Христово. 1962 г. С. 1.

Архив ОВЦС. Д. 29. [1963.] Письмо С. В. Вшивкиной Патриарху Московскому и всея Руси 
Алексию от 3.09.1963 г. С. 1-2.

Архив ОВЦС. Д. 29. [1963.] Письмо С. В. Вшивкиной заместителю председателя ОВЦС 
епископу Зарайскому Ювеналию от 29.08.1966 г. С. 1. [Письмо за 1966 год поме-
щено в дело за 1963 год].

Архив ОВЦС. Д. 29. [1965.] Письмо С. В. Вшивкиной Патриарху Московскому и всея Руси 
Алексию от 30.03.1965 г. С. 1.

Архив ОВЦС. Д. 31. [1961.] Международная телеграмма Архиепископа Константинопо-
ля-Нового Рима и Вселенского Патриарха Афинагора Патриарху Московскому 
и всея Руси Алексию от 4.08.1961 г. С. 1; Письмо Патриарха Афинагора Патриарху 
Алексию от 9.08.1961 г. С. 1.

Архив ОВЦС. Д. 41. [1953.] Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Архи-
епископу Константинополя-Нового Рима и Вселенскому Патриарху Афинагору 
от 7.03.1953 г. С. 7.



277КОН ТА К Т Ы МО СКОВСКОГ О П АТ РИ А РХ АТА В 1960-Х — 1970-Х Г Г.

Литература

Блохин В. С. История Поместных Православных Церквей. Учебник. Екатеринбург: Екате-
ринбургская духовная семинария, 2022. 

Головин С. А. Российская духовная миссия в Китае. Исторический очерк. Благовещенск: 
Изд. БГПУ, 2013. 

Курто О. И. Русский мир в Китае. Исторический и культурный опыт взаимодействия рус-
ских и китайцев. Москва: Наука; Вост. лит., 2013.

Поздняев Д., свящ. Православие в Китае (1900–1997 гг.). Москва: Изд. Свято-Владимир-
ского Братства, 1998. 

Православие в Китае. Москва: Отдел внешних церковных связей Московского Патри-
архата, 2010. 

Скурат К. Е., проф. История Поместных Православных Церквей. Учебное пособие. Т. 2. 
Москва: Русские огни, 1994. 

Чжэ Л. Православие в контексте современного российско-китайского взаимодействия 
(1949–2015). Москва: РУДН, 2016.



ИС ТОЧНИКОВЕ ДЕНИЕ И ЛИТ УРГ ИК А

ТЕКСТОЛОГИЧЕСКИЕ 
ОСОБЕННОСТИ 
ДОПОЛНИТЕЛЬНЫХ 
СТАТЕЙ В СПИСКАХ 
ЕВАНГЕЛИЯ ПРП. 
НИКОНА РАДОНЕЖСКОГО 

Диакон Евгений Анисимов

магистр теологии
ассистент кафедры библеистики Московской духовной 
академии 
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
janisimov@yandex.ru

Для цитирования:  Анисимов Е., диак. Текстологические особенности дополнительных 
статей в списках Евангелия прп. Никона Радонежского // Богословский вестник. 2025. 
№ 3 (58). С. 278–292. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.014

Аннотация� УДК 27-275 (82.091) (271.2)

В статье анализируются текстологические особенности дополнительных или сопровожда-
ющих статей в списках Евангелия прп. Никона Радонежского, хранящихся в Отделе руко-
писей Российской государственной библиотеки. Для этого рассмотрен вопрос о составе 
рукописей Евангелия тетр вообще и Никоновских списков Евангелий в частности, а также 
те различия, которые мы находим при сравнении этих списков. Такие статьи Д. С. Лихачёв 
называет термином «литературный конвой» — это такое сопровождение основного тек-
ста, которое можно рассматривать как традиционное, встречающееся в разных рукописях.

Ключевые слова: текстология, Евангелие, Евангелие тетр, Четвероевангелие, рукопись, 
сопровождающие статьи, дополнительные статьи, Никон Радонежский.



279Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

Статья поступила в редакцию 26.12.2024; одобрена после рецензирования 3.2.2025

Textological Features of Additional Articles in the 
Manuscripts of the Gospel of Venerable Nikon of Radonezh

Deacon Evgenii Anisimov

MA in Theology
assistant at the Department of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia
janisimov@yandex.ru

For citation: Anisimov, Evgenii N., deacon. “Textological Features of Additional Articles in 
the Manuscripts of the Gospel of Venerable Nikon of Radonezh”. Theological Herald, no. 3 (58), 
2025, pp. 278–292 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.014

Abstract. This article analyzes the textological features of additional or accompany-
ing articles in the manuscripts of the Gospel attributed to St. Nikon of Radonezh, housed 
in the Department of Manuscripts of the Russian State Library. For this purpose, the com-
position of tetra Gospels in general, and the Nikon manuscripts of the Gospels in partic-
ular, is examined, as well as the differences found when comparing these manuscripts. 
D. S. Likhachev uses the term «literary convoy» to refer to such accompaniment of 
the main text, which can be considered traditional and is found in various manuscripts.

Keywords: textology, Gospel, Tetravangelion, the Four Gospels, manuscript, accompany-
ing articles, supplementary articles, Nikon of Radonezh.

The article was submitted on 12/26/2025; approved after reviewing on 2/3/2025



280 Д иакон   Евгени й А нисимов

В данной статье проводится анализ текстологических особенно-
стей дополнительных или сопровождающих статей в списках 
Евангелия прп. Никона Радонежского1. Сопровождающие ста-
тьи, которые Д. С. Лихачёв называет термином «литературный 

конвой», — это такое сопровождение основного текста, которое можно 
рассматривать как традиционное, встречающееся в разных рукописях2. 
Таких статей в разных рукописях Евангелий тетр насчитывается до 40. 
Их разделяют на две категории, описывающие их применение: богослу-
жебные статьи, помогающие использовать Евангелие при богослужении 
в разные моменты церковного года, при различных обстоятельствах 
и событиях, а также внебогослужебные статьи, помогающие лучше по-
нимать Евангельский текст или дающие иные сведения. Рукописи Еван-
гелия, принадлежавшие когда-то прп. Никону Радонежскому, содержат 
такие статьи, причём эти статьи в двух рассматриваемых рукописях раз-
личаются как количеством наименований, так и составом одноимённых.

1. Евангелие тетр как тип книги

Евангелия тетр содержат тексты, написанные четырьмя евангелиста-
ми. Они расположены в следующем порядке: Евангелия от Матфея, 
Марка, Луки и Иоанна — с первого стиха первой главы и до последне-
го стиха последней. Эти Евангелия исторически были предназначены 
для келейного душеспасительного чтения, но использовались и на бо-
гослужениях (в наши дни на богослужениях используются только такие 
Евангелия). Для использования их за богослужением, а также для посто-
янного самостоятельного их чтения в рукописи Евангелий стали добав-
лять различные статьи, которые облегчают использование рукописи.

В славянских Евангелиях тетр сложился состав дополнительных 
статей, которые сопровождают текст четырёх евангелистов. По мне-
нию А. А. Алексеева и Е. Дограмаджиевой3, эти статьи можно разде-
лить на две основные группы: в первой — те, что объясняют правила 

1	 Эта тема уже поднималась нами в статье: Анисимов Е. Н. Палеографические особенности 
списков Евангелия преподобного Никона Радонежского: сравнительный анализ // Хри-
стианство на Ближнем Востоке. 2021. Т. 5. № 4. С. 320–344.

2	 Лихачев Д. С. , Алексеев А. А. , Бобров А. Г. Текстология: На материале русской литературы 
X–XVII вв. Санкт-Петербург, 2001. (Славянская библиотека). С. 246.

3	 Дограмаджиева Е. Състав на славянските ръкописни Четвероевангелия // Старобългари-
стика. 1993. № 2. С. 3–21; Алексеев А. А. Текстология славянской Библии. Санкт-Петербург, 
1999. С. 13.



281Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

использования Евангелия во время богослужения, а во второй — те, ко-
торые содержат правила и наставления для частного чтения священ-
ного текста. Общее число статей весьма велико, оно может доходить 
до сорока текстов. 

К первой группе статей исследователи относят:
1)	 указатель чтения на переходящие праздники, именуемый 

синаксарём. Следует заметить, что данное значение терми-
на «синаксарь» приводит А. А. Алексеев в своей «Текстологии 
славянской Библии», а также Е. Дограмаджиева и именно та-
кое значение использует составитель рукописи Чудовского 
Нового Завета4. Однако это слово имеет и другие значения. 
Так, в своем «Полном церковнославянском словаре» прото-
иерей Григорий Дьяченко пишет, что слово «синаксарь» пе-
реводится с греческого как «собрание» и означает «собрание 
исторических сведений о празднике или о каком-либо свя-
том»5. Но оно может означать и другие «собрания». О. В. Ло-
сева указывает среди них прежде всего прологи, например, 
греческий Пролог 1295 г. ГИМ Син. греч. 3546 и болгарский 
Станиславов Пролог 1330 г. САНУ № 537; а также Уставы-Ти-
пики, например, греческий Типик Евергетидского монастыря 
XII в.8 и русский список Студийского Устава XIV в. РГАДА Син. 
тип. 1449. В Ризничном списке Евангелия прп. Никона синак-
сарь приравнивается к месяцеслову и означает указатель чте-
ний на неподвижные праздники всего года. В рукописи Еван-
гелия тетр ОР РНБ Погод. 21 синаксарь — это также указатель 

4	 Новый Завет Господа нашего Иисуса Христа / Труд святителя Алексия, митрополита Мо-
сковского и всея Руси; [Фототипическое издание Леонтия, митрополита Московского]. 
Москва, 1892. Л. 159 об.

5	 Полный церковнославянский словарь / сост. свящ. Григорий Дьяченко. Москва, 2004. 
С. 600, s. v. «Синаксар́їй».

6	 Владимир (Филантропов), архим. Систематическое описание рукописей Московской Си-
нодальной (Патриаршей) библиотеки. Москва, 1894. С. 528. [4.1. Рукописи греческие]. 
Цит. по: Лосева О. В. Русские месяцесловы XI–XIV веков. Москва, 2001. С. 25.

7	 Стоjанович Л. Каталог рукописа и старих штампаних книга: збирка Српске Кралевске 
Академие. Београд, 1901. С. 41. Цит. по: Лосева О. В. Русские месяцесловы XI–XIV веков. 
С. 25.

8	 Дмитриевский А. А. Описание литургических рукописей, хранящихся в библиотеках Пра-
вославного Востока. Т. 1. Киев, 1895. С. 256. Цит. по: Лосева О. В. Русские месяцесловы XI–
XIV веков. С. 26.

9	 Лосева О. В. Русские месяцесловы XI–XIV веков. С. 25.



282 Д иакон   Евгени й А нисимов

чтений на неподвижные праздники на весь год10. Данный ма-
нускрипт Г. И. Вздорнов соотносит с именем прп. Никона Ра-
донежского по схожести оформления и почерка в рукописях, 
подписанных именем преподобного;

2)	 указатель чтения годового богослужебного круга на непод-
вижные праздники, именуемый месяцесловом;

3)	 список евангельских столпов, который указывает, какое 
из одиннадцати утренних воскресных Евангелий читать в ка-
ждое воскресенье года;

4)	 указатель чтений «на разные потребы», а именно: исповедь, 
соборование, пострижение в монахи, молитва над болящим, 
молитва над умершим, освящение храма, военные победы, не-
благоприятные погодные условия и другое;

5)	 указатель воскресных прокимнов, читаемых на утрени;
6)	 указатель гласов Октоиха;
7)	 указатель евангельских чтений во время подвижного годо-

вого круга;
8)	 указатель евангельских чтений в период перед и после Рож-

дества Христова;
9)	 чтения заупокойные, распределённые по дням недели;
10)	 указатель евангельских чтений на Часах Страстной седмицы;
11)	 чин чтения Святого Евангелия во время пасхальной литургии;
12)	 чин чтения Евангелия над больным11.
Ко второй группе статей, дополняющих Евангелие, относятся те, 

которые рассчитаны на самостоятельное чтение Евангелия:
1)	 Послание епископа Евсевия Кесарийского к Карпиану. Дан-

ное послание объясняет порядок использования Евсевиевых 
канонов и Аммониевых глав, соотносящих между собой ко-
роткие евангельские фрагменты одинакового тематическо-
го содержания;

2)	 предваряющая Евангелие от Матфея статья византийского бо-
гослова XI в. Феофилакта Болгарского. В ней архиепископ даёт 
краткие сведения об истории каждого из четырёх Евангелий. 
Данная статья является извлечением из Толкования Феофи-
лакта Болгарского. 

3)	 краткие жития всех четырёх святых евангелистов, помещённые 
в Евангелия. Данные описания святой жизни были составлены 

10	 Евангелие тетр. [2 пол. XIV в.] // ОР РНБ. Погод. 21. Л. 203 об.
11	 Алексеев А. А. Текстология славянской Библии. С. 13.



283Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

либо епископом Тирским Дорофеем в VI в., либо патриархом 
Иерусалимским Софронием в VII в. 

4)	 оглавления, встречающиеся в рукописях Евангелий тетр и опи-
сывающие основные события каждого из Евангелий12. 

Кроме этих статей, в рукописях также помещаются заключитель-
ные сведения: количество стихов в каждом Евангелии; рассуждение 
о символике числа четыре и различные объяснения именно такого 
числа канонических Евангелий; правила, регламентирующие келей-
ное чтение этой священной книги; молитвословия, сопровождающие 
чтение Евангелия в кельях (каноны, молитвы, тропари, кондаки); так-
же встречаются толкования особо важных частей евангельского текста, 
например, молитвы Господней. Также бывает включена так называе-
мая зрячая Пасхалия, позволяющая самостоятельно рассчитать дату 
Пасхи и объясняющая, как это сделать13.

2. Дополнительные статьи в списках Никоновских 
Евангелий

2.1. Сравнение состава двух списков Никоновских Евангелий

Одной из особенностей Никоновских Евангелий является и различа-
ющийся в рукописях состав статей, сопровождающих тексты четырёх 
Евангелий. Наличие и последовательность нахождения в тексте статей 
тоже могут быть разными в различных рукописях. Для удобства срав-
нения повторим сведения о составе сравниваемых списков рукописей 
в виде сравнительной таблицы14 (см. таб. 1).

Ризничный список Академический список

Указатель евангельских чтений церковного 
годового круга («Сказанье по вся дни что-
мых Евангелии в Святую Великую Неделю 
Пасхи на Литургии») (л. 2 об. — 6)

Указатель евангельских чтений церковно-
го годового круга (в качестве заголовка вы-
делено «Неделя о мытари и фарисеи Еван-
гелие от Луки») (л. 190 — 191 об.)

12	 Евангелие от Матфея в славянской традиции. Санкт-Петербург, 2005. С. 169.
13	 Алексеев А. А. Текстология славянской Библии. С. 20.
14	 Анисимов Е. Н. Палеографические особенности списков Евангелия преподобного Нико-

на Радонежского: сравнительный анализ. С. 337–339.

Таблица 1. Сравнение состава Ризничного (ОР РГБ. Ф. 304/III № 6, XIV в.) и Академического 
(ОР РГБ. Ф. 173/I № 138, кон. XIV — нач. XV в.) списков Евангелия прп. Никона Радонежского



284 Д иакон   Евгени й А нисимов

Ризничный список Академический список

Указатель евангельских чтений, соответ-
ствующих одиннадцати номерам воскрес-
ных утренних Евангелий «Евангелья въс-
кресная заутреняя» (л. 6)

Указатель евангельских чтений, соответ-
ствующих одиннадцати номерам воскрес-
ных утренних Евангелий «Явление вос-
кресным Евангелием утренним» (л. 191 об.)

Краткий месяцеслов («Синоксарь двунаде-
сять месяц, указая главы на коеждо Еван-
гелие») (л. 6 об. — 9 об.)

Краткий месяцеслов («Явление  месяцем 
12, в нихже елико имут церковныя празд-
никы и святых памяти имже Евангелие 
суть») (л. 193 об. — 198 об.)

Указатель общих чтений ликам святых 
(«Вследованье различных памятий свя-
тых») (л. 10)

Указатель общих чтений ликам святых 
(«А се общаа Евангелиа в память в свя-
тых») (л.198 об. — 199)

Указатель чтений на различные потребы, 
без заглавия (л. 10)

Указатель чтений на различные потребы, 
без заглавия (но отдельно заглавие для семи 
Евангелий на таинстве Соборования «А се 
сказание Евангелием на священие маслу 
семь попов требе. А се женам священие 
маслу») (л. 199)

«Начаток евангельем воскресным ихже 
чтем от недели» — указатель воскрес-
ных евангельских чтений на утрени, 
от недели Всех святых по гласам Октои-
ха (л. 10 — 10 об.)

«Сказание о осмих гласех, иже во октоице 
и евангелием въскресныим иже на утрени, 
и апостолом и евангелием, иже на литур-
гиах» — указатель воскресных евангель-
ских чтений на утрени, а также Апосто-
ла и Евангелия на воскресной литургии, 
от недели Всех святых по гласам Октоиха 
(л. 191 об. — 193)

Перечень названий глав в Евангелии 
от Матфея (л. 11–12)

[Послание Евсевия Кесарийского к Кар-
пиану о канонах]15, без заглавия, нач.: 
«Аммонии убо александрянин много 
тщанье и прилежанье...» (л. 12 об. — 13)

[Предисловие блаженного  Феофилак-
та Болгарского к Евангелию от Матфе-
я]16, без заглавия, нач.: «Первее убо зако-
на...» (л. 13–15)

Евангелие от Матфея (л. 15 об. — 63 об.) Евангелие от Матфея (л. 1 — 52 об.)

15	 Крутова М. С. № 6. Евангелие тетр (Евангелие преподобного Никона Радонежского) // 
Фонд № 304/III. Собрание Ризницы Троице-Сергиевой Лавры (XII–XIX вв.) / Описание 
М. С. Крутовой, Л. И. Щеголевой. Москва, 2021. С. 27.

16	 Там же.



285Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

Ризничный список Академический список

Перечень названий глав в Евангелии 
от Марка (л. 63 об. — 64 об.)

Перечень названий глав в Евангелии 
от Марка (л. 54 — 54 об.)

Евангелие от Марка (л.  65 — 94 об.) Евангелие от Марка (л.  55–86)

Перечень названий глав в Евангелии 
от Луки (л. 94 об. – 96)

Перечень названий глав в Евангелии 
от Луки (л. 87 — 88 об.)

Евангелие от Луки (л. 96 об. – 147) Евангелие от Луки (л. 89 — 147 об.)

Перечень названий глав в Евангелии от Ио-
анна (л. 147 об.)

Перечень названий глав в Евангелии от Ио-
анна (л. 147 об. — 148)

Евангелие от Иоанна (л. 148 — 184 об.) Евангелие от Иоанна (л. 149–190)

Пасхалия на 1399–1466 гг. (л. 185 — 186 об.)

«Лунное течение» (л. 187–192)

Добавление к «Лунному течению» (л. 192)

«Вруцелето» (л. 192 об. — 193)

Названия месяцев и праздников 
(л. 193 об.)

Как можно видеть из приведённой таблицы, сразу восемь статей, при-
бавляемых к евангельскому тексту, имеющиеся в Ризничном списке, от-
сутствуют в Академическом. Заглавия этих статей выделены в таблице 
полужирным шрифтом. Можно заметить, что те статьи, которые имеют-
ся в Академическом списке (из статей, которые имеются в Ризничном 
списке), расположены в другом порядке: в Ризничном списке статьи, 
указывающие на то, какое зачало следует читать в тот или иной праздник 
или по различному случаю, вынесены перед текстом Евангелия, а в Акаде-
мическом списке данные статьи находятся после самого текста Евангелий. 

2.2. Краткое описание дополнительных статей в рукописях 

Евангелия прп. Никона Радонежского

В рукописи Евангелия ф. 304/III № 6, кроме текста четырёх евангели-
стов, находятся несколько дополнительных статей. 

Первая из них предваряет все тексты. Это указатель чтений Еван-
гелий на весь годовой церковный круг, начиная с недели Святой Пасхи. 
Этот указатель начинается на л. 2 об., а заканчивается на л. 6. 

Далее идёт указатель одиннадцати воскресных утренних Евангелий. 



286 Д иакон   Евгени й А нисимов

Сразу после указателя следует синаксарь на двенадцать месяцев, 
или месяцеслов17, начиная с церковного индикта (1 сентября старо-
го стиля). Синаксарь начинается на л. 6 об. и заканчивается на л. 9 об. 
Месяцеслов краткий, праздников и соответствующих чтений немно-
го. Также следует отметить, что в этом месяцеслове совсем отсутству-
ют памяти русских или славянских святых18. 

Следующим, третьим по счёту, прибавлением является указатель 
общих чтений святым. Он занимает чуть больше одного столбца на л. 10. 

Четвёртым прибавлением, не имеющим заголовка также на л. 10, 
являются чтения на различные потребы. В нём содержатся указания 
на чтения на постриг монахов в схиму, о больных, при пожаре, при без-
дождии, о победе царской, на исповеди, на всякое прошение и другие. 

Пятым прибавлением можем считать указатель утренних воскрес-
ных чтений (Евангельские столпы). Заголовок начинается на л. 10, за-
канчивается статья на л. 10 об. Этот указатель приведён не полностью, 
обрывается в середине четвёртого из шести столпов. 

Затем, на трёх листах (л. 11–12) идёт оглавление Евангелия от Мат-
фея. После оглавления следует послание епископа Евсевия Кесарий-
ского к Карпиану о таблицах евангельских соответствий19, оставленное 
без заголовка. Оно расположено на л. 12 об. — 13. Перед самым Еван-
гелием от Матфея стоит предисловие архиепископа Болгарского Фео-
филакта. Это предисловие без заголовка, хотя место для него оставле-
но. Начинается оно на л. 13 и заканчивается на л. 15. 

Евангелие от Матфея начинается на л. 15 об. и заканчивается 
на л. 63 об. На л. 63 об. начинается, а на л. 64 об. заканчивается оглавле-
ние Евангелия от Марка. Далее идет Евангелие от Марка (начинается 
на л. 65, заканчивается на л. 94 об.). 

Предисловие Евангелия от Луки начинается на л. 94 об. и закан-
чивается на л. 96. Сам текст Евангелия от Луки начинается на л. 96 об., 
а заканчивается на л. 147. 

Оглавление Евангелие от Иоанна небольшое, расположено 
на л. 148 об. Сам текст Евангелия от Иоанна расположен начиная с л. 148 
и заканчивая на л. 184 об. 

17	 Как уже было отмечено, чаще под заголовком Синаксарь в рукописях Евангелия приво-
дится список чтений на переходящие праздники.

18	 Леонид (Кавелин), архим. Славянские рукописи, хранящиеся в ризнице Свято-Троицкой 
Сергиевой Лавры. Москва, 1881. С. 23.

19	 Ястребов А., свящ. Евсевий // ПЭ. 2008. Т. 17. С. 262.



287Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

После текстов евангелистов даны указания о числе стихов в Еван-
гелии и краткие данные о месте и времени написания. 

После Евангелия от Иоанна расположены пасхальные таблицы, 
начинаются они с 1399 года (7-й индикт). Эти таблицы «Зрячей Пас-
халии» расположены на четырёх страницах, начиная с л. 185 и закан-
чивая л. 186 об. 

Следом идет «Лунное течение» (начиная с л. 187 и заканчивая 
л. 191 об.). После — прибавление к нему, расположенное на л. 192. 

На л. 192 об. и на л. 193 изображено «Вруцелето» — объяснение, 
как по руке и предыдущим таблицам определять дату Пасхи в тот 
или иной год. 

На л. 193 об. (последнего с записями) расположен список месяцев, 
начиная с марта. Под первыми восемью месяцами подписаны имена 
святых или праздники, чья память приходится на первый день этого 
месяца: на март — прпмц. Евдокия Илиопольская; на апрель — прп. Ма-
рия Египетская; на май — прор. Иеремия; на июнь — мч. Иустин Фило-
соф; на июль — св. мч. и цел. Дамиан Римский; на август — мчч. Макка-
веи; на сентябрь — начало индикта; на октябрь — ап. Анания20.

Стоит также отметить две надписи, сделанные после написания 
рукописи на её страницах. На первом листе написано, что это Еван-
гелие четвертное, написано «на харате», принадлежит Никону чудо-
творцу, и указание не отдавать эту рукопись никому. Данная припи-
ска относится к XVII в.21 На л. 161 об., рядом с евангельским отрывком 
Ин. 8, 3–11, который рассказывает о взятой в прелюбодеянии жене 
и о напутствии Христа этой жене больше не грешить, киноварью сде-
лана приписка. В ней говорится о том, что читать данный текст недо-
стойно, потому что свт. Иоанн Златоуст, истолковавший весь евангель-
ский текст, не толкует именно этот фрагмент. Почерк этой приписки 
аналогичен почерку писца евангельского текста22.

В списке Евангелия ф. 173/I № 138 текст Евангелия от Мат-
фея не предваряют никакие статьи. В конце книги, начиная с л. 190 
и до л. 191 об., содержатся указания годового порядка чтений из Еван-
гелия, которое начинается с Недели о мытаре и фарисее и до недели 
всех святых. Приложение не отделено от текста Евангелия от Иоанна, 

20	 Евангелие прп. Никона Радонежского. [XIV в.] // ОР РГБ. Ф. 304/III. № 6. Л. 193 об.
21	 Тихомиров Н. Б. Сводный каталог славяно-русских рукописных книг, хранящихся в Рос-

сии, странах СНГ и Балтии. Вып. 1: XIV век. Москва, 2002. С. 451–453.
22	 Воскресенский Г. А. Алексиевский список Нового Завета и четвероевангелие преп. Нико-

на, Радонежского чудотворца // БВ. 1893. Т. 3. № 7. С. 169–170.



288 Д иакон   Евгени й А нисимов

две трети л. 190 занимают заключительные стихи Евангелия, а послед-
нюю треть — уже приложение. В конце данной статьи написано, что да-
лее Евангелия воскресные читаются согласно столпу евангельскому. 

После указателя переходящих чтений идет указатель евангельских 
чтений, соответствующих одиннадцати номерам воскресных утренних 
Евангелий с заголовком «Явление воскресным Евангелием утренним».

После этого списка утренних Евангелий приводятся столпы еван-
гельские. Нужно отметить, что в этой рукописи в столпах евангельских 
отмечены не только соответствия гласов октоиха и воскресных утренних 
Евангелий, но и приводятся соответствующие апостольские и евангель-
ские чтения, которые полагается читать на литургии в данное воскре-
сенье. После евангельских столпов содержатся указания, когда чтение 
Евангелия от Иоанна сменяется чтением Евангелия от Матфея, далее 
Евангелием от Марка, далее Евангелием от Луки.

Интересно, что в этом списке указываются только номера зачал 
на каждое воскресное богослужение, но в указателе чтений Евангелий 
Страстей Христовых указано начало и конец каждого отрывка, то же 
самое сделано и для отрывков, читаемых на Царских часах в Великий 
Пяток. В конце пояснений указывается, что на будние дни особых еван-
гельских и апостольских чтений святым на литургии нет и что если 
мы служим литургию, то Апостол и Евангелие нужно читать либо ря-
довое, либо общее святому, память которого совершается в этот день.

На л. 193 об. начинается месяцеслов, или «Явление месяцем 12, 
в них же елико имут церковные праздники и святых памяти, имже Еван-
гелия суть», который продолжается до л. 198 об. В месяцеслове под 24 
июля значится память святых двух братьев и великих русских князей 
Бориса и Глеба, во святом крещении Романа и Давида. Это единствен-
ные русские святые в месяцеслове23.  О. В. Лосева указывает, что дан-
ный месяцеслов такой же, как и месяцеслов рукописного Константи-
нопольского Евангелия тетр 1383 г. (рукописи, которая, по делению 
Г. А. Воскресенского, возглавляет четвёртую редакцию), в том числе не-
обычное название — «Явление месяцем 12…» и ошибки, которые со-
держатся в более ранней рукописи24.

23	 Леонид (Кавелин), архим. Сведение о славянских рукописях, поступивших из книгохрани-
лища Св. Троицкой Сергиевой лавры в библиотеку Троицкой духовной семинарии в 1747 
году, (ныне находящихся в библиотеке Московской духовной академии). Москва, 1887. 
С. 2.

24	 Лосева О. В. Русские месяцесловы XI–XIV веков. С. 39.



289Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

После этого идут общие Евангелия на дни памяти святых, потом 
Евангелия на всякую потребу. Заканчивается список семью Евангели-
ями, читаемыми во время соборования («освящение масла седмь по-
пов треба», л. 199). На последнем листе — владельческая запись, сде-
ланная сотрудником библиотеки: «сто девяноста девять (199) листов» 
и печать библиотеки Московской духовной академии25. После этого ру-
копись Евангелия заканчивается (л. 199 об. является последним листом 
рукописи и не имеет никаких надписей).

2.3. Сравнение дополнительных статей в двух рукописях

Во-первых, нужно отметить расположение статей в книге. В рукописи 
ф. 304/III № 6 часть статей вынесены в начало, в то время как в руко-
писи ф. 173/I № 138 все они расположены после текста евангелистов. 

Далее сравним подвижный годовой круг чтений Евангелий. В ру-
кописи ф. 304/III № 6 он начинается со Светлого Христова Воскресе-
ния (1 зачало Евангелия от Иоанна) и заканчивается чтением Великой 
Субботы, а в рукописи ф. 173/I № 138 началом является Неделя о мы-
таре и фарисее (первая из приготовительных к Великому посту) и за-
канчивается Неделей всех святых (об остальных неделях церковного 
года имеются указания, как определить какое зачало читать). В рукопи-
си ф. 304/III № 6 евангельские зачала указаны на каждый день седми-
цы, а во второй рукописи евангельские зачала указаны лишь для вос-
кресенья и субботы приготовительных недель и всего Великого поста, 
на Страстной седмице указаны чтения на каждый день.

После чтений подвижного годового круга в обеих рукописях идут 
указания одиннадцати утренних Евангелий (л. 6 в рукописи ф. 304/III 
№ 6 и л. 191 об. в рукописи ф. 173/I № 138). 

Далее во второй рукописи сразу идёт указатель Евангельских стол-
пов (таблица соотношения гласа октоиха и воскресного утреннего Еван-
гелия), с л. 191 об. по л. 193. В первой же рукописи (ф. 304/III № 6) ука-
затель столпов расположен через несколько приложений и находится 
на л. 10 об. В рукописи ф. 304/III № 6 указатель столпов содержит толь-
ко четыре с половиной столпа, причём первый столп — от Недели всех 
святых до Воздвижения [Креста Господня] (по заголовку); под вторым 
номером указаны два столпа: первый из них имеет заголовок «почина-
ют в Петрово говенье», а второй — «починают по Воздвижении [Креста 
Господня]»; под третьим номером стоит столп с заголовком «починают 

25	 Евангелие тетр. [кон. XIV — нач. XV в.] // ОР РГБ. Ф. 173/I. № 138. Л. 199.



290 Д иакон   Евгени й А нисимов

в Филипово говенье»; под четвёртым номером столп с заголовком «по-
чинают по Крещеньи», где указаны лишь пять гласов и соответствующих 
им чтений. Если сравнить этот указатель столпов с указателем из со-
временного Октоиха26, то можно заметить, что указания по порядку со-
впадают вплоть до середины третьего (второго под вторым номером) 
столпа, где порядок гласов по какой-то причине прерывается и начи-
нается снова: 1, 2, 1, 2, 3, 4, 5, 6. Первый из указанных под вторым но-
мером столпов в современном виде имеет подзаголовок «по Илиине 
дне», далее номера по порядку), также пятый столп доведён до конца 
и есть шестой столп — утренние евангельские чтения Великого поста. 

В списке же ф. 173/I № 138 в этом указателе нет разделения на от-
дельные столпы, начало ведется также с Недели всех святых, но далее 
просто порядок восьми гласов Октоиха повторяется раз за разом четы-
режды и потом ещё два первых гласа без разделения на периоды, при-
вязанные к постам и праздникам. Также необходимо отметить, что кро-
ме утренних воскресных Евангелий, в этой таблице в данной рукописи 
добавляются воскресные чтения Евангелия и Апостола, что необычно 
для рукописи Евангелия. После этих таблиц в рукописи ф. 173/I № 138 
следует текст с пространными указаниями о том, когда чтение одного 
Евангелия сменяется другим; когда положено чтение Евангелия свя-
тым, когда нет; когда нужно обойтись общим чтением святым, а когда 
необходимо обойтись только рядовым чтением дня.

Следующим приложением в обеих рукописях является меся-
цеслов — указание евангельских чтений в дни памяти святых и непе-
реходящие церковные праздники. После месяцесловов в обеих руко-
писях следуют указатели общих чтений ликам святых. В Ризничном 
списке первое чтение в этой статье — Пресвятой Богородице, которо-
го нет в Академическом списке, остальные чтения совпадают. 

Общие чтения идут вместе с чтениями на различную потребу 
без разделения заголовком в обеих рукописях. В Ризничном списке 
чтение на освящение церкви идут даже ранее всех ликов святых, сра-
зу за Богородичным. В Академическом списке есть несколько допол-
нительных чтений: два зачала «страха ради» и зачало «за упокой». Так-
же под отдельным заголовком идут семь евангельских зачал, которые 
читаются за таинством Соборования («на священие маслу седмь по-
пов требе») и вместе с ними семь зачал «женам на священие маслу». 
На этом общие статьи для этих рукописей заканчиваются.

26	 Октоихъ, сиречь осмогласникъ. Гласы 1–4. Москва, 1981. С. 653–654.



291Т ЕКС ТОЛОГ ИЧЕСКИЕ О СОБЕННО С Т И ЕВА НГ Е ЛИ Я ПРП. НИКОН А 

В рукописи Евангелия ф. 304/III № 6 богослужебные пометы в ос-
новном вынесены на нижнее поле страницы, в то время как в списке 
Евангелия ф. 173/I № 138 богослужебные пометы часто идут в самом 
тексте и просто выделяются киноварью.

Выводы

Подводя итог, следует сказать, что в рукописях Евангелий тетр встре-
чаются различные добавочные статьи. Эти статьи бывают двух видов: 
для богослужебного употребления и для келейного. В Ризничном списке 
Евангелия прп. Никона таких статей на семь больше, чем в Академиче-
ском. В одинаковых статьях выявляется целый ряд различий: тексто-
логических, лексических и иных. Всё это позволяет вывести предпо-
ложение о том, что сопоставляемые списки Никоновских Евангелий 
не могли быть составлены одним книгописцем.

Рукописные и печатные источники 

Новый Завет Господа нашего Иисуса Христа / Труд святителя Алексия, митрополита Мо-
сковского и всея Руси; [Фототипическое издание Леонтия, митрополита Москов-
ского]. Москва: Универ. тип., 1892. 

Октоихъ, сиречь осмогласникъ. Гласы 1–4. Москва: Московская Патриархия, 1981.

ОР РГБ Ф. 173/I. № 138. Евангелие тетр. [кон. XIV — нач. XV в.]. 

ОР РГБ Ф. 304/III. № 6. Евангелие прп. Никона Радонежского. [XIV в.]. 

ОР РНБ. Погод. 21. Евангелие тетр. [2 пол. XIV в.].

Исследования

Алексеев А. А. Текстология славянской Библии. Санкт-Петербург: Дмитрий Буланин, 1999. 

Анисимов Е. Н. Палеографические особенности списков Евангелия преподобного Нико-
на Радонежского: сравнительный анализ // Христианство на Ближнем Востоке. 
2021. Т. 5. № 4. С. 320–344.

Владимир (Филантропов), архим. Систематическое описание рукописей Московской Си-
нодальной (Патриаршей) библиотеки. Ч. 1: Рукописи греческие. Москва: Синод. 
тип., 1894. 

Воскресенский Г. А. Алексиевский список Нового Завета и четвероевангелие преп. Нико-
на, Радонежского чудотворца // Богословский вестник. 1893. Т. 3. № 7. С. 167–173.

Дмитриевский А. А. Описание литургических рукописей, хранящихся в библиотеках пра-
вославного Востока: в 3-х т. Киев: Тип. Г.Т. Корчак-Новицкого, 1895–1917.

Дограмаджиева Е. Състав на славянските ръкописни Четвероевангелия // Старобългари-
стика. 1993. № 2. С. 3–21.



292 Д иакон   Евгени й А нисимов

Евангелие от Матфея в славянской традиции / подг. А. А. Алексеев [и др.], ст. Д. М. Миро-
нов. Санкт-Петербург: Российское библейское общество, 2005. (Novum testamentum 
palaeoslovenice; vol. 2). 

Крутова М. С. № 6. Евангелие тетр (Евангелие преподобного Никона Радонежского) // 
Ф. 304/III. Собрание Ризницы Троице-Сергиевой Лавры (XII–XIX вв.) / Описание 
М. С. Крутовой, Л. И. Щеголевой. Москва: Российская государственная библиоте-
ка. Отдел рукописей, 2021. [Компьютерный набор]. С. 25–27.

Леонид (Кавелин), архим. Славянские рукописи, хранящиеся в ризнице Свято-Троицкой 
Сергиевой Лавры. Москва: Универ. тип. (М. Каткова) на Страстном бульв., 1881. 

Леонид (Кавелин), архим. Сведение о славянских рукописях, поступивших из книгохрани-
лища Св. Троицкой Сергиевой лавры в библиотеку Троицкой духовной семинарии 
в 1747 году, (ныне находящихся в библиотеке Московской духовной академии): 
труд о. наместника Свято-Троицкой Сергиевой лавры архимандрита Леонида. Мо-
сква: Изд. Императорскаго общества истории и древностей российских при Мо-
сковском университете; Универ. тип. (М. Катков), 1887. 

Лихачев Д. С., Алексеев А. А., Бобров А. Г. Текстология: На материале рус. лит. X–XVII вв. 
Санкт-Петербург: Алетейя, 2001. (Славянская библиотека).

Лосева О. В. Русские месяцесловы XI–XIV веков. Москва: Памятники ист. мысли, 2001. 

Полный церковнославянский словарь: (со внесением в него важнейших древнерус. слов 
и выражений): [ок. 30 000 слов]: пособие / сост. свящ. Григорий Дьяченко. [Репр. 
воспр. изд. 1900 г.]. Москва: Отчий дом, 2004.

Стоjанович Л. Каталог рукописа и старих штампаних книга: збирка Српске Кралевске 
Академие. Београд: [Б. и.], 1901.

Тихомиров Н. Б. Сводный каталог славяно-русских рукописных книг, хранящихся в Рос-
сии, странах СНГ и Балтии. Вып. 1: XIV век. Москва: Индрик, 2002. С. 451–453.

Ястребов А., свящ. Евсевий // Православная энциклопедия. 2008. Т. 17. С. 252–267.



ВИЗАНТИЙСКИЕ 
ПЕРЕВОДНЫЕ 
И СЛАВЯНО-РУССКИЕ 
ОРИГИНАЛЬНЫЕ 
АКАФИСТЫ 
НА НАЧАЛЬНОМ ЭТАПЕ ИХ БЫТОВАНИЯ НА РУСИ 

(НАЧАЛО XV — ПЕРВАЯ ЧЕТВЕРТЬ XVI в.): 

ИСТОЧНИКОВЕДЧЕСКИЙ АСПЕКТ*

Иеромонах Далмат (Юдин)

кандидат богословия
доцент кафедры филологии Московской духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
mon.dalmat@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1560-0071

Священник Иоанн Перминов 

магистр теологии
аспирант кафедры филологии Московской духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
ioann.perminov-1996@yandex.ru

Для цитирования: Далмат (Юдин), иером., Перминов И., свящ. Византийские переводные 
и славяно-русские оригинальные акафисты на начальном этапе их бытования на Руси 
(нач. XV — перв. четв. XVI в.): источниковедческий аспект // Богословский вестник. 2025. 
№ 3 (58). С. 293–316. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.015

Аннотация� УДК 27-29 (82.01)

С момента выхода монографии А. В. Попова «Православные русские акафисты» (1903 г.) 
по настоящее время исследователями не рассматривался специально вопрос возникнове-
ния на Руси традиции использования акафистов. Существенным препятствием для этого 

*Автор(ы) выражают искреннюю благодарность Т. В. Анисимовой и А. Е. Тарасову за научные 
консультации и ценные замечания, оказавшие существенную помощь в подготовке статьи.



294 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

оказывается скудное число известных источников, которые можно отнести к начально-
му этапу акафистной традиции: нач. XV — перв. четв. XVI в. Собственный археографи-
ческий поиск авторов существенно расширяет источниковую базу: в статье рассмотре-
но шестнадцать рукописей, хронологически принадлежащих раннему этапу, из которых 
восемь привлекаются впервые. Это позволило достоверно установить одиннадцать гим-
нов, составляющих основу акафистной традиции в русской книжности. Авторство не-
которых гимнов принадлежит, как свидетельствуют заглавия списков, греческим и сла-
вянским авторам: патр. Исидору Вухиру, свт. Филофею Коккину, иером. Мартирию 
Печерскому и митрополиту всея Руси Феодосию (Бывальцеву). Определены основные 
проблемы, требующие решения при дальнейшем изучении традиции. Во-первых, проб
лема выделения стадий в процессе формирования состава гимнов, возникающая в свя-
зи с различной частотностью их появления в списках. Во-вторых, проблема псевдоэпи-
графов в отношении текстов, надписанных именем патр. Исидора, поскольку лишь один 
гимн традиции достоверно ему атрибутирован (известен греческий прототип), тогда 
как в нескольких случаях его имя находим в гимнах, заведомо ему не принадлежащих.

Ключевые слова: древнерусское богослужение, переводные акафисты, русские ака-
фисты, Исидор Вухир, Филофей Коккин, митрополит Феодосий, Мартирий Печерский.

Статья поступила в редакцию 5.4.2025; одобрена после рецензирования 30.4.2025

Byzantine Translated and Slavic-Russian Original 
Akathists at the Initial Stage of Their Existence in 

Rus' (Beginning of the 15th — First Quarter of the 16th 
Century): Source Study Aspect

Hieromonk Dalmat (Yudin)

PhD in Theology
Associate Professor at the Department of Philology at the Moscow Theological 
Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia
mon.dalmat@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1560-0071

Priest Ioann Perminov

MA in Theology
PhD student at the Department of Philology at the Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad, 141312, Russia
ioann.perminov-1996@yandex.ru



295ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

For citation: Dalmat (Yudin), hieromonk, Perminov, Ioann, priest. “Byzantine Translated and 
Slavic-Russian Original Akathists at the Initial Stage of Their Existence in Rus' (Beginning of 
the 15th — First Quarter of the 16th Century): Source Study Aspect”. Theological Herald, no. 3 
(58), 2025, pp. 293–316 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.015

Abstract. Since the publication of the monograph by A. V. Popov «Orthodox Russian Akathists» 
(1903) up to the present time, researchers have not specifically considered the issue of the ori-
gin of the tradition of using akathists in Rus'. A significant obstacle to this is the meager num-
ber of known sources that can be attributed to the initial stage of the akathist tradition: the 
beginning of the 15th — first quarter of the 16th century. The authors’ own archaeographic 
search significantly expands the source base: sixteen manuscripts chronologically belonging 
to the early stage are examined, eight of which are used for the first time. This made it possi-
ble to identify eleven hymns that form the basis of the akathist tradition in ancient Russian 
literature. The authorship of some hymns, as evidenced by the titles of the lists, belongs to 
Greek and Slavic authors: Patriarch Isidore Vukhir, St. Philotheus Coccinus, Hieromonk Mar-
tyrius of the Caves and Metropolitan of All Rus' Theodosius (Byvaltsev). The main problems 
requiring solution in further study of the tradition are identified. Firstly, the problem of iden-
tifying stages in the process of formation of the composition of hymns, arising in connection 
with the different frequency of their appearance in the manuscripts. Secondly, the problem 
of pseudepigraphs in relation to texts inscribed with the name of Patriarch Isidore Vukh-
ir. Isidore, since only one hymn of tradition is reliably attributed to him (the Greek proto-
type is known), while in several cases his name is found in hymns that are obviously not his.

Keywords: Old Russian worship, translated akathists, russian akathists, Isidore Vukhir, 
Philotheus I of Constantinople, Metropolitan Theodosius, Martyriy Pechersky.

The article was submitted on 4/5/2025; approved after reviewing on 4/30/2025

Acknowledgments: The author(s) express sincere gratitude to T. V. Anisimova and 
A. E. Tarasov for their scholarly consultations and valuable comments, which contributed 
significantly to the preparation of this article.



296 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

Введение

Вопросы происхождения и бытования акафистов на Руси в ранний 
период до сих пор остаются весьма мало изученными. Более того, 
вплоть до настоящего времени исследователи церковных гимнов не-
редко следуют некоторым устоявшимся стереотипам: во-первых, тому, 
что до Франциска Скорины не было оригинальных славянских акафи-
стов1, во-вторых, тому, что автором большей части акафистов ранне-
го периода является патриарх Константинопольский Исидор (Вухир)2. 
В свете полученных нами новых данных названные стереотипы тре-
буют пересмотра. 

Хронологические рамки начального этапа, исходя из датировки 
имеющихся источников, определим как начало XV в. — первая четверть 
XVI в., т. е. от истоков традиции (датировка старших списков) до пер-
вого печатного собрания акафистов, изданного Франциском Скори-
ной в «Малой подорожной книжке» (ок. 1522 г.)3, среди которых име-
ются два авторских гимна самого издателя4. 

Существует коллизия между современным употреблением тер-
мина «акафист» и его использованием в рассматриваемых источни-
ках. Многострофный гимн, именуемый в русской традиции XIX–XXI вв. 
«акафист», согласно подавляющему большинству рукописей и старо-
печатных изданий XV–XVII вв., именовался «икосы», либо — «кондаки 
и икосы»5. Византийская традиция никогда не знала разделения строф 
гимна на «кондаки» (короткие строфы) и «икосы» (длинные строфы). 

1	 Турилов А. А., Казачков Ю. А., Никифорова А. Ю. и др. Акафист // ПЭ. 2000. Т. 1. С. 378: «Ори-
гинальные досинодальные славянские акафисты старше XVI в. неизвестны».

2	 «Известно 7 гимнов Патриарха Исидора, озаглавленных как “Икоси, подобны Акафисту, 
творение святейшаго Патриарха Новаго Рима, Константина града, кир Исидора”: арх. Ми-
хаилу, Иоанну Предтече, свт. Николаю Чудотворцу, Успению Божией Матери, Кресту Го-
сподню, апостолам Петру и Павлу и 12 апостолам» (Там же).

3	 Факсимильное издание: Кніжная спадчына Францыска Скарыны. Т. 19. Малая падарож-
ная кніжка. Ч. 2. Мінск, 2017.

4	 А. А. Турилов на основании именного акростиха установил принадлежность Фр. Скори-
не акафиста св. Иоанну Предтече и акафиста «пресладкому имени Господа нашего Ии-
суса». См.: Турилов А. А. Гимнографическое наследие Франциска Скорины в рукописной 
традиции (к вопросам описания) // Всесоюзная научная конференция «Проблемы науч-
ного описания рукописей и факсимильного издания памятников письменности»: Тези-
сы докладов. Ленинград, 1979. С. 45–46.

5	 Например, одиночный гимн в списке Син. 468 1457 г. московского происхождения: «свя-
тому Иоану Предтечи кондаки и икосы» (Л. 4 об.); собрание из пяти гимнов в списке втор. 
пол. XV в. Волок. 562, где последний назван в заглавии «кондакы и икосы Честному Кре-
сту» (Л. 168), тогда как все предшествующие сохраняют исходное именование — «икосы».



297ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

Для жанрообразующего текста — службы акафиста Пресвятой Богоро-
дице — в поздневизантийский период характерно, что термин «кон-
дак» греки использовали не для всего многострофа в целом, но лишь 
для первой строфы (кукулия), а все последующие строфы именовались 
«икосы» (греч. «οἶκοι»)6. Эта византийская традиция, по которой, поми-
мо первой, «все стрόфы в греческой традиции называются икосами»7, 
по-видимому, изначально установилась на Руси и устойчиво использо-
валась до смены богослужебного устава, что отражено во всех русских 
списках Триоди XII–XIV вв. для службы Великого акафиста (данный 
архаичный тип текста известен как «триодная» редакция). Разделение 
на «кондаки» и «икосы» для гимнов рассматриваемого жанра (снача-
ла в тексте Великого акафиста) приходит в русскую книжность от юж-
ных славян в эпоху второго южнославянского влияния8. Сначала дан-
ное нововведение в именовании строф можно видеть у южных славян 
в некоторых списках Великого акафиста, начиная со второй половины 
XIII в.9, а затем в XIV в. уже во всех списках этого гимна как в составе 
Триоди Постной, так и в сборниках келейного правила. На Руси разде-
ление строф на «кондаки» и «икосы» наблюдается в списках Великого 
акафиста нескольких новых редакций («афонской» и «русской»), ко-
торые появляются в русской книжности, начиная с последней четвер-
ти XIV в., вместо архаичной «триодной»10. Термин «акафист» приме-
няется в древнерусских источниках ко всей службе Великого акафиста 
(Похвалы Пресвятой Богородицы) в целом (икосы выписаны после 6-й 
песни канона), а также по аналогии — к тем последованиям, которые 
составлены по образцу указанной службы. 

Чтобы избежать путаницы в плане терминологии, далее в статье 
используются термины источников: многострофные гимны акафист-
ного жанра будем именовать икосами, тогда как акафистом — икосы 

6	 Например, в греческих рукописях Синайского монастыря: Sinait. gr. 62. Псалтирь с Часо-
словом и дополнительными статьями. [XIII в.]. (Л. 142); Sinait. gr. 65. Псалтирь с дополни-
тельными статьями. [Нач. XIV в.]. (Л. 279 об.).

7	 Турилов А. А., Казачков Ю. А., Никифорова А. Ю. и др. Акафист // ПЭ. 2000. Т. 1. С. 372.
8	 Скорее всего, это происходит в посл. четв. XIV в., когда на Руси появляются новые редак-

ции службы Великого акафиста.
9	 Например, болгарские списки: РНБ. F.п.I.102. Триодь постная и цветная («Орбельская»). 

[XIII в.]. (Л. 125); НБИВ. № 57. Триодь постная и цветная («Пловдивская»). [XIII в.]. (Л. 95).
10	 О ранних славянских редакциях Великого акафиста подробнее см.: Борисова Т. С. Исто-

рия русского литературного языка по данным лингвотекстологического анализа пере-
водных памятников (на материале гимнографических текстов триодного цикла): [дис… 
док. филол. наук: 10.02.01]. Новосибирск, 2020. С. 41–119.



298 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

в богослужебном обрамлении, а именно: молебное последование по об-
разцу службы Великого акафиста, внутри которого помещены икосы 
(обычно после 6-й песни канона). Впрочем, минимальным обрамлени-
ем для икосов может служить только канон11. Именно такой краткий 
вариант молебна чаще всего встречается в источниках начального эта-
па. В некоторых, в том числе наиболее ранних, списках икосы вовсе ли-
шены обрамления, что следует считать архаичной чертой данной тра-
диции. Обрамление у икосов появляется, судя по всему, под влиянием 
службы Великого акафиста, которую с последней четверти XIV в. на Руси 
начинают использовать в качестве молебна на келейном правиле12.

Объём гимнов в источниках начального этапа

Чтобы надёжно определить объём гимнов, имевших хождение в рус-
ской книжности на начальном этапе, потребовалось выявить макси-
мальное число источников соответствующего хронологического пери-
ода: нач. XV в. — перв. четв. XVI в. Отчасти данная задача была решена 
исследователями XIX в.: С. П. Шевырёвым13, архиепископом Филаретом 
(Гумилевским)14, митрополитом Макарием (Булгаковым)15. Некий итог 
источниковедческой работы подвёл в 1903 г. А. В. Попов, который за-
щитил в Казанской духовной академии докторскую диссертацию «Пра-
вославные русские акафисты»16. К сожалению, даже итоговый труд 

11	 Может предваряться «обычным началом», пением стихов «Бог Господь» и тропарём 
святому.

12	 После 1375 г. последование Великого акафиста в виде молебна становится частью мо-
литвенного обихода в монашеской среде, составлявшей окружение прп. Сергия Радонеж-
ского. Подробнее об этом см.: Далмат (Юдин), иером. Прп. Сергий Радонежский и Великий 
акафист как часть келейного правила Древней Руси // Богослов. 2025. № 2 (6). С. 8–27.

13	 Названы рукописи: Син. 468 [1457 г.] и Син. 774 [Нач. XVII в.]. См.: Шевырёв С. П. История 
русской словесности: Лекции. Ч. 3: Столетия XIII, XIV и нач. XV. Санкт-Петербург, 1887. 
С. 110–111, сн. 11.

14	 Указывает самые старшие датированные источники: Канонник прп. Кирилла Белозер-
ского (Др.гр. 15) и Псалтирь с восследованием Игнатия грека (ТСЛ 308). См.: Филарет 
(Гумилевский), архиеп. Исторический обзор песнопевцев и песнопения греческой Церк-
ви. Санкт-Петербург, 1860. С. 446.

15	 Указывает список Сол. 916/1026. См.: Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церк-
ви. Т. 8. Санкт-Петербург, 1877. С. 51.

16	 Прежде защиты опубликована как монография: Попов А. В. Православные русские ака-
фисты, изданные с благословения Святейшего Синода. История их происхождения и цен-
зуры, особенности содержания и построения. Казань, 1903. Переиздание, дополненное 
некоторыми новыми данными и комментариями издателей: Попов А. В. Православные 
русские акафисты. Москва, 2013.



299ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

А. В. Попова привлекает весьма скромное число источников интересу-
ющего нас периода (Син. 468; ТСЛ 768; Син. 470; Арх. син. 435)17. В част-
ности, им остались не учтены древнейшие списки икосов Др. гр. 15 
и ТСЛ 308, поскольку для них не было указано места хранения в работе 
архиепископа Филарета (Гумилевского), которую использовал А. В. По-
пов. Рукописи Син. 470 и Арх. син. 435 имели в печатных описаниях 
предельно широкую датировку — XVI в., что ранее не позволяло отне-
сти их к начальному этапу.

Собственные археографические изыскания авторов статьи позво-
лили уточнить и дополнить круг источников за счёт того, что, во-пер-
вых, посредством анализа филиграней уточнена датировка некото-
рых ранее известных исследователям акафистов рукописей (Син. 470, 
Арх. син. 435), во-вторых, привлечены ранее не учтённые источники, 
причём для некоторых также уточнена датировка печатных описа-
ний. Итоговый список источников в порядке хронологии следующий.
1.	 ГРМ. Древняя группа. № 15. Канонник. [1407 г.]18 (далее — Др. гр. 15).
2.	 ГИМ. Собр. А. С. Уварова. № 341. Сборник-конволют богослужеб-

ный. 4°.19 [Нач. XV в.]. (далее — Увар. 341-4°).

Уточнение датировки фрагмента (Л. 82–101): текст фрагмента пи-
сан обиходным, но каллиграфичным уставом, который вполне мож-
но отнести к посл. четв. XIV в. (вместо «йотированного есть» ино-
гда используется «есть якорное»). Архим. Леонид относит рукопись 
к исходу XIV в.20 Впрочем, анализ филиграней бумаги показывает, 
что встречающийся здесь знак «голова оленя» двух типов (Л. 83, 86, 
91, 94 подобный Briquet № 15532 — 1404 г.; л. 92, 93, 97 подобный 
Briquet № 15534 — 1405 г.) даёт основание отнести фрагмент к нача-
лу XV в. Как отмечено в описании21, текст фрагмента содержит мену 
ц/ч, что характерно для новгородских рукописей (приведём приме-
ры для текста икосов: чюдотворчю, неисцѣрпаемое).

17	 Условные обозначения рукописей см. ниже в перечне источников.
18	 См.: Прохоров Г. М., Розов Н. Н. Перечень книг Кирилла Белозерского // ТОДРЛ. 1981. Т. 36. 

С. 361–362. № 7.
19	 См.: Леонид (Кавелин), архим. Систематическое описание славяно-российских рукописей 

собрания графа А. С. Уварова. Ч. 2. Отделы X–XIII. Москва, 1893. С. 149–150. № 861.
20	 Там же. С. 149.
21	 Там же. С. 150.



300 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

3.	 РГБ. Ф.304.I (Собр. Троице-Сергиевой Лавры, фунд.). № 308. Псал-
тирь с восследованием. [1480-е гг.] (копия с антиграфа 1429 г.)22 (да-
лее — ТСЛ 308).

4.	 ГИМ. Епархиальное собр. № 105. Псалтирь с восследованием. [Втор. 
четв. XV в.]23 (далее — Епарх. 105).

5.	 ГИМ. Синодальное собр. № 468. Канонник. [1457 г.]24 (далее — Син. 
468).

6.	 РГБ. Ф. 113 (Собр. Иосифо-Волоколамского монастыря). № 562. Сбор-
ник-конволют богослужебных статей и слов. [Третья четв. XV в.]25 
(далее — Волок. 562).

7.	 РГИА. Ф. 834. Оп. 1 (Рукописи синода. Богослужебные). № 573. Сбор-
ник богослужебный. [Втор. пол. XV в.]26 (далее — Арх. син. 573).

8.	 ГИМ. Синодальное собр. № 470. Канонник.27 [Посл. четв. XV в.] (да-
лее — Син. 470).

Уточнение датировки. Согласно описанию А. В. Горского и К. И. Не-
воструева рукопись отнесена к XVI в., однако издатель описания 
Н. П. Попов счёл уместным внести замечание: «На наш взгляд кон-
ца XV или самого начала XVI»28, очевидно учитывая впечатления 
от почерка, также, возможно, и запись на внутренней стороне крышки 
переплёта Син. 470: «Знак бум. № 1060 по Лих. 1485 г. А. Попов»29. Про-

22	 Подробно вопрос датировки частей сборника рассмотрен в статье: Кучкин В. А. О време-
ни написания Буслаевской Псалтири // Древнерусское искусство. Рукописная книга. Мо-
сква, 1972. С. 218–225.

23	 Дианова Т. В., Костюхина Л. М., Поздеева И. В. Описание рукописей библиотеки Иосифо-Во-
локоламского монастыря из Епархиального собрания ГИМ // Книжные центры древней 
Руси. Иосифо-Волоколамский монастырь как центр книжности: [сборник] / ред. Д. С. Ли-
хачев. Ленинград, 1991. С. 192.

24	 Горский А. В., прот., Невоструев К. И. Описание славянских рукописей Московской Сино-
дальной библиотеки. Отд. 3: Книги богослужебные. Ч. 2. Москва, 1917. С. 264–275. № 501.

25	 См.: Тиганова Л. В. Собрание Иосифо-Волоколамского монастыря. Фонд № 113. Допол-
нительная опись к печатному описанию иером. Иосифа / ГБЛ. Отдел рукописей. Москва, 
1972. [Машинопись]. С. 115–116. № 180; датировка: Турилов  А. А. Предварительный спи-
сок славяно-русских рукописных книг XV в., хранящихся в СССР. Москва, 1986. С. 218. 
№ 2242.

26	 Никольский А. И. Описание рукописей, хранящихся в архиве святейшего правительствую-
щего Синода. Т. 1: Рукописи богослужебные. Санкт-Петербург, 1904. С. 158–160. № 573; 
датировка: Турилов А. А. Предварительный список славяно-русских рукописных книг XV в., 
хранящихся в СССР. С. 218. № 2236.

27	 Горский А. В., прот., Невоструев К. И. Описание славянских рукописей Московской Сино-
дальной библиотеки. Отд. 3. Книги богослужебные. Ч. 2. Москва, 1917. С. 276–282. № 502.

28	 Там же. С. 276.
29	 Не исключено, что запись оставлена до публикации печатного описания.



301ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

ведённый нами анализ филиграней показал, что Син. 470 содержит 
знак одного типа — «литера Y» под крестом (Л. 359, 360, 352, 353, 
367, 370). Данный тип представлен в справочниках: Лихачёв № 1060 
(1485 г.) и № 2522 (1483–1485 гг.), Briquet № 9184 (1483 г.). Большин-
ство знаков того же типа в базе данных Bernstein30 относятся преи-
мущественно к 1470/1480-м гг.31, что позволяет вполне надёжно от-
нести рукопись Син. 470 к последней четверти XV в.

9.	 РГБ. Ф. 173.I (Собр. Московской духовной академии, фунд.). № 77. 
Сборник богослужебных статей и слов. [Посл. четв. XV в.]32 (да-
лее — МДА 77).

10.	 РГБ. Ф. 98 (Собр. Е. Е. Егорова). № 409. Сборник богослужебный. 
[Кон. XV в. — нач. XVI в.]33 (далее — Егор. 409).

11.	 РГБ. Ф.304.I (Собр. Троице-Сергиевой Лавры, фунд.). № 768. Сбор-
ник. [Кон. XV — нач. XVI в.]34 (далее — ТСЛ 768).

12.	 РГАДА. Ф. 196. Оп. 1. (Собр. Ф. Ф. Мазурина). № 318. Сборник бого-
служебный. [Кон. XV — нач. XVI в.]35 (далее — Мазур. 318).

13.	 РГИА. Ф. 834. Оп. 1 (Собр. рукописей из архива Синода). № 435. Ка-
нонник36. [Кон. XV — нач. XVI в.] (далее — Арх.син. 435).

Уточнение датировки. Печатное описание относит рукопись широко 
к XVI в.37 Изучение рукописи показало, что она представляет собой 
конволют из трёх частей, приблизительно синхронно написанных 
разными писцами: 1-я часть л. 1–35 об. имеет филигрань «лилия ге-
ральдическая» под короной (Л. 16, 31, 35 — тот же тип: Piccard-online 

30	 The Bernstein Consortium, Commission for Scientific Visualization, Austrian Academy of Sci-
ences. URL: https://www.memoryofpaper.eu/BernsteinPortal/appl_start.disp

31	 Отличительная особенность филиграней Син. 470: их уменьшенная высота (Л. 360–361: 
22×57 мм, понтюзо 38 мм; Л. 364–354: 25×54 мм, понтюзо 35 мм) по сравнению с подав
ляющим большинством подобных знаков, учтённых в базе данных.

32	 Датировка: Ухова Т. Б. Каталог миниатюр, орнамента и гравюр собраний Троице-Сергие-
вой Лавры и Московской духовной академии // Записки отдела рукописей. Вып. 22. Мо-
сква, 1960. С. 179. № 77.

33	 Датировка: Турилов А. А. Предварительный список славяно-русских рукописных книг XV в., 
хранящихся в СССР. С. 218. № 2225.

34	 Датировка: Там же. С. 286. № 3136.
35	 Каталог славяно-русских рукописных книг XV века, хранящихся в Российском государ-

ственном архиве древних актов / сост. И. Л. Жучкова, Л. В. Мошкова, А. А. Турилов. Мо-
сква, 2000. С. 245–246. № 87.

36	 Никольский А. И. Описание рукописей, хранящихся в архиве святейшего правительству-
ющего Синода. Т. 1. С. 133–134. № 435.

37	 Там же. С. 133.



302 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

№ 127845 — 1494 г. 38; подобный знак: Briquet № 7228 — 1494 г.); 2-я 
часть л. 36–49 об. имеет филигрань «литера I» (Л. 40, 49 — знак того 
же типа: Piccard-online № 28082 — 1516 г.)39. Интересующая нас 3-я 
часть л. 50 — 146 об. (содержит собрание правил молебных на седми-
цу, включающих икосы) имеет знак «кувшин» (одноручный без нож-
ки и украшений) трёх видов (Л. 50, 96, 137), который в справочниках 
не обнаружен. Такой же знак был найден Т. В. Анисимовой в началь-
ной части конволюта РГБ. Ф. 256 (собр. Румянцева). № 460 (л. 3–8), 
которую исследователь отнесла по почерку и орнаменту к первой 
четверти XVI в. Анализ почерка 3-й части Арх.син. 435 позволил 
Т. В. Анисимовой сделать вывод, что данный источник можно от-
нести к рубежу XV–XVI вв.40

14.	 ГИМ. А. С. Уварова. № 356. Сборник-конволют богослужебный. 1°. 
[XV в.] (далее — Увар. 356-1°).

Уточнение датировки фрагмента (Л. 87–109): по печатному описанию 
архим. Леонида (Кавелина) листы отнесены обобщённо к XVI в.41, од-
нако сотрудники ГИМ на вкладном листе в рукописи относят фраг-
мент к XV в. (тоже без уточнения), что отражено также в Государ-
ственном каталоге музейного фонда РФ42.

15.	 Варшава. Национальная библиотека Польши. Собрание «Biblioteka 
Ordynacji Zamojskiej». № 86. Псалтирь с восследованием. [Перв. четв. 
XVI в.]43 (далее — BOZ 86).

16.	 ЯМЗ. Научная библиотека. № 15154. Сборник акафистов и статей 
Требника. [Перв. четв. XVI в.] (далее — ЯМЗ 15154).

Уточнение датировки. В. В. Лукьянов относит рукопись к рубежу XV–
XVI вв.44 Анализ филиграней показал, что рукопись содержит знак 
«тиара» (увенчанная мальтийским крестом на круге) того же типа, 
что Briquet № 4901 (1513 г.) и № 4902 (1520 г.). Знаки данного типа 

38	 Piccard-online — Eines gemeinsamen Informationssystems für Wasserzeichen. № 127845. 
URL: https://www.wasserzeichen-online.de/?ref=AT8100-PO-127845

39	 Piccard-online — Eines gemeinsamen Informationssystems für Wasserzeichen. № 28082. 
URL: https://www.wasserzeichen-online.de/?ref=AT8100-PO-28082

40	 Благодарим Т. В. Анисимову за консультацию и помощь в решении вопроса датировки.
41	 Леонид (Кавелин), архим. Систематическое описание славяно-российских рукописей со-

брания графа А. С. Уварова Ч. 4. Отделы XVII–XVIII. Москва, 1894. С. 102–103. № 1807.
42	 Сведения о рукописи представлены на портале Госкаталога (URL: https://goskatalog.ru/

portal) в разделе «Редкие книги» под № 21279581.
43	 Naumow A., Kaszlej A. Rękopisy cerkiewnosłowiańskie w Polsce: katalog. Kraków, 2004. S. 493–

495. № 1054.
44	 Лукьянов В. В. Краткое описание коллекции рукописей Ярославского областного крае-

ведческого музея. Ярославль, 1958. (Краеведческие записки; 3). C. 109. № 479.



303ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

в русских рукописях характерны для времени 1499–1512 гг., как счи-
тает Ш.-М. Брике45. Знак, который подобен имеющемуся в ЯМЗ 15154 
(Л. 31)46, найден в базе филиграней Piccard-online: № 52770 (1515 г.)47, 
поэтому нашу рукопись можно вполне надёжно отнести к первой 

четверти XVI в., отдавая предпочтение 1510-м гг.

Восемь из перечисленных источников для изучения гимнов ака-
фистного жанра привлекаются нами впервые, а именно: Увар. 341-4°, 
Епарх. 105, Волок. 562, Егор. 409, Мазур. 318, Увар. 356-1°, BOZ 86, ЯМЗ 
15154.

Перечислим также дополнительные позднейшие источники, ко-
торые содержат редко встречающиеся гимны и к которым также будем 
обращаться далее в связи с вопросом авторства икосов.

•	 РГАДА. Ф. 381. Оп. 1. (Собр. Синодальной типографии). № 388. 
Сборник богослужебный. [Перв. треть XVI в.]48 (далее — Тип. 388).

•	 РГБ. Ф.304.I (Собр. Троице-Сергиевой Лавры, фунд.). № 262. 
Канонник. [Перв. пол. XVI в.] (далее — ТСЛ 262).

•	 РГБ. Ф.304.I (Собр. Троице-Сергиевой Лавры, фунд.). № 263. 
Канонник. [Перв. пол. (?) XVI в.] (далее — ТСЛ 263).

•	 РГАДА. Ф. 381. Оп. 1. (Собр. Синодальной типографии). № 264. 
Сборник богослужебный. [Сер. XVI в.]49 (далее — Тип. 264).

•	 РНБ. Соловецкое собр. № 440/459. Сборник канонов и молитв. 
[Сер. XVI в.] (далее — Сол. 440/459).

•	 РГБ. Ф.304.I (Собр. Троице-Сергиевой Лавры, фунд.). № 652. 
Сборник богослужебный. [XVI в.] (далее — ТСЛ 652).

•	 РГБ. Ф. 113 (Собр. Иосифо-Волоколамского монастыря). № 295. 
Канонник. [Посл. четв. XVI в.] (далее — Волок. 295).

•	 РНБ. Соловецкое собр. № 916/1026. Сборник смешанного со-
держания. [1560-е/70-е гг.] (далее — Сол. 916/1026).

45	 Briquet C. M. Les Filigranes. Dictionnaire historique des marques du papier. Vol. 2. Paris; 
Genève, 1907. P. 296.

46	 Понтюзо 32 мм, размеры 52×126 мм.
47	 Понтюзо 30 мм, размеры 53×131 мм. См.: Piccard-online — Eines gemeinsamen Informa-

tionssystems für Wasserzeichen. № 52770. URL: https://www.wasserzeichen-online.de/wzis/ 
?ref=DE4620-PO-52770

48	 Лукьянов В. В. Краткое описание коллекции рукописей Ярославского областного крае-
ведческого музея. C. 84–88. № 181.

49	 Каталог славяно-русских рукописных книг XVI века, хранящихся в Российском государ-
ственном архиве древних актов. Вып. 3. Москва, 2020. C. 93–96. № 185.



304 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

•	 ГИМ. Синодальное собр. № 774. Канонник. [Кон. XVI — нач. 
XVII в.]50 (далее — Син. 774).

•	 РГБ. Ф. 98 (Собр. Е. Е. Егорова). № 1834.1. Сборник келейных 
правил. [1605 г.]51 (далее — Егор. 1834).

•	 РГБ. Ф. 236 (Собр. А. Н. Попова). № 110. Канонник. [XVII в.] (да-
лее — Поп. 110).

•	 ГИМ. Синодальное собр. № 850. Сборник смешанного содер-
жания. [Сер. XVII в.] (далее — Син. 850).

Списки Сол. 440/45952 и Поп. 110 привлекаются для изучения ико-
сов впервые.

Далее приводится перечень икосов, известных по спискам началь-
ного этапа. В случае редких гимнов приводим также позднейшие списки 
(вплоть до сер. XVII в.). Для каждого гимна приводится заглавие и на-
чальные слова первой строфы по старшему списку, либо по наиболее 
сохранному. Порядковые номера гимнов данного перечня будем исполь-
зовать в качестве краткой ссылки на конкретный гимн в дальнейшем.

№ 1.	«Святому архистратигу Михаилу икоси по(д)[о]бни акаөисту. тво-
рение вселеньскаго патриарха кирь Исидора». Нач.: «Архангелу 
Михаилу пѣсньно творение иже от скръбных присно избавляемый 
въспѣваю ти сладкыим пѣнием…» (Др. гр. 15).

Списки начального этапа: Др. гр. 15 (Л. 7); ТСЛ 308 (Л. 258); Епарх. 
105 (Л. 148); Волок. 562 (Л. 110); Арх.син. 573 (Л. 244); Син. 470 (Л. 229); 
МДА 77 (Л. 424); Егор. 409 (Л. 28); ТСЛ 768 (Л. 34); Мазур. 318 (Л. 14 
об.); Арх.син. 435 (Л. 53); Увар. 356-1° (Л. 87 об.); BOZ 86 (С. 1009); 
ЯМЗ 15154 (Л. 29).

№ 2.	«Икосы святому Иоану Предтечи и Крестителю Господню, подоб-
но акафисту. творение святѣишаго патриарха Новаго Рима кирь 
Исидора Констянтина града». Нач.: «Възбранному и теплому за-
ступлению твоему, избавлении тобою вси от скобри…» (Др. гр. 15).

Списки начального этапа: Др. гр. 15 (Л. 21); ТСЛ 308 (Л. 262); Епарх. 
105 (Л. 161); Син. 468 (Л. 4 об.); Волок. 562 (Л. 123 об.); Арх.син. 573 
(Л. 265); Син. 470 (Л. 149); МДА 77 (Л. 429); Егор. 409 (Л. 48); ТСЛ 768 

50	 См.: Далмат (Юдин), иером. Новгородский след в московской истории: богослужебный 
сборник № 774 из Синодального собрания ГИМ в контексте истории Московского Зла-
тоустова монастыря // Златоустовские чтения. Сборник докладов научно-практической 
конференции. 2021. Т. 5. С. 22–36, 47–49 (илл. 1–3).

51	 Там же. С. 33–34.
52	 Благодарим А. Е. Тарасова, указавшего авторам статьи этот источник.



305ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

(Л. 18); Мазур. 318 (Л. 26 об.); Арх.син. 435 (Л. 62 об.); Увар. 356-1° (Л. 
91); BOZ 86 (С. 1036); ЯМЗ 15154 (Л. 48 об.).

№ 3.	«Кондакы икосы честному и славному пророку и Предтечи и Кре-
стителю Господню Иоанну. подобно акафисту. творение всел[ен]ь- 
скаго святѣишаго патриарха кир Исидора Костентинополии». Нач.: 
«Иже в всѣх воистинну святых болшему…» (Син. 470). 

Списки начального этапа: Син. 470 (Л. 248 об.); Арх.син. 435 (Л. 71 об.).
Позднейшие списки: ТСЛ 262 (Л. 48); Тип. 264 (Л. 29 об.); ТСЛ 263 (Л. 
31); Волок. 295 (Л. 96); Син. 774 (Л. 250 об.); Син. 850 (Л. 358).

№ 4.	«Кондакы и икосы на всечестное Успение Пресвятыя Владычица, 
по(д)[обны] акафисту». Нач.: «Избраннои от всѣх родов Божии Ма-
тере Царици, въсходяще от земля к небесным…» (Син. 470).

Списки начального этапа: Син. 470 (Л. 208); Арх.син. 435 (Л. 80).
Позднейшие списки: Тип. 264 (Л. 46); Волок. 295 (Л. 224 об.); Син. 774 
(Л. 730); Поп. 110 (Л. 394 об.); ТСЛ 284 (Л. 325 об.).

№ 5.	«Кондакы и икосы на Успение Пречистыя Владычица наша Бо-
городиця, приснодѣвица Мариа». Нач.: «Пречистое и преславное 
успение твое прославляем раби твои Богородице…» (Мазур. 318).

Список начального этапа: Мазур. 318 (Л. 99 об.).
Позднейшие списки: Сол. 440/459 (Л. 78 об.); Тип. 388 (Л. 138 об.); 
Сол. 916/1026 (Л. 407); Син. 774 (Л. 770 об.); Егор. 1834 (Л. 284); Поп. 
110 (Л. 320); Син. 850 (Л. 368).

№ 6.	«Икосы святым верховным апостолом первопрестолни[ко]м Пе-
тру и Павлу, вкупѣ же и дванадесятем, акафисту подобно. имѣют 
же краестихову по азбуки». Нач.: «Аз есмь пастырь добрый, рече 
Господь Иисус Христос…» (Волок. 562).

Списки начального этапа: Волок. 562 (Л. 136 об.); Арх.син. 573 (Л. 309); 
Син. 470 (Л. 287); МДА 77 (Л. 434 об.); Егор. 409 (Л. 84 об.); ТСЛ 768 
(Л. 33 об.); Мазур. 318 (Л. 55 об.); Арх.син. 435 (Л. 89 об.); Увар. 356-1° 
(Л. 98); BOZ 86 (С. 1080); ЯМЗ 15154 (Л. 85). Сборник ТСЛ 308 (Л. 242 
об.) содержит первые четыре строфы (кондак и икос апостолу Пе-
тру, кондак и икос апостолу Павлу) по 6-й песни канона всем свя-
тым (глас 8), начало которого: «Безначалне Слове, священными мо-
литвами херувим и серафим…»53 (Л. 241).

53	 Редко встречается в рукописной традиции. В Псалтири с восследованием Московского 
печатного двора (начиная с издания 1669 г. и в последующих) публикуется в дополне-
ние к седмичному кругу служб с указанием авторства: «Канон поемый к небесным си-
лам и всем святым по алфавиту, творение Иосифа песнописца» (Псалтирь с восследо-
ванием. Москва, 1669. Л. 534. [Гл. 42]).



306 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

№ 7.	«Икоси святому Чюдотворцю Николѣ, подобно акафисту. творе-
ниѥ вселеньскаго святѣишаго патриарха Новаго Рима кир Исидо-
ра, Константинуполео». Нач.: «Жалостива Христова Божественаго 
угодника…» (Др.гр. 15) 

Списки начального этапа: Др. гр. 15 (Л. 33); Увар. 341-4° (Л. 87 об.); 
ТСЛ 308 (Л. 266); Епарх. 105 (Л. 176 об.); Волок. 562 (Л. 155 об.); Арх.
син. 573 (Л. 331); Син. 470 (Л. 265); МДА 77 (Л. 441); Егор. 409 (Л. 111); 
ТСЛ 768 (Л. 57); Мазур. 318 (Л. 73); Арх.син. 435 (Л. 102); Увар. 356-1° 
(Л. 94 об.); BOZ 86 (С. 1113); ЯМЗ 15154 (Л. 108 об.).

№ 8.	Кондакы и икосы Честному Кресту». Нач.: «Възбранный воевода 
живодавче Христе Царю…» (Волок. 562).

Списки начального этапа: Волок. 562 (Л. 168); Арх.син. 573 (Л. 350); 
Син. 470 (Л. 313 об.); МДА 77 (Л. 445 об.); Егор. 409 (Л. 128 об.); ТСЛ 768 
(Л. 72); Мазур. 318 (Л. 83 об.); Арх.син. 435 (Л. 110); Увар. 356-1° (Л. 104); 
BOZ 86 (С. 1137); ЯМЗ 15154 (Л. 128 об.). Сборник ТСЛ 308 (Л. 248 об.) 
содержит первые две строфы (кондак и икос) по 6-й песни канона 
Кресту (глас 4) прп. Григория Синаита, начало которого: «Кресте все-
сильне, апостолом похвала…»54 (Л. 247).

№ 9.	«Кондакы икосы всѣм святым, пдобны акафисту. творение Мар-
тирья священномниха обителя печерьскыя». Нач.: «Всѣм святым 
иже от вѣка Богови благоугодившим…» (ТСЛ 768)55.

Списки начального этапа: Арх. син. 573 (Л. 365 об.); Син. 470 (Л. 352 
об.); МДА 77 (Л. 450 об.); ТСЛ 768 (Л. 108); Арх.син. 435 (Л. 121); ЯМЗ 
15154 (Л. 1)56.
Позднейшие списки: Тип. 264 (Л. 129); Сол. 440/459 (Л. 158); Тип. 388 
(Л. 220); ТСЛ 652 (Л. 81 об.); Сол. 916/1026 (Л. 448 об.); Волок. 295 (Л. 
204); Егор. 1834 (Л. 517 об.); Поп. 110 (Л. 382 об.).

№ 10. «Икоси иже в святых великому святителю Христову Иоану Зла-
тоусту. по(д)[обно] акафисту. творенье Мартирья священноинока 
обителя Печерьскыя иже в Киеве». Нач.: «Изрядному божию архи-
ереию вселеньскому учителю…» (ТСЛ 768).

54	 Авторство приписывается прп. Григорию Синаиту в ранних сербских списках канона 
из библиотеки монастыря Хиландар на Афоне, см.: Желтов М. , диак. Григорий Синаит 
прп. Литургические тексты, надписываемые именем Григория Синаита // ПЭ. 2006. Т. 13. 
С. 59.

55	 В качестве образца избрано заглавие по ТСЛ 768: это единственный список, который 
сохраняет имя священноинока Мартирия Печерского в двух гимнах — как всем святым, 
так и свт. Иоанну Златоусту — и потому ожидается, что здесь заглавия наиболее близки 
к авторскому варианту.

56	 Начальные листы рукописи утрачены. Текст начинается с хайретизмов 3-го икоса: «…ра-
дуйтеся страданий ради вѣнца почьсти приемше от нб(с)наго Вл(д)кы».



307ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

Списки начального этапа: Син. 470 (Л. 169); ТСЛ 768 (Л. 128); Арх.
син. 435 (Л. 136).
Позднейшие списки: Тип. 264 (Л. 167 об.); Сол. 440/459 (Л. 235); Син. 
774 (Л. 369); Егор. 1834 (Л. 757 об.); Поп. 110 (Л. 407); Син. 850 (Л. 710).

№ 11. «Акаѳисто Живоносному Гробу и въскресению Господа нашего 
Иису[са] Христа». Нач.: «С высоты на землю благоизволи сънити 
Сын и Слово Божие…» (МДА 77).

Списки начального этапа: МДА 77 (Л. 418); Егор. 409 (Л. 3); Мазур. 
318 (Л. 1); BOZ 86 (С. 985); ЯМЗ 15154 (Л. 9 об.).
Позднейшие списки: Тип. 264 (Л. 148); Сол. 440/459 (Л. 4); Сол. 916/1026 
(Л. 460); Волок. 295 (Л. 19); Син. 774 (Л. 264); Егор. 1834 (Л. 140); 
Поп. 110 (Л. 278).

В перечне полужирным начертанием выделены условные обо-
значения списков, которые содержат необычный принцип размет-
ки гимнов с последовательной нумерацией строф (от 1 до 25), притом 
что строфы делятся на «кондаки» и «икосы». Это некая архаичная чер-
та списков, судя по всему, восходящая к архетипу. Думать так подвига-
ет тот факт, что названная нумерация долго не удерживается в тради-
ции, но при переписывании сначала теряется (довольно часто имеем 
списки без нумерации строф), а впоследствии заменяется на новую 
нумерацию — попарную (одинаковые номера у каждой пары «кондак» 
плюс «икос», последний кондак нумеруется 13). Наиболее вероятно, 
что этот своеобразный принцип разметки гимнов возникает на Руси 
(во всяком случае, в книжности южных славян он неизвестен, равно 
как и сами гимны57) в связи с появлением в древнерусской книжности 
рассматриваемых гимнов не позднее рубежа XIV–XV вв. (судя по да-
тировке Увар. 341-4° и Др. гр. 15) и представляет собой контаминацию, 
которая объединяет в себе: 

•	 во-первых, разделение строф на «кондаки» и «икосы», как в но-
вых редакциях Великого акафиста («афонской» и «русской»), 
появившихся в русской книжности, начиная с последней чет-
верти XIV в. (примечательно, что южнославянские списки 
XIV в. «афонской» редакции, как правило, не имеют нумера-
ции строф); 

•	 во-вторых, последовательный счёт строф, как в архаичной 
«триодной» редакции Великого акафиста, которая бытовала 

57	 В сербских списках XV в. встречается лишь икосы св. Иоанну Предтече № 3 в обрамле-
нии молебного канона (Библиотека монастыря Высокие Дечаны № 50, л. 241–250; № 136, 
л. 108–129; № 138, л. 28–41), оба текста — произведения патриарха Исидора.



308 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

на Руси до смены устава на рубеже XIV–XV вв., с той существен-
ной разницей, что счёт начинается с первой строфы, которая 
в византийской и зависимой от неё древнерусской традици-
ях в счёт икосов не входила.

Как видим, в русской книжности на начальном этапе известно один-
надцать гимнов, списки которых составят материал дальнейшего рас-
смотрения. Отметим, что для перечисленных гимнов заметно различа-
ется частотность их появления в рукописях нач. XV — перв. четв. XVI в.: 
постоянно встречаются икосы № 1, 2, 6, 7 и 8 (от 12 до 15 списков); за-
метно реже — № 9, 10 и акафист № 11 (от трёх до шести списков); ред-
ко — № 3, 4 и 5 (один-два списка). Возможны различные варианты объ-
яснения этому явлению. Во-первых, не вполне ясно время появления 
отдельных гимнов в составе традиции. Очевидно, это не одномомент-
ный процесс, поскольку даже среди часто встречающихся гимнов мож-
но выделить группу (№ 1, 2 и 7), которая известна, начиная со старших 
списков. Имеющиеся источники как будто показывают некую посте-
пенность в диахронии процесса добавления новых гимнов. Во-вторых, 
редкие гимны № 9 и 10 (авторства иеромонаха Мартирия Печерского), 
как увидим ниже, по-видимому, хотя и были созданы синхронно на од-
ной из начальных стадий традиции, однако с различной частотой пред-
ставлены в наиболее ранних своих списках: Арх. син. 573 имеет только 
№ 9, тогда как более поздние Син. 470 и ТСЛ 768 содержат оба гимна. 
Это позволяет предполагать различную популярность данных гимнов. 
Можно допустить, что редкость гимнов Успению Пресвятой Богоро-
дицы № 4 и № 5 в списках раннего этапа (притом, что в позднейших 
встречаем их гораздо чаще) обусловлена специфичностью этой памяти 
для келейного правила, её значимостью лишь в определённом книжном 
центре. Всё сказанное позволяет поставить вопрос о диахронии процес-
са, в ходе которого формировался состав гимнов на начальном этапе.

Вопросы авторства гимнов начального этапа

Для ряда гимнов в заглавии указано имя автора58, а именно (порядок 
перечисления авторов хронологический):

58	 Кроме списков начального этапа привлекаем более поздние списки: Сол. 916/1026 (как 
сохраняющий авторскую атрибуцию в заглавиях гимнов), а также Син. 774 (как давший 
основание для авторской атрибуции гимнов исследователям XIX в.).



309ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

1.	 Патриарх Константинопольский Исидор (Вухир)59: во-пер-
вых, икосы № 1, 2 и 7 устойчиво содержат его имя, начиная 
со старших списков60; во-вторых, некоторые гимны лишь спо-
радически содержат его имя — № 3 (только Син. 470), № 6 
(Егор. 409, Син. 774, но для большинства списков имя отсут-
ствует), № 8 (МДА 77, Егор. 409, но для большинства списков 
имя отсутствует, в том числе Син. 774); в-третьих, имя патри-
арха Исидора содержится для № 4 только в Син. 774, а также 
для № 10 по Арх.син. 435 и Син. 774, притом, что в старших 
списках икосов св. Златоусту либо не указан автор (Син. 470), 
либо иное имя (ТСЛ 768). Только для икосов № 3 известен гре-
ческий прототип61.

2.	 Патриарх Константинопольский Филофей (Коккин): для ака-
фиста № 11 по списку МДА 77 имеется маргиналия при загла-
вии службы Живоносному Гробу (т. е. всего акафиста в целом): 
«Ѳилофеа (!) патриарха» (Л. 418), что дало основание Г. М. Про-
хорову авторизовать текст62. Также имя автора в заглавии со-
держит список XVI в. Сол. 916/1026 («творение святѣйшаго 
патриарха Царяграда кѷр Филоѳѣа», л. 460)63. Греческий про-
тотип неизвестен64.

3.	 Священноинок Мартирий65 из Киево-Печерского монастыря: 
икосы № 9 по спискам Арх. син. 573 и ТСЛ 768; икосы № 10 
по списку ТСЛ 76866.

59	 О нём см.: Бернацкий М. М. Исидор I Вухир // ПЭ. 2011. Т. 27. С. 198–200.
60	 Текст заглавий с именем патр. Исидора для № 1, 2, 3 и 7 см. в перечне икосов.
61	 Можно указать несколько списков в библиотеках монастырей Афона, например: Dionysiou. 

529. Сборник келейного правила. [XVI в.]; Zograf. Gr. 20. [Кон. XVII — нач. XVIII в.]; Lavra. 
Cathol. 65. Сборник смешанного содержания. [XVIII в.]; а также ряд списков XVIII–XIX вв. 
в рукописях скита Кавсокаливии.

62	 См.: Прохоров Г. М. К истории литургической поэзии: гимны и молитвы патриарха Фило-
фея Коккина // ТОДРЛ. 1972. Т. 27. С. 144. № 11.

63	 В данном списке помещены только икосы из службы. А. В. Попов не упоминает данного 
списка (Попов А. В. Православные русские акафисты. Москва, 2013. С. 59–60), хотя руко-
пись ему известна (Там же. С. 61).

64	 См.: Исихазм. Аннотированная библиография / ред. С. С. Хоружего. Москва, 2004. С. 420–421.
65	 Русский дораскольный термин «священноинок» соответствует нынешнему «иеромонах»: 

обе лексемы соответствуют греч. ἱερομόναχος. Соответственно композит «священном-
них» (в заглавии № 9 по ТСЛ 768) несёт в себе смешение славянской и греческой основ.

66	 Текст заглавий представлен выше в перечне икосов.



310 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

4.	 Митрополит всея Руси Феодосий (Бывальцев)67: икосы № 5, 
хотя и не содержат имени автора в старшем списке Мазур. 318, 
однако по позднейшим спискам гимн авторизован как «тво-
рение преосвященнаго митрополита Кѷев̾скаго и всеа Руси кѷр 
Феодосиа» (Сол. 916/1026, л. 407; Тип. 388, л. 138 об.; Син. 774, 
л. 770 об.). Именование «Киевский» в заглавии, по-видимо-
му, говорит о том, что имя автора вписано неким книжником, 
который знал об авторстве митрополита Феодосия и по усто-
явшейся традиции использовал «старый» титул русских ми-
трополитов. Поскольку Киев попал под власть униатских ми-
трополитов (1458 г.), митрополит Феодосий уже не именовался 
«Киевским»: «…титул Московских митрополитов звучал с это-
го времени как “митрополит всея Руси”»68.

Достоверность указаний авторства в заглавиях гимнов вызывает 
вопросы по нескольким причинам. Во-первых, относительно византий-
ских авторов — в связи с тем, что, помимо икосов № 3, для всех прочих 
не известны греческие прототипы69. Во-вторых, по отношению к рус-
ским авторам — по причине того, что митрополит Феодосий не изве-
стен как гимнограф70, а имя священноинока Мартирия вообще не упо-
минается в исторических источниках.

Об авторстве митрополита Феодосия для № 5 говорится в моно-
графии А. В. Попова71. Прежде него на это обратил внимание митро-
полит Макарий (Булгаков)72. Однако данная атрибуция забыта совре-
менными исследователями, как справедливо отметила Л. В. Мошкова 
в описании Тип. 38873.

67	 О нём см.: Печников М. В. Феодосий (Бывальцев), свт., митр. всея Руси // ПЭ. 2023. Т. 71. 
С. 388–391.

68	 Там же. С. 389.
69	 Бернацкий М. М. Исидор I Вухир. С. 200.
70	 Из его литературного наследия известна лишь проза: послания, слова и Сказание. См.: 

Лурье Я. С. Феодосий Бывальцев // СККДР. 1989. Вып. 2. Ч. 2. С. 457; Печников М. В. Фео-
досий (Бывальцев), свт., митр. всея Руси. С. 390.

71	 Попов А. В. Православные русские акафисты. С. 42. Правда он не называет конкретные 
списки, содержащие имя митр. Феодосия в заглавии.

72	 Им найдены икосы на Успение Пресвятой Богородицы с именем митр. Феодосия в загла-
вии по списку XVI в. Сол. 916/1026. См.: Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церк-
ви. Т. 8. Санкт-Петербург, 1877. С. 51.

73	 Каталог славяно-русских рукописных книг XVI в., хранящихся в Российском государ-
ственном архиве древних актов. Вып. 3. Москва, 2020. С. 87–88.



311ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

Существенное дополнение к наблюдениям А. В. Попова о произве-
дениях иеромонаха Мартирия74 сделано исследователями в последнее 
время. Если попытки найти исторические сведения о нём пока не дали 
результатов75, то косвенные данные, относящиеся к его гимнографи-
ческому наследию, позволяют предположительно отнести творчество 
иеромонаха Мартирия не позднее, чем ко второй четверти XV в.76

Сам факт упоминания в заглавии икосов имени автора, который 
не является известным и популярным как гимнограф (речь идёт о ми-
трополите Феодосии и иеромонахе Мартирии), следует считать зна-
чимой предпосылкой достоверности авторства. Последнее вытека-
ет из того соображения, что книжники и переписчики XV в. не стали 
бы создавать псевдоэпиграф, привлекая для придания «особого зна-
чения» и «веса» новому песнопению имя лица, не имеющего автори-
тета как составителя церковных гимнов. Скорее всего, имена русских 
авторов XV в. в заглавиях гимнов аутентичны.

Совершенно обратная ситуация, судя по всему, с авторством па-
триарха Исидора, что проиллюстрируем несколькими примерами. 

•	 Во-первых, икосы святым апостолам (№ 6) в наиболее ран-
них списках не содержат имени патриарха Исидора. К тому же 
гимн имеет кириллический алфавитный акростих (неполный), 
что говорит против его греческого происхождения. 

•	 Во-вторых, появление имени патриарха Исидора в аноним-
ных гимнах под влиянием соседних, где он указан в качестве 
автора, вполне могло иметь место, что наглядно иллюстри-
рует список Син. 470, где икосы Великого акафиста названы 
в заглавии: «Творение святѣйшаго патриарха Новаго Рима кѷр 
Исидора» (Л. 330). Аналогичный псевдоэпиграф встречается так-
же в списках XVI в.77

•	 В-третьих, для икосов св. Златоусту (№ 10) в источниках за-
фиксирована коллизия: указаны разные авторы. Объяснение 
этому, по-видимому, должно быть следующим: изначально 
в заглавии присутствовало имя священноинока Мартирия Пе-
черского (ТСЛ 768), позже оно было опущено переписчиками 

74	 Попов А. В. Православные русские акафисты. С. 64–66.
75	 См.: Темчин С. Ю. Киево-печерский иеромонах Мартирий (XV в.): уточнение объема твор-

чества // Senoji Lietuvos literatūra. 2023. Кn. 56. P. 91.
76	 См.: Далмат (Юдин), иером. Новгородский след в московской истории: богослужебный 

сборник № 774 из Синодального собрания ГИМ в контексте истории Московского Зла-
тоустова монастыря. С. 32–33.

77	 Например: РНБ. Сол. 711/819. Л. 244 об.; РГБ. Ф. 310 (собр. Ундольского). № 52. Л. 156 об.



312 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

(Син. 470), затем под влиянием соседних гимнов было вписа-
но имя патриарха Исидора (для Арх. син. 435 — как маргина-
лия, для позднейших списков — в заглавии78). Предпосылкой 
данному объяснению служит предыдущий пример. 

Таким образом, вполне очевидно, что в русской книжности имя 
патриарха Исидора со временем проникало в заглавия тех икосов, ко-
торые изначально его не содержали. 

Выводы

По свидетельству шестнадцати русских списков начала XV в. — первой 
четверти XVI в. (т. е. до выхода «Малой подорожной книжки» Франциска 
Скорины), в русской книжности на данном этапе бытовали одиннад-
цать гимнов. Из них в терминологии источников собственно акафистом 
является лишь служба Живоносному Гробу и Воскресению Спасителя 
(№ 11), приписываемая Константинопольскому патриарху Филофею, 
тогда как прочие именуются «икосы», либо — «кондаки и икосы». Сре-
ди последних с достаточной долей уверенности можно указать три, 
которые принадлежат перу русских авторов XV в.: икосы Всем святым 
(№ 9) и икосы свт. Иоанну Златоусту (№ 10) авторства священноино-
ка Мартирия Печерского (первая половина XV в.), а также икосы Успе-
нию Пресвятой Богородицы (№ 5) авторства митрополита всея Руси 
Феодосия (1461–64 гг.). Несмотря на то, что в заглавиях поздних спи-
сков многие икосы приписаны Константинопольскому патриарху Иси-
дору, однако достоверно его авторство можно отнести лишь к икосам 
№ 3, тогда как наличие его имени в заглавиях гимнов № 4, 6 и 8, ско-
рее всего, следует признать псевдоэпиграфом. Традиционно, начи-
ная со старших списков, имя патриарха Исидора имеем в заглавиях 
лишь трёх гимнов: № 1, 2 и 7. Поскольку известно составленное па-
триархом Исидором руководство по принципам византийского сти-
хосложения79, то принадлежность гимнов его руке можно попытаться 
проверить, выявив его авторские принципы в атрибутированном про-
изведении (икосы св. Иоанну Предтече № 3) и оценив степень присут-
ствия этих принципов в гимнах, ему приписанных, используя техни-
ку обратного перевода с церковнославянского на древнегреческий.

78	 Например: Тип. 264 (Л. 167 об.), Син. 774 (Л. 369 об.).
79	 См.: Филарет (Гумилевский), архиеп. Исторический обзор песнопевцев и песнопения гре-

ческой Церкви. Санкт-Петербург, 1860. С. 345.



313ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

Обращают на себя внимание следующие факты бытования ико-
сов: во-первых, гимны начального этапа с различной частотой встре-
чаются в ранних списках; во-вторых, число гимнов в составе собра-
ния увеличивается постепенно в списках от старших к младшим. Эти 
моменты могут быть связаны как с наличием хронологически разне-
сённых стадий добавления новых гимнов, так и с различной популяр-
ностью отдельных гимнов в составе традиции. Данные наблюдения 
позволяют поставить вопрос о диахронии в формировании тради-
ции. Путём его решения следует признать анализ вариативности со-
става гимнов в перечисленных выше источниках начального этапа.

Источники

Рукописи

Болгария

НБИВ. № 57. Триодь постная и цветная («Пловдивская»). XIII в.

Греция. Афон

Dionysiou. 529. Сборник келейного правила. XVI в. 

Zograf. Gr. 20. Сборник богослужебный. Кон. XVII — нач. XVIII в. 

Lavra. Cathol. 65. Сборник смешанного содержания. XVIII в.

Россия

РГБ. Ф. 310 (собр. Ундольского). № 52. Псалтирь с восследованием. XVI в.

РНБ. F.п.I.102. Триодь постная и цветная («Орбельская»). XIII в.

РНБ. Соловецкое собр.  № 711/819. Псалтирь с восследованием. XVI в.

Сербия. Библиотека монастыря Высокие Дечаны

№ 50. Толкования на Псалмы свт. Афанасия Великого с дополнительными статьями. 
1460-е/70-е гг.

№ 136. Сборник богослужебный. 1440-е/50-е гг., 1468 г.

№ 138. Акафистник (конволют). 1430-е/40-е гг., посл. четв. XVI в.

Синай. Библиотека монастыря св. вмц. Екатерины

Sinait. gr. 62. Псалтирь с Часословом и дополнительными статьями. XIII в. 

Sinait. gr. 65. Псалтирь с дополнительными статьями. Нач. XIV в.

Старопечатные книги и факсимильные издания

Кніжная спадчына Францыска Скарыны. Т. 19. Малая падарожная кніжка. Ч. 2. Мінск: На-
цыянальная бібліятэка Беларусі, 2017.

Псалтирь с восследованием. Москва: Печатный двор, 1669.



314 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

Справочники филиграней

Лихачев Н. П. Палеографическое значение бумажных водяных знаков: в 3-х ч. Санкт
Петербург: Тип. «В. С. Балашев и К°», 1899.

Bernstein — The Bernstein Consortium, Commission for Scientific Visualization, Austrian 
Academy of Sciences. [Электронный ресурс]. URL: https://www.memoryofpaper.eu/
BernsteinPortal/appl_start.disp (дата обращения: 21.1.2025).

Briquet C. M. Les Les filigranes. Dictionnaire historique des marques du papier des leur apparition 
vers 1282 jusquʼen 1600, avec 39 figures dans le texte et 16, 112 facsimilés de filigranes: 
in 4 vols. Paris; Genève: A. Picard & fils; A. Jullien, 1907.

Piccard-online — Eines gemeinsamen Informationssystems für Wasserzeichen, Deutsche 
Forschungsgemeinschaft, Stuttgart. [Электронный ресурс]. URL: https://www.
wasserzeichen-online.de/ (дата обращения: 9.2.2025).

Литература

Бернацкий М. М. Исидор I Вухир // Православная энциклопедия. 2011. Т. 27. С. 198–200.

Борисова Т. С. История русского литературного языка по данным лингвотекстологиче-
ского анализа переводных памятников (на материале гимнографических текстов 
триодного цикла): [дис… док. филол. наук: 10.02.01]. Новосибирск, 2020.

Горский А. В., прот., Невоструев К. И. Описание славянских рукописей Московской Сино-
дальной библиотеки. Отд. 3: Книги богослужебные. Ч. 2. Москва: Синод. тип., 1917.

Далмат (Юдин), иером. Новгородский след в московской истории: богослужебный сбор-
ник № 774 из Синодального собрания ГИМ в контексте истории Московского Зла-
тоустова монастыря // Златоустовские чтения. Сборник докладов научно-практиче-
ской конференции. Т. 5. Москва: Центр изучения истории и наследия Московского 
Златоустовского монастыря, 2021. С. 22–36, 47–49 (иллюстр.).

Далмат (Юдин), иером. Прп. Сергий Радонежский и Великий акафист как часть келейно-
го правила Древней Руси // Богослов. 2025. № 2 (6). С. 8–27.

Дианова Т. В., Костюхина Л. М., Поздеева И. В. Описание рукописей библиотеки Иоси-
фо-Волоколамского монастыря из Епархиального собрания ГИМ // Книжные цен-
тры древней Руси. Иосифо-Волоколамский монастырь как центр книжности: [сбор-
ник] / ред. Д. С. Лихачев. Ленинград: Наука, ленинградское отд-ние, 1991. С. 122–415.

Желтов М., диак. Григорий Синаит прп. Литургические тексты, надписываемые именем 
Григория Синаита // Православная энциклопедия. 2006. Т. 13. С. 58–60.

Исихазм. Аннотированная библиография / ред. С. С. Хоружего. Москва: Издательский 
Совет РПЦ, 2004.

Каталог славяно-русских рукописных книг XV века, хранящихся в Российском государ-
ственном архиве древних актов / сост. И. Л. Жучкова, Л. В. Мошкова, А. А. Турилов. 
Москва: «Древлехранилище», 2000.

Каталог славяно-русских рукописных книг XVI века, хранящихся в Российском государ-
ственном архиве древних актов. Вып. 3: Сборник аскетический — «Священные па-
раллели» Иоанна Дамаскина / сост. И. Л. Жучкова, Б. Н. Морозов, Л. В. Мошкова. 
Москва: Индрик, 2020.



315ВИЗА Н Т ИЙСКИЕ И С Л А ВЯНО-Р УССКИЕ А К АФИС Т Ы В Н АЧ. X V—X V I ВВ.

Кучкин В. А. О времени написания Буслаевской Псалтири // Древнерусское искусство. Ру-
кописная книга. Москва: Наука, 1972. С. 218–225.

Леонид (Кавелин), архим. Систематическое описание славяно-российских рукописей со-
брания графа А. С. Уварова: [в 4 ч.]. Ч. 2. Отделы X–XIII. Москва: Тип. А. И. Мамон-
това, 1893.

Леонид (Кавелин), архим. Систематическое описание славяно-российских рукописей со-
брания графа А. С. Уварова: [в 4 ч.]. Ч. 4. Отделы XVII–XVIII. Москва: Тип. А. И. Ма-
монтова, 1894.

Лукьянов В. В. Краткое описание коллекции рукописей Ярославского областного крае-
ведческого музея. Ярославль: Ярославская областная тип., 1958. (Краеведческие 
записки; вып. 3). 

Лурье Я. С. Феодосий Бывальцев // Словарь книжников и книжности Древней Руси / ред. 
Д. С. Лихачев. Вып. 2: Вторая половина XIV–XVI в. Ч. 2: Л–Я. Ленинград: Наука, ле-
нингр. отд-ние, 1989. С. 456–457.

Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церкви: [в 12 т.]. Т. 8. Санкт-Петербург: Тип. 
Ю. А. Бокрама, 1877.

Никольский А. И. Описание рукописей, хранящихся в архиве святейшего правительству-
ющего Синода: [в 2 т.]. Т. 1: Рукописи богослужебные. Санкт-Петербург: Синод. 
тип., 1904. 

Печников М. В. Феодосий (Бывальцев), свт., митр. всея Руси // Православная энциклопе-
дия. 2023. Т. 71. С. 388–391.

Попов А. В. Православные русские акафисты, изданные с благословения Святейшего Си-
нода. История их происхождения и цензуры, особенности содержания и построе-
ния. Казань: Типо-лит. Имп. Университета, 1903.

Попов А. В. Православные русские акафисты. Москва: Изд. Московской Патриархии РПЦ, 
2013. («Литургическая библиотека»).

Прохоров Г. М. К истории литургической поэзии: гимны и молитвы патриарха Филофея 
Коккина // Труды Отдела древнерусской литературы. 1972. Т. 27. С. 120–149.

Прохоров Г. М., Розов Н. Н. Перечень книг Кирилла Белозерского // Труды Отдела древне-
русской литературы. 1981. Т. 36. С. 353–378.

Темчин С. Ю. Киево-печерский иеромонах Мартирий (XV в.): уточнение объема творче-
ства // Senoji Lietuvos literatūra. 2023. Кn. 56. P. 90–105.

Тиганова Л. В. Собрание Иосифо-Волоколамского монастыря. Фонд № 113. Дополни-
тельная опись к печатному описанию иером. Иосифа / ГБЛ. Отдел рукописей. Мо-
сква, 1972. [Машинопись].

Турилов А. А. Гимнографическое наследие Франциска Скорины в рукописной традиции 
(к вопросам описания) // Всесоюзная научная конференция «Проблемы научного 
описания рукописей и факсимильного издания памятников письменности»: Те-
зисы докладов. Ленинград: БАН, 1979. С. 45–46.

Турилов А. А. Предварительный список славяно-русских рукописных книг XV в., храня-
щихся в СССР. Москва: ИНИОН АН СССР, 1986.



316 ИЕР ОМОН А Х Д А ЛМ АТ (ЮД ИН), Свящ енник Иоанн  Перминов 

Турилов А. А., Казачков Ю. А., Никифорова А. Ю. и др. Акафист // Православная энцикло-
педия. 2000. Т. 1. С. 371–381.

Ухова Т. Б. Каталог миниатюр, орнамента и гравюр собраний Троице-Сергиевой Лавры 
и Московской духовной академии // Записки отдела рукописей. Вып. 22. Москва: 
Книга, 1960. С. 74–193.

Филарет (Гумилевский), архиеп. Исторический обзор песнопевцев и песнопения грече-
ской Церкви. Санкт-Петербург: Тип. Э. Праца, 1860.

Шевырёв С. П. История русской словесности: Лекции. Ч. 3: Столетия XIII, XIV и нач. XV. 
Санкт-Петербург: Тип. Императорской Академии наук, 1887.

Naumow A. E., Kaszlej A., Naumow E., Stradomski J. Rękopisy cerkiewnosłowiańskie w Polsce: 
katalog. Kraków: Scriptum, 2004.



ПРАКТИЧЕСК А Я ТЕОЛОГ ИЯ

АНАЛИЗ ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ 
ПРАВОСЛАВНОЙ 
ПРАКТИЧЕСКОЙ ТЕОЛОГИИ 
И ЮРИДИЧЕСКОЙ НАУКИ 
НА ПРИМЕРЕ БОГОСЛОВСКОГО 
ИССЛЕДОВАНИЯ ПРАВОВОЙ КАТЕГОРИИ 
«СПРАВЕДЛИВОСТЬ»

Артём Рональдович Айрапетов
специалист юриспруденции, магистр юриспруденции
аспирант, начальник отдела магистратуры Общецерковной 
аспирантуры и докторантуры имени святых 
равноапостольных Кирилла и Мефодия 
115035, г. Москва, ул. Пятницкая, д. 4/2, стр. 1
aartemios@mail.ru

Олег Леонидович Васильев
доктор юридических наук, доцент
исполняющий обязанности заведующего, профессор кафедры 
уголовного процесса, правосудия и прокурорского надзора 
юридического факультета Московского государственного 
университета имени М. В. Ломоносова
119991, г. Москва, ул. Ленинские горы, д. 1
olegleva@yandex.ru

Для цитирования: Айрапетов А. Р., Васильев О. Л. Анализ взаимодействия православной 
практической теологии и юридической науки на примере богословского исследования 
правовой категории «справедливость» // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 317–335. 
DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.016

Аннотация� УДК 2-67:34.01 (470)
Целями настоящей статьи являются обоснование фундаментального влияния на жиз-
неспособность и функционирование современной российской правовой системы её бо-
гословских первооснов, одновременно являющихся традиционными для неё ценностя-
ми, а также определение свойств междисциплинарности теологического исследования, 



318 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

в рамках которого взаимодействуют и разграничиваются такие научные дисциплины 
как православная практическая теология и юриспруденция. Для формирования прин-
ципов методологии практических теологических исследований в части исследования 
вступления Церкви в юридическую действительность, рассматривается проблематика 
разграничения юридической и исторической наук, возникающая в связи с проведением 
данных исследований в опредёленных хронологических рамках. Теоретическое осмыс-
ление влияния подходов православного богословия к правовым категориям на примере 
практических судебных решений приводит авторов к выводу о действии принципа спра-
ведливости в юридическом смысле, основа которого при этом выработана внутри тра-
диционных для Православной Церкви, культуры и православного правосознания ценно-
стей, в связи с чем применение в правовой действительности данного фундаментального 
правового принципа невозможно вне православного богословского его осмысления ме-
тодами православной практической теологии как академической научной дисциплины.

Ключевые слова: богословский метод, правовая действительность, правоотношения, 
Церковь и государство, право, практическая теология, справедливость, экклесиология.

Статья поступила в редакцию 8.10.2025; одобрена после рецензирования 22.10.2025

An Analysis of the Interaction Between Orthodox Practical 
Theology and Legal Science on the Example of Theological 

Research of the Legal Category of Justice

Artem R. Ayrapetov
Specialist in Law, Master of Laws 
PhD student and head of the Master’s Program Office at the Saints Cyril and 
Methodius Theological Institute for Postgraduate and Doctoral Studies
4/2, Bldg. 1, Pyatnitskaya st., Moscow 115035, Russia
aartemios@mail.ru 
http://orcid.org/0009-0000-3040-001

Oleg L. Vasilyev
Doctor of Legal Sciences, Associate Professor
acting head and Professor at the Department of Criminal Procedure, Justice, and 
Prosecutorial Supervision, Faculty of Law, Lomonosov Moscow State University 
1 Leninskie Gory, Moscow 119991, Russia
olegleva@yandex.ru

For citation: Ayrapetov, Artem R., Vasilyev, Oleg L. “An Analysis of the Interaction Between 
Orthodox Practical Theology and Legal Science on the Example of Theological Research of 
the Legal Category of Justice”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 317–335 (in Russian). 
DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.016



319ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

Abstract. The objectives of this article are to substantiate the fundamental influence on the vi-
ability and functioning of the modern Russian legal system of its theological foundations, which 
are at the same time traditional values for it, as well as to determine the properties of interdis-
ciplinary theological research, within which such scientific disciplines as theology and jurispru-
dence interact and differentiate. In order to form the principles of the methodology of practical 
theological research in terms of the study of the Churchʼs entry into legal reality, the problems 
of distinguishing the legal and historical sciences that arise in connection with the conduct of 
these studies in a certain chronological framework are considered. In addition, in theological 
studies aimed at studying the issues of the Churchʼs participation in legal relations, which are 
currently classified as practical theological studies, using the example of applying the method-
ology of legal science to the principle of «justice», the use of theological approaches to assessing 
this element of legal reality is demonstrated. The authors draw conclusions about the theolog-
ical attitude to the legal principle of «justice», expressed already in the Holy Scriptures, as well 
as about the attitude to this category in the works of legal philosophers, jurists and in the legal 
positions of the highest judicial instances of the Russian Federation. A theoretical understanding 
of the influence of Orthodox theologyʼs approaches to legal categories on the example of prac-
tical court decisions leads the authors to the conclusion that the principle of justice operates 
in the legal sense, the basis of which is developed within the values traditional to the Orthodox 
Church, culture and Orthodox legal consciousness, and therefore the application of this funda-
mental legal principle in legal reality is impossible outside of its Orthodox theological concep-
tualization by the methods of Orthodox practical theology as an academic scientific discipline.

Keywords: theological method, legal reality, legal relations, imperium et sacerdotium, law, 
practical theology, justice, ecclesiology.

The article was submitted on 10/8/2025; approved after reviewing on 10/22/2025



320 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

Введение. Российский опыт взаимодействия 
и разграничения методологий истории 

и правоведения как гуманитарных научных 
дисциплин

В современной научной литературе отмечается значимость комплекс-
ных научных исследований — межотраслевых и междисциплинарных, 
как в рамках одной отрасли науки, так и в рамках различных отраслей 
науки. При этом сегодня одной из наиболее важных задач, стоящих 
перед различными богословскими (теологическими) исследованиями 
становится разрешение некоторых фундаментальных вопросов, связан-
ных с разграничением и одновременно взаимодействием таких отрас-
лей научного знания как юридическая наука и практическая теология, 
особенно в части вопроса пересечения их объекта, предмета и методо-
логии при исследованиях канонического права или правовых отноше-
ний с участием Православной Церкви при её взаимодействии с прочи-
ми субъектами правовой действительности, а также при построении 
Церковью внутри себя системы юридизированных отношений со сво-
ими членами и каноническими подразделениями.

В этом контексте необходимо отметить существующую в настоя-
щее время проблему, возникающую при осуществлении исследований 
комплексного характера по теологии, которые часто включают в себя 
анализ правового материала, регулирующего правоотношения между 
Церковью и государством, или разбор оснований возникновения ка-
нонических норм и их значение в системе иных норм, когда в рамках 
указанных работ участие Церкви в правоотношениях анализируется 
в определённых хронологических рамках и осуществляется попытка 
изучения данной проблематики с позиций богословской науки, одна-
ко корректное, обоснованное, соответствующее сложившейся научной 
традиции определение характера объекта и предмета исследования, 
а также соответствующей им методологии, взятых в контексте теоло-
гической науки, при написании и дальнейшем обсуждении данных ра-
бот в настоящее время не имеет широкого распространения.

Представляется целесообразным для целей настоящей работы по-
пытаться в первую очередь проанализировать характер взаимодействия 
исторического компонента в исследованиях с юридическим, и уже только 
затем подойти к вопросу взаимодействия теологии как академической 
научной дисциплины с юридической наукой при имеющемся факте ком-
плексного характера исследований участия Церкви в правоотношениях, 



321ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

в том числе в рамках православной практической теологии, на приме-
ре анализа юридической категории «справедливость».

В связи с частым рассмотрением в работах на стыке теологии 
и права предмета исследования в определённых хронологических рам-
ках на практике, при написании или при защите работ в учебных и на-
учных учреждениях, возникает вопрос разграничения и соотношения 
юридической и исторической научных дисциплин, что выражается ча-
сто в методологии теологического исследования, наименовании дан-
ных работ и критериях их оценки научным и профессиональным со-
обществом. Хотелось бы в этом случае привести в качестве примера 
мнение заведующего кафедрой истории государства и права юридиче-
ского факультета, доктора юридических наук, профессора Владимира 
Алексеевича Томсинова, согласно которому историческая наука и на-
ука истории права представляют собой принципиально различные об-
ласти научного знания. Это две науки, отличающиеся одна от другой — 
целями, задачами, объектом и методологией исследования.

Он отмечает: 
«На правовой памятник можно смотреть как на источник сведений 
о прошлой общественной жизни, но можно также видеть в нем со-
брание юридических конфликтов, постоянно возникающих в обще-
ственной жизни, и соответствующих этим конфликтам способов их 
разрешения. В первом случае проявляет себя чисто исторический 
взгляд на правовой памятник, во втором — взгляд юридический, 
присущий историко-правовой науке. История права — это не какое
то приложение к общеисторической науке или введение в юри-
спруденцию, подготавливающее студентов к усвоению отраслевых 
юридических дисциплин, а самостоятельная юридическая наука 
фундаментального характера, призванная давать базовые знания 
в области юриспруденции, формирующая корневую систему юри-
дических знаний»1. 

В данном случае специально приводится значительный отрезок 
мнения профессора Владимира Алексеевича Томсинова как одного из ве-
дущих на данный момент учёных и специалистов в России по истории 
права и государства, чтобы показать, что комплексный характер ис-
следования, имеющего при этом определённые хронологические рам-
ки, не относит автоматически данное исследование к историческим. 

1	 Томсинов В. А. У юриспруденции есть история, но нет прошлого. С. 2–3. Ответ профессо-
ра В. А. Томсинова представлен на его личном официальном сайте. URL: http://tomsinov.
com/IGPZS/tomsinov_v.a-u_jurisprudencii_est_istorija-no_net_.pdf



322 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

Важнейшим обстоятельством для отнесения темы и содержания иссле-
дования является объект и предмет исследования, предопределяющие 
характер методологии, а также целей и задач исследования.

Хотелось бы обратиться к истории данного вопроса. Разграниче-
ние и одновременно взаимодействие между юридическими и истори-
ческими отраслями в российской науке проведено достаточно давно. 
Так, профессор Юридического факультета императорского Москов-
ского университета Федор Лукич Морошкин (1804–1857) утверждал: 

«Система представлений о праве, основанная на его идее и служа-
щая первообразом действительных законодательств, есть наука пра-
ва, живое развитие законодательств под условиями внешнего бы-
тия есть история права. В той и другой живет и действует одна и та 
же идея. Наука права и история права суть одно и то же, с той раз-
ницей, что первая повествует языком отвлеченных понятий; дру-
гая догматизирует языком явлений»2. 

Юриспруденция изначально преподавалась на Юридическом фа-
культете Московского университета, который М. В. Ломоносов в письме 
И. И. Шувалову об учреждении Московского университета (19 мая — 19 
июля 1754 г.) упоминает первым и который получил свой статус — ста-
тус факультета, с момента основания, а если быть точнее — уже в про-
екте об учреждении Московского университета, который был утверж-
дён императрицей Елизаветой Петровной 12 января 1755 г. Данный 
факультет составляли кафедры «всеобщей юриспруденции», «юри-
спруденции российской (российского права)» и «политики (истории 
международных отношений и права)». Т. е. история права была вклю-
чена в преподавание в рамках факультета уже с основания Московско-
го университета. 

Преподавание истории права было сохранено и на Отделении нрав-
ственных и политических наук (1804–1835 гг.), учреждённого 5 ноября 
1804 г. в результате утверждения императором Александром I нового 
Устава Московского университета, унаследовавшего данную дисципли-
ну за Юридическим факультетом, который вновь включил в себя пре-
подавание науки истории права в своих стенах с даты принятия нового 
устава 26 июля 1835 г. и до окончания существования Императорского 
Московского университета. 

В то же время история преподавалась в рамках кафедры «истории 
(универсальной, российской, древности и геральдики)» Философского 

2	 Морошкин Ф. Л. О постепенном образовании законодательств. Рассуждение для получе-
ния степени магистра этико-политических наук. Москва, 1832. С. 150–151.



323ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

факультета. Философский факультет при основании был, как сейчас 
можно было бы сказать, «подготовительным». 

Необходимо обратить внимание, что исследовательские и пре-
подавательские труды вышеуказанного профессора Ф. Л. Морошкина3 
осуществлялись на юридическом факультете императорского Москов-
ского университета не только задолго до создания 26 января 1850 г. 
Историко-филологического факультета МГУ, но даже и до образова-
ния в составе Философского факультета 26 июля 1835 г. историко-фи-
лологического отделения4. 

Поэтому история не имела никогда в академическом смысле пре
имущества перед юриспруденцией при проведении исследований, имев-
ших своей целью анализ правовых, канонических категорий и явлений, 
в том числе рассматриваемых в определённых хронологических рамках.

Сегодня наука истории государства и права является одной из трёх 
общих юридических наук и совмещает в себе методы одновременно 
юридической и исторической наук, но сохраняет свою правовую при-
роду как наука, так как данные методы направлены на исследование 
юридического объекта и предмета исследования5.

Подходы к формированию взаимодействия методов 
теологии и юридической науки в исследованиях, 

направленных на изучение проблематики участия 
Церкви в правоотношениях

В части проблематики работ по теологии, как исторической, так и прак-
тической, имеющей сегодня аналогичные проблемы в части разгра-
ничения, необходимо руководствоваться традиционным взглядом 
на определение темы и содержания научного исследования. Тема и со-
держание непосредственно призваны отражать характер, сущность объ-
екта и предмета исследования, чтобы, успешно применяя адекватную им 

3	 Окончил отделение нравственных и политических наук Московского университета 
(1831 г.). Магистр (1833 г.). Доктор прав (1837 г.). Экстраординарный профессор (1835 г.), 
ординарный профессор кафедры гражданских законов, общих, особенных и местных 
(1838–1857 гг.) юридического факультета. Тема магистерской диссертации «О постепен-
ном образовании законодательств». Тема докторской диссертации «О владении по на-
чалам российского законодательства». Читал курс «Гражданские законы».

4	 Данные фактические обстоятельства предоставляются открыто Аналитической службой 
МГУ имени М. В. Ломоносова, ведущей Летопись Московского университета, на её офи-
циальном сайте: URL: https://letopis.msu.ru/peoples/823

5	 Исаев М. А. История государства и права зарубежных стран. Т. 1: Введение в историю пра-
ва. Древний мир: [учебник для академического бакалавриата]. Москва, 32015. С. 10–31.



324 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

методологию, получить результат — достичь целей, решить задачи, на-
сколько возможно приблизиться к разрешению проблемы исследования. 

Так, паспорт научной специальности «5.11.3. Практическая теоло-
гия (по исследовательскому направлению: православие, ислам, иудаи-
зм, протестантизм)» прямо указывает на направленность исследований 
в рамках Православия: 1.2. Каноническое право. История и методоло-
гия права христианских конфессий. Источники канонического права. 
Правовые отношения церкви и государства. Брачное право и церков-
ная судебная система.

Уже одно такое содержание паспорта, включающее категории 
«право» и «правовые отношения», прямо указывает, что в данной части 
«5.11.3. Практическая теология» следует за правовыми науками в ис-
следованиях, так как предмет их в этой части пересекается с юриспру-
денцией, т. е. рассматривается в рамках юридической действительно-
сти. Важной отличительной чертой является специальная характерная 
черта — наличие Церкви (в широком смысле) в предметно-объектовой 
части исследования. Ровно также разграничивается от самой истори-
ческой науки «5.11.2. Историческая теология», которая обязана учиты-
вать церковную специфику в исторических исследованиях. 

Церковная специфика не приводит к смешению исторического 
и правового компонента в соответствующих научных специальностях 
«5.11.2. Исторической теологии» и «5.11.3. Практической теологией» 
и в паспортах данных научных специальностей, а разграничение их 
«Исторического общего» и «Юридического» компонентов, даже в слу-
чаях, когда речь идет о «Историко-правовом» элементе в исследова-
нии, сохраняет принципы в части методологии, предмета и объекта 
данных базовых дисциплин (истории и истории права), при их соеди-
нении с церковной тематикой.

В этом смысле представляется важным указать на традиционное 
для юриспруденции в целом определение объекта и предмета в иссле-
дованиях, включающих правовую проблематику, юридический ком-
понент, и их системную связь друг с другом. На сегодняшний день 
российская юриспруденция как наука в лице наиболее авторитетных 
представителей своего академического сообщества прямо указывает, 
что объектом юридического диссертационного исследования являются 
общественные отношения, значимые для правовой науки, а предметом 
признаются закономерности возникновения, развития и функциони-
рования данных общественных отношений в рамках правового аспек-
та, правовые нормы, регулирующие данные общественные отношения 



325ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

и сама правовая наука6, иными словами, объектом юридической нау-
ки является юридическая (правовая) действительность во всей своей 
полноте и своём многообразии. 

Из всего вышесказанного необходимо сделать следующий вывод: 
диссертационные исследования в рамках «5.11.3. Практическая теоло-
гия», к примеру, при изучении проблематики правоотношений Церк-
ви и государства, осуществляются на стыке теологии и юриспруденции 
как смежной для неё науки. При этом в силу того, что у юриспруден-
ции есть собственная историко-юридическая научная дисциплина — 
история государства и права, то исторический компонент в таких ис-
следованиях не является стыком с историей как наукой, но всё также 
находится на стыке с юридической дисциплиной — историей государ-
ства и права. 

Соответственно, явление объективной реальности — Церковь Хри-
стова и непосредственно связанные с ней отношения, являются объ-
ектом исследований в рамках теологии, а предмет исследования и ме-
тодология диссертационного исследования будут зависеть от аспекта, 
«точки взгляда» исследователя на этот объект и раскрываемых им 
свойств объекта. 

Именно данным обстоятельством обусловлено наличие не одной, 
а сразу трёх научных специальностей по теологии и соответствующих 
им паспортов научных специальностей. В Практической теологии, там, 
где речь идёт о канонических нормах Церкви или об участии Церкви 
в правоотношениях, т. е. о вступлении Церкви в юридическую действи-
тельность, даже при обращении к истории данных правоотношений, 
доминирует методология научной юриспруденции, которая применя-
ется в рамках генерального метода православного богословия (теоло-
гии), а предмет исследования находится на стыке теологии и юриспру-
денции, в частности отраслевой научной дисциплины — истории права.

Теологические подходы к исследованию правового 
принципа «справедливости»

Для целей настоящего исследования представляется обоснованным от-
дельное рассмотрение вопроса разграничения и взаимодействия эле-
ментов (компонентов) юридической науки и практической православной 

6	 Кузнецова О. А., Захаркина А. В. Объект и предмет исследования в цивилистических дис-
сертациях // Методологические проблемы цивилистических исследований. 2019. № 1. 
С. 224; Попондопуло В. Ф. Объект и предмет юридической науки // Правоведение. 2016. 
№ 5 (328). С. 70.



326 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

теологии (богословия) на примере исследования категории «справед-
ливость» на стыке указанных научных дисциплин. Анализ данной ка-
тегории видится небесполезным для целей развития православного бо-
гословия (теологии) в той её рациональной, логической части, которая 
предстаёт в качестве академической научной дисциплины.

Одной из фундаментальных идей в области правовой доктрины 
и практики юридической деятельности является категория «справед-
ливости». История осмысления справедливости имеет богатый опыт 
в истории юридической мысли, а также философии права. Однако, 
как будет показано ниже, данная категория часто встречается также 
в Священном Писании и Предании Церкви. Богословское осмысление 
и теологические основы справедливости, тем самым, свидетельству-
ют о факте того, что справедливость является не только явлением на-
учной и правовой действительности, не только философской катего-
рией, но прежде всего является частью церковной Традиции, а значит 
включена в священную реальность Церкви.

Применительно к праву «справедливость», можно утверждать, 
что она является правовым принципом, поскольку отвечает всем кри-
териям такового. Приведем наиболее важные аргументы в пользу дан-
ного утверждения ниже. 

Во-первых, справедливость, как отмечалось в отечественной 
и зарубежной литературе, являет собой прежде всего правовую 
идею, принцип, начало. Не являясь правовой нормой или правилом 
поведения, справедливость потому не имеет легального определения 
в каком-либо нормативном акте, законе. Таким образом, будучи 
всеобъемлющим принципом, пронизывающим всю систему правовых 
норм, справедливость не может быть детерминирована чьей-либо 
субъективной волей или стремлением совершить справедливое либо 
несправедливое действие7.

Во-вторых, справедливость, предстаёт в виде нравственного и эти-
ческого начала, блага, призванного гармонизировать бытие отдельных 
лиц и целых сообществ. Справедливость не является абстрактной иде-
ей, но существует внутри реальных отношений, в частности правовых, 

7	 Пресняков М. В. Конституционная концепция принципа справедливости. Москва, 2009; 
Канарш Г. Ю. Социальная справедливость с позиций натурализма и волюнтаризма // Гу-
манитарные науки: теория и методология. 2005. № 1. С. 102; Дворкин Р. Справедливость 
и права // Отечественные записки. 2003. № 2 (10). С. 128–137; Дыльнова Т. В. Социальная 
справедливость как основа консолидации и развития современного российского обще-
ства: [дис... докт. социол. наук: 22.00.04]. Саратов, 2005. С. 25.



327ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

людей, в связи с чем отказ от данного принципа и его нарушение, раз-
рушают данные отношения. История человечества богата примера-
ми, когда отсутствие справедливости (несправедливость) приводила 
к мощному активному протесту людей, в первую очередь в правовых 
рамках. Последнее является закономерным следствием нарушения 
данного принципа. 

В-третьих, развитие правовой системы России на основе принципа 
справедливости отвечает интересам граждан, чьи субъективные пра-
ва призвана защищать данная правовая система, но также и отвечает 
интересам государства и публичной власти, так как устойчивость Рос-
сийской государственности, легитимность и авторитет государствен-
ной власти напрямую зависит от качества правовой системы.

В-четвёртых, с позиций конституционного права как научной юри-
дической дисциплины, а также конституционного права и законода-
тельства как соответствующих действующих отраслей системы права 
и законодательства России, идея и принцип справедливости напрямую 
закреплены в тексте нормативного акта высшей юридической силы 
и прямого действия — Конституции РФ, где в преамбуле говорится: 

«Мы, многонациональный народ Российской Федерации, соеди-
ненные общей судьбой на своей земле, утверждая права и свобо-
ды человека, гражданский мир и согласие, сохраняя исторически 
сложившееся государственное единство, исходя из общепризнан-
ных принципов равноправия и самоопределения народов, чтя па-
мять предков, передавших нам любовь и уважение к Отечеству, 
веру в добро и справедливость, возрождая суверенную государ-
ственность России и утверждая незыблемость ее демократической 
основы, стремясь обеспечить благополучие и процветание России, 
исходя из ответственности за свою Родину перед нынешним и бу-
дущими поколениями, сознавая себя частью мирового сообщества, 
принимаем Конституцию Российской Федерации». 

При этом важно понимать, что Основной закон, которым является Кон-
ституция РФ, устанавливает единый правовой режим на территории 
всей страны и предопределяет принципы функционирования, форму 
и содержание всего законодательства и нормативно-правового регу-
лирования в Российской Федерации в целом. 

В-пятых, важно отметить факт того, что «справедливость» как пра-
вовой принцип существует в системной и неразрывной связи с други-
ми юридическими принципами, вне связи с которыми она теряет своё 
содержание, впрочем, как и другие принципы без справедливости ста-
новятся отвлечёнными абстрактными категориями, иными словами 



328 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

в таком случае вся система принципов права потеряет свою целост-
ность и будет разрушена.

Таким образом справедливость по юридико-формальным свой-
ствам является правовым принципом, что отмечалось не только пра-
воведами современности, но и дореволюционного периода, а также 
советскими учёными-юристами, в частности С. С. Алексеевым8, З. В. Ма-
каровым9, А. Ф. Черданцевым10 и другими11.

Обращался к вопросам правового понимания «справедливости» 
и неоднократно, Конституционный Суд Российской Федерации, чьи 
правовые позиции играют ключевую роль в поддержании режима 
верховенства действия Основного закона и режима законности в це-
лом, регулируют вопросы соответствия правоприменительной прак-
тики Конституции РФ на всей территории России12. Конституционный 
Суд РФ относит справедливость к принципам права. В частности, в По-
становлении Конституционного Суда РФ от 02.02.1996 N 4-П «По делу 
о проверке конституционности пункта 5 части второй статьи 371, части 
третьей статьи 374 и пункта 4 части второй статьи 384 Уголовно-про-
цессуального кодекса РСФСР в связи с жалобами граждан К. М. Куль-
нева, В. С. Лалуева, Ю. В. Лукашова и И. П. Серебренникова» говорится: 

«справедливость как основополагающая идея находит свое закрепле-
ние и во вводных положениях к Конституции Российской Федерации». 

В другом случае, в Постановлении Конституционного Суда РФ 
от 21.05.2013 N 10-П «По делу о проверке конституционности частей 
второй и четвертой статьи 443 Уголовно-процессуального кодекса 
Российской Федерации в связи с жалобой гражданина С. А. Первова 
и запросом мирового судьи судебного участка N 43 города Кургана» 
утверждается следующее: 

8	 Алексеев С. С. Собрание сочинений. Т. 3: Проблемы теории права: Курс лекций. Москва, 
2010. С. 106.

9	 Макарова З. В. Справедливость в уголовном судопроизводстве // Вестник Южно-Ураль-
ского государственного университета. Серия «Право». 2012. № 7. С. 55.

10	 Черданцев А. Ф. Теория государства и права: [учеб. для вузов]. Москва, 2002. С. 187.
11	 См.: Нажимов В. П. Справедливость как принцип правосудия и важнейшее свойство при-

говора в СССР // Принцип справедливости при осуществлении правосудия по уголов-
ным делам. Межвузовский тематический сборник научных трудов. Калининград, 1989. 
С. 3–12.

12	 См.: пп «а», п. 1 ч. 1 ст. 3 Федерального конституционного закона от 21.07.1994 N 1-ФКЗ 
«О Конституционном Суде Российской Федерации»; Федеральный конституционный за-
кон от 28.12.2016 N 11-ФКЗ О внесении изменений в Федеральный конституционный 
закон «О Конституционном Суде Российской Федерации».



329ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

«из принципов правового государства, справедливости и равенства 
всех перед законом и судом (статьи 1, 18 и 19 Конституции Россий-
ской Федерации) вытекает обращенное к законодателю требование 
определенности, ясности, недвусмысленности правовых норм и их со-
гласованности в системе действующего правового регулирования...». 

В Постановлении Конституционного Суда РФ от 19.04.2010 N 8-П «По 
делу о проверке конституционности пунктов 2 и 3 части второй статьи 
30 и части второй статьи 325 Уголовно-процессуального кодекса Рос-
сийской Федерации в связи с жалобами граждан Р. Р. Зайнагутдинова, 
Р. В. Кудаева, Ф. Р. Файзулина, А. Д. Хасанова, А. И. Шаваева и запросом 
Свердловского областного суда», упоминая в различных контекстах ка-
тегорию «справедливое» 27 раз, высший орган конституционного пра-
восудия и контроля указывает на следующее: 

«Конкретизируя гарантии права на судебную защиту в соответствии 
с общеправовыми принципами справедливости и равенства, Кон-
ституция Российской Федерации устанавливает…». 

В Постановлении Конституционного Суда РФ от 11.05.2005 N 5-П «По 
делу о проверке конституционности статьи 405 Уголовно-Процессу-
ального Кодекса Российской Федерации в связи с запросом курганско-
го областного суда, жалобами уполномоченного по правам человека 
в Российской Федерации, производственно-технического кооператива 
«Содействие», общества с ограниченной ответственностью «Карелия» 
и ряда граждан» также говорится о справедливости как о принципе: 

«реализация общеправовых принципов справедливости и юридиче-
ского равенства при осуществлении судебной защиты в уголовном 
судопроизводстве, как это следует из статей 17 (часть 1), 19 (части 1 
и 2), 46, 49, 50, 52 и 123 (часть 3) Конституции Российской Федерации, 
предполагает предоставление сторонам <…> равных процессуальных 
возможностей по отстаиванию своих прав и законных интересов».

Русский философ Владимир Сергеевич Соловьёв утверждал: 
«… что такое право, как не выражение правды, а с другой стороны, 
к той же правде или справедливости, то есть к тому, что должно 
или правильно в смысле этическом, сводятся и все добродетели. Тут 
дело идет не о случайной одинаковости терминов, а о существенной 
однородности и внутренней связи самих понятий»13.

В этом смысле для понимания внутренней связи между катего-
рией справедливости в современном российском праве и её понима-
ния, свойственного традиции российской правовой культуры и системе 

13	 Соловьев В. С. Оправдание добра: нравственная философия. Москва, 2012. С. 521.



330 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

права России в рамках её исторического генезиса, представляется не-
обходимым обратиться к Преданию Церкви, которые и послужили ос-
нованием для образования правовой системы в России и формирова-
нию христианизированного правосознания, т. е. обратиться к тексту 
Священного Писания, в котором слово «справедливость» встречается 
в различных контекстах множество раз. 

В книге Второзаконие говорится: 
«и есть ли какой великий народ, у которого были бы такие справедли-
вые постановления и законы, как весь закон сей, который я предлагаю 
вам сегодня?» (Втор. 4, 8). 

В Книге пророка Исаии: 
«Горе тем, которые постановляют несправедливые законы и пишут 
жестокие решения, чтобы устранить бедных от правосудия и похи-
тить права у малосильных из народа Моего, чтобы вдов сделать до-
бычею своею и ограбить сирот. И что вы будете делать в день посе-
щения, когда придет гибель издалека? К кому прибегнете за помощью? 
И где оставите богатство ваше? (Ис. 10, 1–3). 

В Книге Товита читаем: 
«Ты же соблюдай закон и повеления и будь любомилостив и справед-
лив, чтобы хорошо было тебе» (Тов. 14, 9). 

В Книге Неемии: 
«И снисшел Ты на гору Синай и говорил с ними с неба, и дал им суды 
справедливые, законы верные, уставы и заповеди добрые» (Неем. 9, 13). 

В Книге Второзаконие говорится: 
«И дал я повеление судьям вашим в то время, говоря: выслушивайте 
братьев ваших и судите справедливо, как брата с братом, так и при-
шельца его» (Втор. 1, 6). 

В той же Книге можно определить несправедливость в поведении 
свидетеля: 

«Если выступит против кого свидетель несправедливый, обвиняя его 
в преступлении...» (Втор. 19, 16). 

Там же есть и такая норма: 
«Так должен ты смывать у себя кровь невинного, если хочешь делать 
[доброе и] справедливое пред очами Господа [Бога твоего]» (Втор. 21, 9). 

И далее: 
«не различайте лиц на суде, как малого, так и великого выслушивай-
те: не бойтесь лица человеческого, ибо суд — дело Божие; а дело, кото-
рое для вас трудно, доводите до меня, и я выслушаю его» (Втор. 1, 17). 



331ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

В Книге Премудрости Иисуса, Сына Сирахова, молитва: 
«Да даст нам Бог мудрость в нашем сердце — судить народ Его справед-
ливо, дабы не погибли блага их и слава их пребыла в роды их» (Сир. 45, 31). 

В Псалтири устами пророка спрашивает Бог: 
«Подлинно ли правду говорите вы, судьи, и справедливо судите, сыны 
человеческие?» (Пс. 57, 2). 

В Книге Премудрости Соломона имеется призыв: 
«Любите справедливость, судьи земли, право мыслите о Господе, и в про-
стоте сердца ищите Его, Он обретается неискушающими Его и являет-
ся не неверующим Ему. Ибо неправые умствования отдаляют от Бога, 
и испытание силы Его обличит безумных. В лукавую душу не войдет пре-
мудрость и не будет обитать в теле, порабощенном греху, ибо святый 
Дух премудрости удалится от лукавства и уклонится от неразумных 
умствований, и устыдится приближающейся неправды. Человеколюби-
вый дух — премудрость, но не оставит безнаказанным богохульствую-
щего устами, потому что Бог есть свидетель внутренних чувств его 
и истинный зритель сердца его, и слышатель языка его. Дух Господа на-
полняет вселенную и, как все объемлющий, знает всякое слово. Посему 
никто, говорящий неправду, не утаится, и не минет его обличающий 
суд. Ибо будет испытание помыслов нечестивого, и слова его взойдут 
к Господу в обличение беззаконий его; потому что ухо ревности слы-
шит все, и ропот не скроется. Итак, хранитесь от бесполезного ро-
пота и берегитесь от злоречия языка, ибо и тайное слово не пройдет 
даром, а клевещущие уста убивают душу. Не ускоряйте смерти заблу-
ждениями вашей жизни и не привлекайте к себе погибели делами рук 
ваших. Бог не сотворил смерти и не радуется погибели живущих, ибо 
Он создал все для бытия, и все в мире спасительно, и нет пагубного 
яда, нет и царства ада на земле. Праведность бессмертна, а неправ-
да причиняет смерть: нечестивые привлекли ее и руками и словами, 
сочли ее другом и исчахли, и заключили союз с нею, ибо они достойны 
быть ее жребием» (Прем. 1, 1–16). 

В Книге Премудрости Иисуса, Сына Сирахова, также говорится 
как бы к судьям: 

«Всякий подарок и несправедливость будут истреблены, а верность 
будет стоять вовек» (Сир. 40, 12). 

В Книге пророка Захарии читаем: 
«И было слово Господне к Захарии: так говорил тогда Господь Саваоф: 
производите суд справедливый и оказывайте милость и сострадание 
каждый брату своему» (Зах. 7, 8 — 7, 9). 



332 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

И, наконец, приведём свидетельства употребления слова «справедли-
вость» в Новом Завете. В Евангелии от Иоанна: 

«Ибо у тебя было пять мужей, и тот, которого ныне имеешь, не муж 
тебе; это справедливо ты сказала» 

«пять бо мужей имела еси, и ныне, егоже имаши, несть ти муж: се во-
истинну рекла еси» (Ин. 4, 18). 

В другом случае в Новом Завете читаем: 
«Взяв их, очистись с ними, и возьми на себя издержки на жертву за них, 
чтобы остригли себе голову, и узнают все, что слышанное ими о тебе 
несправедливо, но что и сам ты продолжаешь соблюдать закон» 

«сия поим очистися с ними и иждиви на них, да острижут си главы: 
и разумеют вси, яко возвещенная им о тебе ничтоже суть, но пребы-
ваеши и сам закон храня?» (Деян. 21, 24). 

У святого Апостола Павла: 
«Всегда по справедливости мы должны благодарить Бога за вас, бра-
тия, потому что возрастает вера ваша, и умножается любовь каж-
дого друг ко другу между всеми вами» 

«Благодарити должни есмы Бога всегда о вас, братие, якоже достой-
но есть, яко превозрастает вера ваша, и множится любовь единаго 
коегождо всех вас друг ко другу» (2 Фес. 1, 3). 

Как видно из приведённых цитат Священного Писания, «спра-
ведливость» несёт в себе смыслы: «праведность», «правда», «угод-
ность», «удобство», «достойность», «истина», «месть» (в смысле «воз-
мездия»), «судебный». При этом слово «несправедливый» понимается 
ещё и как «злой», «ничтожный». В совокупности имеет место и эмоци-
ональная оценка данной категории, и объективная, в том числе прак-
тическая её ценность, т. е. имеется одновременно три проявления спра-
ведливости в объективной реальности: материальная, формальная 
и субъективная. Однако при всём этом многообразии, явно преоблада-
ющим является смысловой оттенок справедливости как правды и ис-
тины. Можно ссылаться и на другие места в Священном Писании, од-
нако вышеприведённых примеров из Ветхого и Нового Заветов вполне 
достаточно, чтобы сделать вывод о том, насколько важна справедли-
вость в суде, справедливость, неразделимо ассоциирующаяся с правдой. 

Именно понятая в данном смысле «справедливость», основанная 
на христианских принципах и включённая в таком христианизиро-
ванном виде в правосознание, в русскую культуру в целом и в право-
вую культуру в частности, включая и систему права России, категория 



333ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

«справедливости» содержится в тексте Конституции РФ и отражена 
в словах 

«чтя память предков, передавших нам веру в добро и справедливость». 

Далее уже посредством самого текста Основного закона Консти-
туционный суд РФ разъясняет данный принцип справедливости в от-
ношении сути правосудия, в частности высказывая в Постановлении 
Конституционного Суда РФ от 02.02.1996 N 4-П «По делу о проверке кон-
ституционности пункта 5 части второй статьи 371, части третьей статьи 
374 и пункта 4 части второй статьи 384 Уголовно-процессуального ко-
декса РСФСР в связи с жалобами граждан К. М. Кульнева, В. С. Лалуева, 
Ю. В. Лукашова и И. П. Серебренникова» следующую правовую позицию: 

«ошибочное судебное решение не может рассматриваться как спра-
ведливый акт правосудия...». 

В силу данных обстоятельств справедливость формирует само правосу-
дие как последнюю реальную возможность человека и гражданина за-
щитить свои субъективные права и свой статус от посягательств и на-
рушений со стороны иных субъектов.

Заключение

Таким образом, после проведённого исследования можно утверждать, 
что справедливость является идеей, общим принципом для всего права, 
но при этом её существование в правовой действительности «небезраз-
лична» академической теологии (богословию), так как своё фундамен-
тальное начало она берёт в Священном Писании, т. е. является боже-
ственным установлением. Данная категория может и в значительной 
степени должна являться предметом глубоких междисциплинарных 
исследований, в частности исследований на стыке практической тео-
логии — православной теологии права и научной юриспруденции. На-
стоящая статья является скромным примером применения теологиче-
ского подхода к явлениям и категориям юридической действительности. 

Кроме того, уместно говорить о необходимости дальнейшей ин-
теграции в правовую практику, в частности Высших судебных ин-
станций Российской Федерации, концепций и подходов к опреде-
лению и толкованию категории справедливости, свойственных 
и соответствующих традиционным ценностям России. В последнем 
случае специалисты-юристы, судьи и все участники правоотноше-
ний, к которым применяется данный принцип и категория «справед-
ливости», в той или иной мере должны быть знакомы с православным 



334 А Р Т ЁМ Р ОН А ЛЬ ДОВИЧ А ЙРА ПЕ ТОВ, Олег Леонидович  Васильев

богословским подходом как к юридической действительности, так 
и к отдельным юридическим категориям, рассматриваемым пра-
вославной практической теологией — теологией права в контексте 
церковной Традиции. Данные исследования, которые необходимо 
продолжать, способны придать новый импульс фундаментальным 
и системным преобразованиям в Российском государстве, реализация 
которых будет способом практического формирования правоотноше-
ний между лицами на основе традиционных для России ценностей.

Источники

Морошкин Фёдор Лукич. [Летопись Московского университета.] [Электронный ресурс]. 
URL: https://letopis.msu.ru/peoples/823 (дата обращения: 20.10.2025).

Федеральный конституционный закон от 21.07.1994 N 1-ФКЗ «О Конституционном Суде 
Российской Федерации». [Электронный ресурс]. URL: https://www.consultant.ru/
document/cons_doc_LAW_4172/ (дата обращения: 20.10.2025).

Федеральный конституционный закон от 28.12.2016 N 11-ФКЗ О внесении изменений 
в Федеральный конституционный закон «О Конституционном Суде Российской 
Федерации». [Электронный ресурс]. URL: https://www.consultant.ru/document/cons_
doc_LAW_209835/ (дата обращения: 20.10.2025).

Литература

Алексеев С. С. Собрание сочинений: [в 10 т. + Справоч. т.]. Т. 3: Проблемы теории права: 
курс лекций. Москва: Статут, 2010.

Дворкин Р. Справедливость и права // Отечественные записки. 2003. № 2 (10). С. 128–137.

Дыльнова Т. В. Социальная справедливость как основа консолидации и развития совре-
менного российского общества: [дис… док. социол. наук: 22.00.04]. Саратов, 2005.

Исаев М. А. История государства и права зарубежных стран: [в 2 т.]. Т. 1: Введение в исто-
рию права. Древний мир: [учеб. для академ. бакалавриата]. 3-е изд., испр. и доп. 
Москва: Юрайт, 2015.

Канарш Г. Ю. Социальная справедливость с позиций натурализма и волюнтаризма // Гу-
манитарные науки: теория и методология. 2005. № 1. С. 102–110.

Кузнецова О. А., Захаркина А. В. Объект и предмет исследования в цивилистических дис-
сертациях // Методологические проблемы цивилистических исследований. 2019. 
№ 1. С. 217–249.

Макарова З. В. Справедливость в уголовном судопроизводстве // Вестник Южно-Ураль-
ского государственного университета. Серия «Право». 2012. № 7. С. 54–56.

Морошкин Ф. Л. О постепенном образовании законодательств: рассуждение для получе-
ния степени магистра этико-политических наук. Москва, 1832.



335ВЗА ИМОД ЕЙС Т ВИЕ ПРА К Т ИЧЕСКОЙ Т ЕОЛОГ ИИ И ЮРИ Д ИЧЕСКОЙ Н А У КИ

Нажимов В. П. Справедливость как принцип правосудия и важнейшее свойство приго-
вора в СССР // Принцип справедливости при осуществлении правосудия по уго-
ловным делам: [межвуз. темат. сб. науч. тр.]. Калининград: Изд. Калинингр. ун-
та, 1989. С. 3–12.

Попондопуло В. Ф. Объект и предмет юридической науки // Правоведение. 2016. № 5 (328). 
С. 68–85.

Пресняков М. В. Конституционная концепция принципа справедливости. Москва: ДМК 
Пресс, 2009.

Соловьёв В. С. Оправдание добра: нравственная философия / отв. ред. О. А. Платонов. Мо-
сква: Институт русской цивилизации; Алгоритм, 2012.

Томсинов В. А. У юриспруденции есть история, но нет прошлого. [Электронный ресурс]. 
URL: http://tomsinov.com/IGPZS/tomsinov_v.a-u_jurisprudencii_est_istorija-no_net_.
pdf (дата обращения: 15.12.2024).

Черданцев А. Ф. Теория государства и права: [учеб. для вузов] / предисл. проф. С. С. Алек-
сеева. Москва: Юрайт-М, 2002.



«ЦЕРКОВНОЕ ПРАВО» V. 
«КАНОНИЧЕСКОЕ ПРАВО» 
В СОВРЕМЕННОЙ ЦЕРКОВНО-ПРАВОВОЙ НАУКЕ 

РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

Наталия Сергеевна Семенова

кандидат юридических наук, доцент
доцент кафедры церковно-практических дисциплин 
Московской духовной академии 
заведующая кафедрой церковной истории и церковного права 
Общецерковной аспирантуры и докторантуры им. святых 
равноапостольных Кирилла и Мефодия
доцент кафедры богословских дисциплин Тульской духовной 
семинарии
руководитель Юридической службы Учебного комитета 
Русской Православной Церкви
141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
semenovanataliya@mail.ru

Для цитирования: Семенова Н. С. «Церковное право» v. «каноническое право» в совре-

менной церковно-правовой науке Русской Православной Церкви // Богословский вест-

ник. 2025. № 3 (58). С. 336–353. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.017

Аннотация� УДК 348.05 (27-74)

В статье анализируются понятия «церковное право» и «каноническое право» в церков-
но-правовой науке Русской Церкви. Рассматриваются определения, предложенные доре-
волюционными русскими канонистами (Н. С. Суворов, А. С. Павлов, И. С. Бердников, прот. 
Михаил Горчаков), с целью выявления подходов того времени в зарождавшейся церков-
но-правовой науке Российской империи. Вывод: термины часто использовались как взаи-
мозаменяемые из-за особенностей имперской правовой системы, вне которой внутреннее 
право Церкви не могло существовать. Далее оценивается применимость этих подходов 
сегодня с учётом изменившихся реалий внешнего права Церкви. Предлагается новая 
дифференциация терминов для современной науки канонического права, а также крат-
ко представлена концепция и содержание самостоятельной системы церковного права.



337«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Ключевые слова: церковное право, каноническое право, Православная Церковь, Русская 
Православная Церковь, церковно-правовая наука, правовая система церковного права, 
каноны, Канонический корпус Православной Церкви, российские канонисты, российское 
право, международное право.

Статья поступила в редакцию 25.9.2025; одобрена после рецензирования 6.10.2025

 «Church Law» vs «Canon Law» in Modern Ecclesiastical 
Law Science of the Russian Orthodox Church

Nataliya S. Semenova

Candidate of Legal Sciences, Associate Professor
Associate Professor at the Department of Ecclesiastical and Practical Disciplines, 
Moscow Theological Academy
head of the Department of Church History and Canon Law at the Saints Cyril and 
Methodius Theological Institute for Postgraduate and Doctoral Studies
Associate Professor at the Department of Theological Disciplines, Tula Theological 
Seminary
head of the Legal Service of the Educational Committee of the Russian Orthodox 
Church 
Academy, Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141300, Russia
semenovanataliya@mail.ru 

For citation: Semenova, Nataliya S. “‘Church Law’ vs ‘Canon Law’ in Modern Ecclesiastical 
Law Science of the Russian Orthodox Church”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 336–353 
(in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.017

Abstract. The article examines the concepts of «church law» and «canon law» in the ecclesiasti-
cal legal science of the Russian Orthodox Church. It analyzes definitions proposed by prominent 
pre-revolutionary Russian canonists (N. S. Suvorov, A. S. Pavlov, I. S. Berdnikov, Archpriest Mikhail 
Gorchakov) in order to identify the methodological approaches characteristic of the emerging 
field of church law in the Russian Empire. The study concludes that these terms were often used 
interchangeably due to the specific features of the imperial legal system, outside of which the 
Church’s internal law could not exist. The article further assesses the applicability of these his-
torical approaches today, taking into account the transformed conditions of the Church’s external 
legal environment. A new differentiation of the terms is proposed for contemporary scholarship, 
and the concept and structure of an autonomous system of ecclesiastical law are briefly outlined.

Keywords: ecclesiastical law, canon law, Orthodox Church, Russian Orthodox Church, ec-
clesiastical law science, legal system of ecclesiastical law, canons, Canonical Corpus of the 
Orthodox Church, Russian canonists, Russian law, international law.

The article was submitted on 9/25/2025; approved after reviewing on 10/6/2025



338 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

Как писал известный дореволюционный канонист, ординарный 
профессор Императорского Московского университета Н. С. Су-
воров, церковное право в объективном смысле есть совокуп-
ность норм, устанавливаемых для определения и упорядочения 

церковных отношений. По различию отношений, внутренних и внеш-
них, церковное право в объективном смысле есть или «внутреннее цер-
ковное право (лат.jus ecclesiasticum internum), которое иначе можно 
назвать церковным правом в собственном тесном смысле», или «внеш-
нее церковное право (лат. jus ecclesiasticum externum), которое распа-
дается на государственно-церковное право (нем. Staatskirchenrecht) 
и междувероисповедное право (нем. Interconfessionellrecht)»1. Далее 
Н. С. Суворов указывал на то, что 

«церковное право, как совокупность норм для определения церков-
ных отношений, не совпадает с каноническим правом. Под именем 
канонического права разумеется в Восточной Церкви то право, ко-
торое содержится в канонах периода Вселенских Соборов, а в за-
падной — право, содержащееся в Corpus juris canonici. Церковные 
отношения настоящего времени как в автокефальных Церквах вос-
точного православия, так и на Западе только отчасти определяются 
каноническим правом в означенном смысле, главным же образом 
определяются нормами позднейшего происхождения, как церковно-
го, так и государственного. Притом в каноническом праве есть мно-
го определений, не вытекающих из существа и цели Церкви и объ-
ясняющихся громадным расширением круга ведомства церковного 
суда в течение истории, в настоящее же время регулируемых свет-
ским правом. Jus canonicum, другими словами, есть все то право, ко-
торое произошло от Церкви в известный исторический период ее 
существования независимо от содержания, то есть от того, касается 
ли оно религиозных или гражданских отношений (например, защи-
ты владения). Напротив, jus ecclesiasticum есть все то право, которое 
существенно касается Церкви как религиозного союза независи-
мо от происхождения, то есть от того, создано ли оно самой Церко-
вью или государством. Следовательно, каноническое право отчасти 
у́же, отчасти шире церковного права. Последний термин, во всяком 
случае, должен быть предпочтительно рекомендуем как более пра-
вильный и точный для обозначения той совокупности норм, кото-
рою определяются церковные отношения настоящего времени»2.

1	 Суворов Н. С. Учебник церковного права. Ярославль, 1898. С. 7. Здесь и далее орфография 
приведена в соответствие с требованиями современного русского языка.

2	Т ам же. С. 12–13. 



339«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Проблема данного подхода заключается прежде всего в том, 
что он никак не очерчивает круг конкретных правоотношений, кото-
рый регулировался бы тем или иным (каноническим или церковным) 
правом. Однако это объяснимо, поскольку на момент написания Н. С. Су-
воровым его учебника церковное право не мыслилось в отрыве от го-
сударственного (светского) права, как минимум, на протяжении двух 
столетий Синодального периода. 

В то же время его современник, также известный канонист, за-
служенный профессор Императорского Московского университета 
А. С. Павлов3, излагая аналогичную позицию относительно содержа-
ния канонического и церковного права4, считает возможным отож-
дествлять эти термины применительно к Православной Церкви. Так, 
А. С. Павлов пишет, что «церковное право иначе называется канони-
ческим», поясняя это тем, что название «каноническое право» проис-
ходит от греческого слова κανών, которое 

«в первоначальном (материальном) смысле означало всякое ору-
дие для проведения прямых линий или для уравнения плоскостей; 
в позднейшем и переносном смысле оно получило значение образ-
ца, правила (regula) <...>. В церковной терминологии, первый при-
мер которой встречается в одном из посланий апостола Павла (см. 
Гал. 6,  15. 16), это слово стало означать правило христианской веры 
и жизни, в особенности дисциплинарные постановления церков-
ных Соборов, в отличие, с одной стороны, от догматических собор-
ных определений (ὅροι, δόγματα), с другой — от светских или граж-
данских законов (νόμοι, leges)»5. 

Поэтому, как он далее заключает, 
«православный и, в частности, русский канонист может безразлично 
давать своему предмету и то и другое название <…>, если мы назо-
вем наш предмет каноническим правом, то этим названием укажем 
на господствующий и определяющий элемент в церковном праве, 
каковой составляют каноны древней Вселенской Церкви, служащие 

3	 В то же время важно отметить, что А. С. Павлов, будучи выпускником Казанской духов-
ной академии, именно там начал преподавать каноническое право (1859–1864 гг.), за-
тем в Императорском Казанском университете и Новороссийском университете. Одна-
ко в Императорском Московском университете он преподавал церковное право дольше 
всего. Подробнее об этом см., например: Зотин А. А., диак. Преподаватели и преподава-
ние каноники в Казанской духовной академии в воспоминаниях современников: вто-
рой этап (1859–1864) // Праксис. 2023. № 4 (13). С. 25–35.

4	 Павлов А. С. Курс церковного права. Сергиев Посад, 1902. С. 7–9. Орфография приведе-
на в соответствие с требованиями современного русского языка.

5	Т ам же. С. 7. 



340 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

критерием и основанием для действующего права всех православ-
ных автокефальных Церквей. Если же дадим ему название права 
церковного, то укажем на исключительное содержание его норм 
и тем самим отличим его не от канонического, а от всякого друго-
го — нецерковного права»6.

Как думается, А. С. Павлов как бы пытается примирить свою пози-
цию с мнением других канонистов, в частности, с позицией Н. С. Суворо-
ва, который был представителем Московской школы церковного права. 

В свою очередь, ещё один известный канонист — И. С. Бердников, 
заслуженный профессор Казанской духовной академии и Император-
ского Казанского университета, современник А. С. Павлова и Н. С. Суво-
рова — в конце XIX в. выдвинул революционную по тем временам кон-
цепцию понятия церковного права. Так, во Введении своего «Краткого 
курса церковного права» он пишет: церковное право — это совокуп-
ность норм, по которым живёт и которыми управляется в своей дея-
тельности Церковь Христова. Церковное право не относится ни к обла-
сти публичного, ни к области частного права, оно составляет отдельную 
«самостоятельную правовую область». Такое свойство церковного пра-
ва вытекает прямо из характера Церкви Христовой как самостоятель-
ного общественного союза7. 

Предложение И. С. Бердникова о выделении церковного права в са-
мостоятельную правовую систему выглядело на тот период недопусти-
мым либерализмом. Однако на современном этапе, когда внутреннее 
право Церкви является самостоятельным и независимым от государ-
ства, хотя и сохраняет определённое влияние со стороны последнего, 
представляется необходимо предать самостоятельное значение ука-
занным терминам с учётом современных подходов к праву и правовой 
системе, а также к терминологической базе, сложившейся в светском 
праве в отрыве от внутреннего церковного права. Это важно и во из-
бежание внутренних терминологических пересечений, о которых пи-
сал Н. С. Суворов (каноническое право «отчасти у́же, отчасти шире цер-
ковного права»). 

Наиболее логичным представляется определение отличия церков-
ного права по материальному источнику норм, т. е. как совокупности 
всех норм, источником которых выступает Церковь. Иными словами, 

6	 Павлов А. С. Курс церковного права. С. 8.
7	 Бердников И. С. Краткий курс церковного права Православной Греко-российской Церк-

ви, с указанием главнейших особенностей католического и протестантского церковно-
го права. Казань, 1888. С. 1.



341«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

именно внутреннее право Церкви предлагается называть церковным 
правом. По сути, это то право, которое Н. С. Суворов определял как «цер-
ковное право в объективном смысле», «церковное право в собственном 
тесном смысле» или как «внутреннее церковное право (jus ecclesiasticum 
internum)». Определив таким образом понятие церковного права, важ-
но кратко сказать о его содержании как самостоятельной системы.

Так, Первоисточником норм церковного права является Боже-
ственная воля, выраженная в Божественном Откровении, которое со-
держится в Священном Писании (Нового Завета и Ветхого Завета) 
и Священном Предании. Нормы, содержащиеся в Священном Писании 
и Священном Предании, для удобства определения иерархии норм цер-
ковного права (по источнику их происхождения), можно объединить 
под термином «Божественное право»8. При этом если правила Ново-
го Завета полностью применяются в Церкви, то ветхозаветные нормы 
не имеют прямого действия, но сохраняют силу в Православной Церк-
ви настолько, насколько она сама сообщила им эту силу, руководству-
ясь принципом, выраженным на Апостольском Соборе в Иерусалиме 
(см. Деян. 15, 28–29).

Далее в иерархическом порядке идут каноны — правила, содер-
жащиеся в Каноническом корпусе Православной Церкви, в который 
входят правила святых апостолов, правила пяти Вселенских Соборов 
(I, II, III, IV и VII) и Трулльского Собора, получившего статус Вселенско-
го, правила десяти Поместных Соборов (Анкирского, Неокесарийско-
го, Гангрского, Антиохийского, Лаодикийского, Сардикийского, Кон-
стантинопольского 394 г., Карфагенского, Константинопольского 861 г. 
«Двукратного», Константинопольского 879 г. «Софийского») и прави-
ла тринадцати святых9 отцов (свт. Дионисия Александрийского, свт. 
Григория Неокесарийского, сщмч. Петра Александрийского, свт. Афа-
насия Великого, свт. Василия Великого, Тимофея, архиеп. Алексан-
дрийского, свт. Григория Богослова, свт. Амфилохия Иконийского, свт. 
Григория Нисского, Феофила, архиеп. Александрийского, свт. Кирил-
ла Александрийского, свт. Геннадия Константинопольского, свт. Тара-
сия Константинопольского).

8	 Подробнее о термине «Божественное право» см., например: Цыпин В., прот. Канониче-
ское право. Москва, 2009. С. 26–28. См. также таб. 1 далее. С. 344 наст. пуб.

9	 Несмотря на то, что именно так они именуются в Каноническом корпусе, двое из них — 
архиепископы Александрийские Тимофей и Феофил — не прославлены в лике святых.



342 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

В указанном составе Канонический корпус был утверждён для при-
менения во Вселенской Церкви в 920 г. на Константинопольском Со-
боре10 и с тех пор остаётся в неизменном виде. Бо́льшая часть правил 
Канонического корпуса была утверждена на Трулльском Соборе (2-е 
правило). В итоговом варианте Канонический корпус был дополнен 
правилами VII Вселенского Собора, правилами двух Поместных Кон-
стантинопольских Соборов — «Двукратного» (861 г.) и «Софийского» 
(879 г.), а также посланием свт. Тарасия, патриарха Константинополь-
ского, против симонии. Они вошли в Канонический корпус в силу все-
общей рецепции Церкви. В Русской Православной Церкви Канони-
ческий корпус Православной Церкви содержится в полном составе 
в Книге Правил, впервые изданной в 1839 г.11

Важно отметить, что правила в Каноническом корпусе не систе-
матизированы, поэтому Канонический корпус не является кодексом. 
Каждый Собор принимал те правила, которые были ответом на нару-
шения и вызовы своего времени. При принятии правил отцы Церк-
ви опирались на Божественное право, поскольку основной принцип 
церковного законодательства состоит в том, что правомочны лишь те 
правила и нормы, изданные церковной властью, которые не противо-
речат Божественной воле и вытекают из неё. Об этом свидетельствует 
и формула Апостольского Собора в Иерусалиме: «Изволилось Святому 
Духу и нам…» (Деян. 15, 28–29), которой сопровождались и последую-
щие Соборы. 

К слову, именно этот принцип церковного законодательства лежит 
в основе теологического (богословского) метода научных исследова-
ний в области церковного права, который сохраняет церковных зако-
нодателей и исследователей в границах Православной Церкви. Безус-
ловно, в науке церковного права применяются и принятые в светской 
юридической науке правовые методы исследования, поскольку наука 
церковного права является, прежде всего, правовой наукой, но в то же 
время и богословской, о чём свидетельствует указанный принцип цер-
ковного законодательства. 

10	 Подробнее об это см.: Цыпин В., прот. Константинопольский Патриархат в эпоху святи-
телей Игнатия и Фотия. История Европы дохристианской и христианской. [Правосла-
вие. ru]. URL: https://pravoslavie.ru/143150.html

11	 Книга правил святых апостол, святых Соборов Вселенских и Поместных и святых отец. 
Москва, 1893. Подробнее о Книге Правил см., например: Цыпин В. , прот. Книга Пра-
вил // ПЭ. 2014. Т. 36. С. 116–117.



343«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Во многих канонах напрямую цитируются выдержки из Священно-
го Писания Ветхого и Нового Завета. Иными словами, Соборы, как пра-
вило, не создавали новых норм, а реагируя на нарушения, утвержда-
ли уже действующие, но не всегда письменно закреплённые (обычаи) 
или же в очередной раз повторяли те, что были приняты на предыду-
щих Соборах, поскольку нарушения продолжались. 

Следует также отметить, что некоторые правила Вселенских Собо-
ров не были сформулированы как самостоятельные правила, но были 
позже выделены из соборных посланий или добавлены к правилам 
Вселенского Собора. Примером тому могут служить правила II Все-
ленского Собора12. 

Важно обратить внимание на то, что, поскольку каноны относят-
ся к действующему праву Церкви, но при этом были сформулирова-
ны сотни лет назад в разных исторических условиях, зачастую приме-
нительно к конкретным ситуациям, для их применения необходимо 
их правильное толкование и усвоение, причём в рамках всей системы 
церковного права. Этим начали активно заниматься уже с XII в. такие 
известные канонисты, как Алексий Аристин, Иоанн Зонара и патри-
арх Антиохийский Феодор Вальсамон. В более позднее время — прп. 
Никодим Святогорец, сщисп. Никодим (Милаш) и некоторые другие. 
Без опоры на толкование, принятое в рамках рецепции Церкви, при-
менение канонов может привести к прямо противоположному резуль-
тату, а именно к нестроениям в Церкви, отпадению её частей в раскол, 
разрыву евхаристического общения и т. п. 

Одним из ярких примеров «перетолкования» канонов является со-
временная доктрина Константинопольской Церкви о первенстве чести 
и власти Вселенского патриарха13, которая привела сегодня к уклоне-
нию в раскол Вселенского Патриархата и разрыву с ним евхаристиче-
ского общения со стороны Русской Православной Церкви. 

На основе Божественного права и канонов формируется право По-
местных Церквей, которое может учитывать исторические, традицион-
ные, культурные, климатические и иные особенности мест проживания 
православных христиан. Однако поскольку Церковь одна, а разделена 
она только, с точки зрения удобства административно-территориального 

12	 Подробнее об этом см., например: Цыпин В., прот. Вселенский II Собор // ПЭ. 2005. Т. 9. 
С. 580–588.

13	 Подробнее об этом см.: Позиция Московского Патриархата по вопросу о первенстве 
во Вселенской Церкви. [Официальный сайт Русской Православной Церкви]. URL: https://
www.patriarchia.ru/article/94891



344 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

управления, эти особенности не могут служить поводом для изменения 
сути правил церковной дисциплины, которые являются правилами жиз-
ни по вере. Поэтому правила Поместных Церквей должны приниматься 
на основе Божественного права и канонов Церкви, соответствуя, прежде 
всего, их духу, а не только букве. Право Поместных Церквей формиру-
ется Поместными соборами, Архиерейскими соборами, Священными 
синодами и другими соборными органами Поместных Церквей, в чью 
компетенцию входит принятие соответствующих правил церковной 
дисциплины. В этом смысле можно даже условно говорить о «помест-
ных» системах церковного права, которые могут различаться в куль-
турных традициях. Однако их различия нельзя сравнивать с различи-
ями систем национального права государств, поскольку церковное 
право едино в своей основе и Первоисточнике — Божественной Воле.

Самой низшей законодательной властью в Церкви является епи-
скоп — правящий архиерей. Он имеет полную власть управления и при-
нятия решений, в том числе правил церковной дисциплины, в грани-
цах своей епархии. 

В рамках делегированной власти от правящего архиерея могут 
действовать монастыри, братства и т. п. (статуарное право).

Таблица 1. Церковное право (внутреннее право Церкви)

БОЖЕСТВЕННАЯ ВОЛЯ 
ПЕРВОИСТОЧНИК

ЦЕРКОВНОЕ ПРАВО

БОЖЕСТВЕННОЕ 
ОТКРОВЕНИЕ

СВЯЩЕННОЕ ПИСАНИЕ
БОЖЕСТВЕННОЕ ПРАВО

КАНОНИЧЕСКИЙ КОРПУС ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

ПРАВО ПОМЕСТНОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ (акты 
Поместных Соборов, Архиерейских Соборов, Священных Синодов)

УКАЗЫ ПРАВЯЩЕГО ЕПАРХИАЛЬНОГО АРХИЕРЕЯ + Статуарное правоП
О

М
ЕС

ТН
А

Я
 С

И
С

ТЕ
М

А
 Ц

ЕР
К

О
В

Н
О

ГО
 П

РА
В

А

О
БЩ

ЕЦ
ЕР

К
О

В
Н

О
Е 

П
РА

В
О



345«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Однако его власть строго ограничена рамками соответствия дей-
ствующим правилам всех вышеназванных уровней церковного зако-
нодательства. Решения, принятые правящими архиереями в наруше-
ние канонов Церкви, основанных на Божественном праве и требующих 
исполнения в соответствии с принципом акривии, церковно-правовых 
актов Поместной Церкви, принятых для сохранения порядка в Церкви 
и ограждения её от нестроений, распрей, борьбы за власть и других че-
ловеческих страстей, имеют тяжкие духовные последствия как для на-
рушителей, так и для их паствы и Церкви в целом. 

Таким образом, вся система церковного права, устроенная в соот-
ветствии с вышеизложенным, призвана оградить Церковь от нестро-
ений и беспорядков, указав правила церковного устройства и церков-
ной дисциплины для обеспечения возможности всем православным 
христианам — членам Церкви жить по своей вере и следовать по пути 
спасения в Царство Небесное. 

Определив содержание церковного права, важно разобраться с тер-
мином «каноническое право». Однако с данным термином несколько 
сложнее, поскольку у него была разная содержательная нагрузка даже 
в дореволюционное время. Так, Н. С. Суворов пишет, что под канони-
ческим правом в Восточной Церкви понимается право, «которое со-
держится в канонах периода Вселенских Соборов», т. е. «всё то право, 
которое произошло от Церкви в известный исторический период её су-
ществования, независимо от содержания». Этот подход вряд ли при-
меним сегодня, поскольку сделал бы каноническое право просто исто-
рическим правовым памятником. К слову, именно этот подход бытует 
сегодня в Церкви, прежде всего, среди священнослужителей. Однако, 
вопреки бытующему мнению, как уже было сказано выше, каноны яв-
ляются важной частью действующего церковного права, но, при этом, 
всё же только частью системы церковного права (внутреннего пра-
ва Церкви). Они не представляют собой самостоятельного элемента 
(системы, отрасли, института и т. п.), а являются лишь частью целого, 
поскольку, с одной стороны, они опираются на Божественное право, 
а, с другой стороны, они не могут применяться самостоятельно вне двух-
тысячелетней рецепции Церкви в рамках права Поместных Церквей. 

Поэтому в современных условиях, как думается, использование 
термина «каноническое право» для части норм церковного права, кото-
рые даже не систематизированы, нецелесообразно. Иной подход к тер-
мину «каноническое право» выражается в следовании «примиритель-
ной» позиции А. С. Павлова, а именно в том, что каноническое право 



346 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

может использоваться как синоним церковного права. Такого подхода 
придерживается, в частности, заслуженный профессор прот. Владис-
лав Цыпин, а также некоторые другие исследователи14.

Однако, ни один из вышеперечисленных подходов к определению 
термина «каноническое право» не позволяет ответить на вызовы совре-
менности, а именно определить чётко круг правоотношений, регулиру-
емый каноническим правом. В отличие от самостоятельного значения 
канонического права в Римско-Католической Церкви15, в Православ-
ной Церкви у канонического права такого значения нет, во всяком слу-
чае, сегодня нет. Даже частое совместное упоминание «каноническое 
(церковное) право» может свидетельствовать о том, что термины ка-
ноническое и церковное право используются как взаимозаменяемые. 
Иными словами, термин «каноническое право» как бы свободен в том 
смысле, что не наполнен общепризнанным конкретным содержанием, 
которому можно и нужно было бы предать самостоятельное значение. 
Для этого необходимо определить не охваченные термином «церков-
ное право» области права (правовые системы), которые имеют опре-
деляющее значение для регулирования деятельности Церкви и веде-
ния её спасительной миссии в конкретном государстве и обществе.

Итак, положение Церкви в государстве определяется, как было 
сказано выше, с одной стороны, внутренним правом Церкви — цер-
ковным правом. С другой стороны — «внешним правом». Однако, если 
ранее «внешнее право» подразделялось, как писал о том Н. С. Суворов, 
«на государственноцерковное право <...> и междувероисповедное пра-
во», то в современных реалиях не существует ни того, ни другого. Это 
деление исчезло, прежде всего, в связи с тем, что со второй половины 
XX в. изменился характер правового регулирования права на свободу 
совести и вероисповедания. И эти изменения связаны с созданием Ор-
ганизации Объединенных Наций и отношением к правам человека16. 
В результате появилась ещё одна самостоятельная правовая система, 
в рамках которой регулируются правоотношения, связанные с Церко-
вью, — это международное право. В международном праве определился 
и новый подход государств к национальному регулированию положения 

14	 См., например: Баган В. В., свящ. Генезис и онтология канонического права Православной 
Церкви. Москва; Смоленск, 2022. С. 33.

15	 Подробнее об этом см., например: Джероза Л. Каноническое право в католической церк-
ви / пер. с итал. Г. Вдовиной. Москва, 1999.

16	 Подробнее об этом см.: Семенова Н. С. Обязательства государств Западной Европы по за-
щите христиан в рамках универсальных международно-правовых механизмов // Евра-
зийский юридический журнал. 2019. № 12. С. 58–63.



347«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Церкви в государстве, а именно выполнение обеспечительной роли го-
сударства по отношению к реализации права на свободу совести и ве-
роисповедания своими гражданами и иными лицами, находящимися 
на законных основаниях на территории государства, в том числе в рам-
ках следования членов Православной Церкви нормам церковного пра-
ва. Кроме того, нормы международного права в области права на сво-
боду мысли, совести и религии выступают объединяющим началом 
по отношению к национальным правовым системам.

Следовательно, под внешним правом Церкви можно сегодня по-
нимать две самостоятельные правовые системы — национальное право 
государства, на территории которого Церковь вступает в правоотноше-
ния, и международное право. Причём они различаются по матери-
альному источнику норм. В рамках национальных правовых систем 
источником правовых норм будут выступать органы публичной вла-
сти, в международном праве — согласованная воля государств.

Таким образом, в современный период все церковные правоотно-
шения регулируются в рамках трёх правовых систем, которые выделя-
ются в самостоятельные, прежде всего, по источнику принятия норм: 
церковное право, национальное право государства и международное 
право. При этом церковное право, как «внутреннее право» Церкви, ре-
гулирует правила внутреннего устройства Церкви и правила церков-
ной дисциплины православных христиан. «Внешнее право» Церкви 
выполняет обеспечительную роль по отношению к её «внутреннему 
праву», т. е. оно регулирует обязательства государства, направленные 
на принятие всех необходимых мер и создания условий для того, что-
бы православные христиане могли жить в соответствии с требовани-
ями «внутреннего права» Церкви, при этом без вмешательства в его 
содержательную часть, которая относится к исключительной компе-
тенции Церкви. Следует отметить, что государственный обеспечитель-
ный механизм реализации права на свободу совести и вероисповеда-
ния должен сегодня действовать по отношению ко всем религиозным 
объединениям, зарегистрированным в соответствии с действующим 
законодательством государства, без дискриминации.

Возвращаясь к возможности наделить содержанием «свободный» 
термин «каноническое право», представляется логичным включить в его 
содержание нормы внутреннего и внешнего права Церкви в современном 
их представлении, т. е. нормы всех трёх правовых систем, во-первых, все 
нормы действующего церковного права, во-вторых, нормы национального 



348 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

права и международного права, регулирующие право на свободу совести 
и вероисповедания на территории государства, где действует Церковь. 

КАНОНИЧЕСКОЕ ПРАВО

ВНУТРЕННЕЕ ПРАВО ВНЕШНЕЕ ПРАВО

ЦЕРКОВНОЕ ПРАВО

НАЦИОНАЛЬНОЕ ПРАВО 
нормы, регулирующие 

право на свободу совести и 
вероисповедания

МЕЖДУНАРОДНОЕ ПРАВО 
нормы, регулирующие право 
на свободу мысли, совести и 

религии

ЦЕРКОВЬ ГОСУДАРСТВО СОГЛАСОВАННАЯ ВОЛЯ 
ГОСУДАРСТВ

В этой связи важно указать, что как Н. С. Суворов, так и А. С. Пав-
лов предпочитали в своё время использовать в качестве объединяю-
щего термина церковное, а не каноническое право, поскольку так было 
более понятно в их время. Так, например, Н. С. Суворов писал, что тер-
мин «церковное право» «во всяком случае должен быть предпочтитель-
но рекомендуем, как более правильный и точный, для обозначения той 
совокупности норм, которой определяются церковные отношения на-
стоящего времени»17. А. С. Павлов также указывал на то, что термин 
«церковное право» «заслуживает предпочтения разве только по его 
общеупотребительности и общепонятности»18. Причём, основное объ-
яснение реалий того времени, как думается, содержится в следующем 
мнении А. С. Павлова: 

«Православная Церковь никогда принципиально не отрицала пра-
ва светской христианской власти — принимать участие в образо-
вании не только внешнего, но и внутреннего церковного права — 
под условием, конечно, чтобы светский законодатель действовал 

17	 Суворов Н. С. Учебник церковного права. Москва, 1908. С. 5.
18	 Павлов А. С. Курс церковного права. С. 8.

Таблица 2. Каноническое право (внутреннее и внешнее право Церкви)



349«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

здесь так же, как действовала бы и сама Церковь, то есть в полном 
согласии с коренными началами церковного права и на основании 
или, по крайней мере, в духе положительных канонов древней Все-
ленской Церкви. При наличии этого условия Восточная Православ-
ная Церковь не полагала внутреннего, принципиального различия 
между своими κανόνες и государственными νόμοι»19. 

Несмотря на то, что два столетия Синодального периода вполне 
объясняют мнение А. С. Павлова, с этим мнением вряд ли можно согла-
ситься по существу, поскольку, во-первых, как писал И. С. Бердников, 
церковное право всё-таки составляет «самостоятельную правовую об-
ласть»; во-вторых, в определённые периоды истории церковные нормы 
могли приобретать силу государственного закона. Например, при свя-
том Юстиниане Великом20. Тем не менее важно учитывать, что этот ста-
тус всего лишь повышал авторитет церковных норм и мог дополнитель-
но обеспечивать их исполнение силой государственного принуждения 
в православном государстве. Однако, утратив статус государственных 
законов, они продолжают действовать вплоть до сегодняшнего дня. 
В этом смысле церковное право более стабильно, чем светское право, 
и в меньшей степени подвержено изменению, поскольку Иисус Хри-
стос вчера и сегодня и во веки Тот же (Евр. 13, 8). 

В-третьих, можно согласиться с А. А. Ференсом-Сороцким, кото-
рый пишет, что «в массиве церковного права есть нормы, обязанные 
своим происхождением государству (это законодательство по церков-
ным вопросам императоров Византийской и Российской империй). 
Однако нормами церковного права они стали не благодаря их проис-
хождению от государственной власти, а благодаря их рецепции (при-
нятию) Церковью»21.

В то же время, говоря о термине «каноническое право», представ-
ляется важным привести здесь и мнение заслуженного профессора цер-
ковного права Санкт-Петербургского университета прот. Михаила Гор-
чакова, который писал в своём «Кратком курсе по церковному праву», 
изданному в 1908 г., что каноническое право — это система изложе-
ния правил, установленных или принятых и утверждённых Церковью, 
как собственное её законодательство и относящихся к её внутреннему 

19	 Павлов А. С. Курс церковного права. С. 8.
20	 Подробнее об этом см.: Семенова Н. С. Симфония отношений Церкви и государства свято-

го Юстиниана Великого и современный принцип «симфонии»: сравнительный анализ // 
Праксис. 2021. № 1 (6). С. 53–65.

21	 Ференс-Сороцкий А. А. Каноническое (церковное) право // Правоведение. 2009. № 6. С. 143.



350 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

устройству и её управлению. Церковное же право, как наука, излага-
ет или должна излагать право Церкви не только на основании кано-
нов, но также на основании государственных законов, общественного 
и обычного права. Следовательно, как заключает прот. Михаил Горча-
ков, название «каноническое право» не вполне соответствует содер-
жанию сущности нашей науки22. 

В данных определениях вполне можно согласиться и принять ло-
гику рассуждения прот. Михаила применительно к сегодняшнему дню, 
особенно относительно выделения собственного законодательства 
Церкви. Однако в терминологическом плане произошли изменения. 
Во-первых, то, что называет прот. Михаил церковным правом, сегодня 
принято называть во всех духовных школах «каноническим правом». 
Во-вторых, под канонами в строгом смысле сегодня понимают толь-
ко правила, закреплённые в Каноническом корпусе Вселенской Церк-
ви, который закончил формирование к концу IX в., а не всё церковное 
законодательство. Причём в настоящее время при определении поня-
тий можно ссылаться лишь на практику духовных школ и единствен-
ное для них современное «учебное пособие» прот. Владислава Цыпи-
на, которое называется «Каноническое право». Дисциплина, в рамках 
которой изучаются все виды правового регулирования церковных от-
ношений с содержательной и обеспечительной стороны, согласно Ти-
повому учебному плану бакалавриата, утверждённому Священным Си-
нодом для всех духовных учебных заведений Русской Православной 
Церкви23, называется «каноническое право».

На юридических факультетах светских вузов в современной России 
такой дисциплины нет, хотя попытки в некоторых вузах, в том числе 
в Санкт-Петербургском государственном университете, предпринима-
лись, но пока успехом не увенчались. Как думается, это связано, в пер-
вую очередь, с до сих пор преобладающим позитивистским подходом 
к праву. Однако определённый запрос и интерес со стороны светских 
юристов к каноническому праву сегодня можно констатировать. Сви-
детельством такого запроса являются, в частности: активное участие 
светских юристов в конференциях, посвящённых каноническому праву, 
проводимых духовными учебными заведениями; поступление на ма-
гистерскую программу «Каноническое право Православной Церкви» 

22	 Горчаков М. И., прот. Церковное право. [Санкт-Петербург, 1909.] Москва, r2012. С. 21.
23	 Высший Церковный Совет утвердил 26 декабря 2018 г. Единый учебный план бакалав-

риата духовных учебных заведений. Данное решение было одобрено 28 декабря 2018 г. 
Священным Синодом (журнал № 102).



351«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Общецерковной аспирантуры и докторантуры имени святых равно-
апостольных Кирилла и Мефодия (ОЦАД) светских юристов (учёных 
и практиков); совместно разработанная Московской духовной академи-
ей и Санкт-Петербургским государственным университетом програм-
ма повышения квалификации по каноническому праву. В Московской 
духовной академии открыта программа «Современное каноническое 
право», которая, как и магистерская программа ОЦАД «Каноническое 
право Православной Церкви», включает дисциплины по церковному 
праву, по правовому регулированию свободы совести в Российской Фе-
дерации, а также по международно-правовой защите религиозных сво-
бод. Все эти примеры свидетельствуют о том, что советское атеистиче-
ское наследие постепенно, пусть даже и очень медленно, но изживается 
и уходит в прошлое, Церковь занимает своё место нравственного вос-
питателя общества, а каноническое право становится снова востребо-
ванным не только в церковной среде, но и в светской.

В связи с этим по уже сложившейся обычной норме со сроком дав-
ности в более, чем 30 лет, которую никто в Русской Православной Церк-
ви не оспаривал, под термином «каноническое право» необходимо по-
нимать как внутреннее, так и внешнее право Церкви в современном 
его наполнении, т. е. три правовые системы (церковную, националь-
ную и международную), нормы которых регулируют как содержатель-
ную составляющую церковных правоотношений (церковное право), так 
и возможности их реализации в конкретном государстве в рамках обе-
спечения права на свободу совести и вероисповедания (национальное 
и международное право).

Такое определение канонического права как раз позволит пол-
ноценно развивать научную его составляющую, прослеживая взаи-
мовлияние трёх самостоятельных правовых систем, изменения цер-
ковного права в рамках канонического права, причём не только права 
Русской Православной Церкви в разных государствах, но и права дру-
гих Поместных Православных Церквей. Интересно обратить внимание 
на то, что сегодня право каждой Поместной Православной Церкви, с од-
ной стороны, имеет единую базу внутреннего права Вселенской Церк-
ви — «Божественное право» и Канонический корпус Вселенской Церкви, 
и, с другой стороны, единую базу внешнего права Церкви — междуна-
родное право. При этом международное право приводит к обязанно-
сти сближения правового регулирования всех государств мира в обла-
сти обеспечения права на свободу совести и вероисповедания, а это 
значит, что и к сближению национального правового регулирования, 



352 Н ата ли я Серг еевна  Семенова

направленного на обеспечение реализации прав Православной Церк-
ви на территории различных государств. Иными словами, Православ-
ная Церковь должна обладать гарантиями реализации своего внутрен-
него права в равной мере на территории различных государств. Когда 
и если это будет достигнуто, а главным условием этого является со-
блюдение общепризнанных принципов и норм международного пра-
ва, то практическим результатом будет, например, одинаковая воз-
можность исполнения многих решений Священного Синода Русской 
Православной Церкви на территории разных государств её канониче-
ской ответственности.

Кроме того, как думается, данный термин наилучшим образом под-
ходит сегодня для обозначения всех правил, касающихся Церкви, неза-
висимо от их формального источника, поскольку «канон» (греч. «κανών»)
означает «правило». Причём использование именно термина «канониче-
ское право» вместо «церковное право» в противовес дореволюционной 
традиции, с одной стороны, будет чётко отражать современное положе-
ние церковного права, которое создаётся только Церковью, а государство 
не имеет права вмешиваться в исключительную компетенцию послед-
ней; и с другой стороны, назвав каноническим правом все правовые нор-
мы, регулирующие церковные правоотношения, независимо от источни-
ка их происхождения (церковного, государственного, международного), 
по слову А. С. Павлова, будет указан «господствующий и определяющий 
элемент», «каковой составляют каноны древней Вселенской Церкви». Это 
справедливо также и потому, что именно каноны Вселенской Церкви, 
основанные на Божественном праве и вытекающие из него, являются 
обязательными для всех Поместных Православных Церквей, т. е. явля-
ют собой единое законодательство Вселенской Церкви, пусть и не ко-
дифицированное, возможность соблюдения которого должна обеспе-
чиваться сегодня в рамках «внутренних установлений» религиозных 
объединений всеми национальными правовыми системами и между-
народным правом без вмешательства во внутреннее его содержание.

Источники

Книга правил святых апостол, святых соборов вселенских и поместных, и святых отец. 
Вторым тиснением. Москва: В Синодальной типографии, сентябрь 1893.

Позиция Московского Патриархата по вопросу о первенстве во Вселенской Церкви // 
Официальный сайт Русской Православной Церкви. [Электронный ресурс]. URL: 
https://www.patriarchia.ru/article/94891 (дата обращения: 24.09.2025).



353«Ц ЕРКОВНОЕ ПРА ВО» V. «К А НОНИЧЕСКОЕ ПРА ВО» 

Литература

Баган В. В., свящ. Генезис и онтология канонического права Православной Церкви. Москва; 
Смоленск: Свиток, 2022.

Бердников И. С. Краткий курс церковного права православной греко-российской церкви, 
с указанием главнейших особенностей католического и протестантского церков-
ного права. Казань: Тип. Имп. ун-та, 1888. 

Горчаков М. И., прот. Церковное право: краткий курс лекций: необходимое пoсoбиe сту-
дентам при слушании лекций и для приготовления к экзаменам / изд. студента 
Д. Ширяева, исправленное и дополненное под личным руководством профессо-
ра. Санкт-Петербург: С.-Петербургский Университет, 1909. [Москва: Книга по Тре-
бованию, r2012].

Джероза Л. Каноническое право в католической церкви / пер. с итал. Г. Вдовиной. Мо-
сква: Христианская Россия, 1999.

Дорская А. А. Свобода совести в России: судьба законопроектов начала XX века: [Моно-
графия]. Санкт-Петербург: Изд. РГПУ им. А. И. Герцена, 2001.

Зотин А. А., диак. Преподаватели и преподавание каноники в Казанской духовной ака-
демии в воспоминаниях современников: второй этап (1859–1864) // Праксис. 2023. 
№ 4 (13). С. 25–35.

Одинцов М. И., Кочетова А. С. Свобода совести в истории России: идеи, законодатель-
ные проекты, практическое воплощение: конец XIX  —  первая четверть XX в. Мо-
сква: РОССПЭН, 2023.

Павлов А. С. Курс церковного права / [соч.] Заслуж. проф. А. С. Павлова. Посмерт. изд. 
ред. «Богословского вестника», выполн. под наблюдением доц. Моск. духов. акад. 
П. М. Громогласова. [Сергиев Посад]: Богосл. вестн., 1902.

Семенова Н. С. Обязательства государств Западной Европы по защите христиан в рам-
ках универсальных международно-правовых механизмов // Евразийский юриди-
ческий журнал. 2019. № 12. С. 58–63.

Семенова Н. С. Симфония отношений Церкви и государства святого Юстиниана Велико-
го и современный принцип «симфонии»: сравнительный анализ // Праксис. 2021. 
№ 1 (6). С. 53–65.

Суворов Н. С. Учебник церковного права. Ярославль: Тип. Э. Г. Фальк, 1898.

Суворов Н. С. Учебник церковного права. 3-е изд., перераб. Москва: Печатня А. И. Сне-
гиревой, 1908.

Ференс-Сороцкий А. А. Каноническое (церковное) право // Правоведение. 2009. № 6. 
С. 143–155.

Цыпин В., прот. Вселенский II Собор // Православная энциклопедия. 2005. Т. 9. С. 580–588.

Цыпин В., прот. Каноническое право. Москва: Изд. Сретенского монастыря, 2009.

Цыпин В., прот. Книга Правил // Православная энциклопедия. 2014. Т. 36. С. 116–117.

Цыпин В., прот. Константинопольский Патриархат в эпоху святителей Игнатия и Фотия. 
История Европы дохристианской и христианской. [Православие.ru]. [Электрон-
ный ресурс]. URL: https://pravoslavie.ru/143150.html (дата обращения: 24.9.2025). 



РЕЦЕНЗИИ

А. Г. Следников 

УЧЕБНИК ХРИСТИАНСКОЙ 
ЛАТЫНИ 

A. Vestigiarii 

INSTITUTIONES LINGUAE LATINAE 
CHRISTIANAE 
Учебник. Москва: Энциклопедия, 2025. 260 с. ISBN 
978-5-94802-323-6

УДК 811.124'27(049.32)

Статья поступила в редакцию 15.6.2025 г.	  DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.018

Введение. Тот, кто намерен изучить латинский язык и при этом ориен
тируется на христианское наследие, неизбежно сталкивается с выбо-
ром того, как изучать язык. Первый проверенный путь: пройти фунда-
ментальный курс классической латыни (учебники: В. И. Мирошенкова 
и Н. А. Фёдоров1; А. И. Солопов и Е. В. Антонец2), а затем осваивать спец-
ифику церковного латинского языка по статьям А. И. Малеина, Д. В. Ши-
рина3 и обширной хрестоматии игумена Дионисия (Шлёнова)4. Второй 
вариант — сразу взять специализированный учебник «христианской 
латыни» и пожертвовать классической базой ради сугубо богослов-
ских задач. В целом же, как отмечает и сам А. Г. Следников, «отече-
ственных учебников латыни для духовных учебных заведений крайне 
мало» (с. 9), особенно в сравнении с изобилием пособий для филологов, 

1	 Мирошенкова В. И., Федоров Н. А. Lingua Latina: учебник для вузов. Москва: Флинта, 172022.
2	 Солопов А. И., Антонец Е. В. Латинский язык: учебник и практикум для вузов. Москва: Изд.

Юрайт, 32024.
3	 Малеин А. Латинский церковный язык // Хрестоматия по латинской христианской лите-

ратуре. Москва, 2018. C. 19–43; Ширин Д. Христианская и Библейская Латынь // Хресто-
матия по латинской христианской литературе. С. 44–67.

4	 Хрестоматия по латинской христианской литературе: учеб. пособие / автор-составитель: 
игум. Дионисий (Шлёнов). Москва: Общецерковная аспирантура и докторантура имени 
святых равноапостольных Кирилла и Мефодия; Изд. дом «Познание»; МДА, 2018.



355А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

историков, медиков и др. специалистов, так что появление новых учеб-
ников для семинарий представляется насущной задачей. Очевидно, 
что такие новые учебники могут различаться подходом и содержани-
ем, предлагая альтернативы традиционному грамматическому курсу. 
До последнего времени на этом «торном пути» студенту предлагались 
лишь единичные пособия (игум. Агафангела (Гагуа); Л. А. Самутки-
ной и С. В. Пронькиной5; Н. Н. Трухиной6). В 2025 г. к ним добави-
лась книга А. Г. Следникова «Institutiones linguae Latinae Christianae»7.

Алексей Георгиевич Следников — кандидат исторических наук, 
член Academia Latinitati Fovendae8 и Российской ассоциации препо-
давателей древних языков, автор монографии о движении Latinitas 
viva 9 и редактор переработанного (посмертного) издания классиче-
ского учебника Н. И. Колотовкина (2019 г.)10. В новом пособии он сое-
диняет опыт практикующего латиниста и исследователя новолатин-
ской культуры, формируя курс, целиком построенный, как заявляет 
автор, на материалах Христианской Церкви. Методологической осно-
вой пособия избран интенсивный курс Н. А. Гончаровой11; граммати-
ка подаётся крупными тематическими блоками, а каждый из 14 уро-
ков сопровождается аутентичными отрывками из Вульгаты, творений 
Отцов, литургических и новолатинских текстов. А. Г. Следников обе-
щает познакомить читателя с «подлинными христианскими текста-
ми разной степени сложности, органично вписанными в поурочную 
грамматику» (с. 9). Освоение латыни начинается сразу с корпуса цер-
ковных текстов; античные авторы и крылатые выражения сознательно 
исключены. Такой подход, по убеждению автора, отвечает практиче-
ским нуждам духовных семинарий: студент с первых занятий погру-
жается в богослужебную лексику и догматическую терминологию.

5	 Агафангел (Гагуа), игум. , Самуткина Л. А. , Пронькина С. В. Латинский язык христианского 
мира: учебное пособие. Иваново: Ивановский гос. ун-т, 2011.

6	 Трухина Н. Н. Учебное пособие по латинскому языку для семинарий. Москва: Изд. Сретен-
ского монастыря, 2008.

7	 Ниже ссылки на это издание даются в упрощённом виде: «на с. 5», «(с. 10)» и т. д.
8	 Academia Latinitati Fovendae. URL: https://academialatinitatifovendae.com/
9	 Автор монографии «Рецепция античного наследия: движение “живой латыни” / науч. ред. 

В. В. Дементьева. Сергиев Посад: МДА, 2019» и учебно-практического «Русско-латинско-
го разговорника» (Москва, 2020). Кроме того, выступал переводчиком трудов А. Фрича 
(«Обучение устной речи на латыни») и М. фон Альбрехта («Вергилий: Буколики, Георги-
ки, Энеида»).

10	 Колотовкин Н. И. Латинский язык: учебник. Москва: Познание; ОЦАД; МДА, 2019.
11	 Гончарова Н. А. Латинский язык: Интенсивный курс. Минск: Вышэйшая школа, 22010.



356 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

Настоящая рецензия оценивает новые «Institutiones…» именно 
с этих позиций. Сначала мы разберём архитектуру пособия — распре-
деление материала между 14 уроками, хрестоматией и словарями — 
и покажем, как выбранная автором композиция влияет на усвоение 
грамматики и лексики. Затем мы сопоставим «Institutiones…» с че-
тырьмя репрезентативными курсами (Н. И. Колотовкина; В. И. Миро-
шенковой и Н. А. Фёдорова; А. И. Солопова и Е. В. Антонец; А. Н. Попова 
и П. М. Шендяпина), выявляя сильные и слабые стороны каждой мето-
дики. Также мы проанализируем упражнения, качество комментариев, 
лексическое обеспечение и редакторскую подготовку текста. В конце 
мы оценим, насколько новый курс в действительности заполняет ла-
куну в семинарском образовании и способен ли он стать альтернати-
вой привычному двухступенчатому пути «латинская база → церков-
ная специфика».

Композиция курса. Учебник состоит из 14 уроков (с. 25–148), хре-
стоматии (с. 149–200), латинско-русского (с. 207–244) и русско-латин-
ского (с. 245–257) словарей. Поурочному курсу предпослано предисло-
вие автора-составителя (с. 9–12) и статья И. А. Кошелева «Краткий очерк 
истории латинского языка христианской Церкви» (с. 13–24). Наиболее 
краткие разделы посвящены перечню авторов, отрывки из сочинений 
которых представлены в учебнике (с. 201–203), списку основных источ-
ников, использованных при составлении пособия (с. 204–206), услов-
ным обозначениям (с. 8).  

Методический принцип, используемый в учебнике, представля-
ется неоправданным. Расположение материала больше напоминает 
справочник или грамматику, нежели учебное пособие, а сам материал 
излагается весьма сжато и притом не всегда ясно. Даже хорошо подго-
товленные и мотивированные студенты не смогут освоить всю систему 
латинского склонения (урок 4) или все придаточные предложения с со-
юзом cum и вдобавок к этому косвенную речь (урок 14) за один урок. 

Уже в уроке 2 (на с. 29–31) дана таблица четырёх «главных форм» 
для всех спряжений, сразу же вводится супин, а само понятие supinum 
фактически не объясняется; вся система инфекта глагола помеще-
на в одну схему без каких-либо комментариев. Урок 4 (с. 42–47) сразу 
предъявляет изучающему пять склонений, отметив по ходу изложения 
в таблицах такие грамматические безделки, как «согласный / гласный / 
смешанный тип» третьего склонения. Говоря о среднем роде в рамках 
третьего склонения (с. 44–45), автор в качестве иллюстрации полной 
парадигмы выбирает грецизм «dogma». В этой таблице в формах gen., 



357А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

dat. и abl. pl. видим два варианта склонений: по второму и третьему 
склонению (um — orum; is — ibus) опять-таки без каких-то сообщений, 
почему в парадигме неожиданно даны сразу два окончания. Сама визу-
ализация парадигмы — со столбцами для падежей и строками для чи-
сел — вызывает некоторое недоумение.

Первые 8 уроков из 14 посвящены только морфологии, за исключе-
нием некоторых функций падежей. Студенты знакомятся с синтаксисом 
простого предложения (а эта составляющая языка традиционно одна 
из самых трудных для усвоения) только в 9-м уроке, который посвящён 
конструкциям accusativus cum infinitivo и nominativus cum infinitivo. Совер-
шенно неясно, в чём педагогическая целесообразность знакомить уча-
щегося с этими базовыми для латинского языка конструкциями после 
тем «Отложительные глаголы» и «Полуотложительные глаголы (с. 82–
83): гораздо естественнее было бы сначала представить простейшую 
модель типа audio puellam cantare12 и уже затем подводить учащегося 
к теме смены залога в этой конструкции.

В 10-м уроке студент должен изучить  конструкцию ablativus 
absolutus, на чём, по замыслу автора, знакомство с синтаксисом про-
стого предложения и заканчивается. Синтаксису сложного предложе-
ния посвящены три последних урока (12–14). В 12-м уроке представлен 
конъюнктив (почему-то первый раздел урока назван «Сослагательное 
наклонение (modus coniunctivus)», а следующий раздел уже имеет назва-
ние «Конъюнктив в независимых предложениях». Догадаться, что это 
разные названия одного и того же, несложно, но в академическом из-
дании хотелось бы большего единообразия в употреблении терминов). 
В 13-м и 14-м уроках речь идёт о придаточных с конъюнктивом: в уро-
ке 13 — с союзами ut и ne (здесь же мы находим придаточные с quin, 
quominus и косвенный вопрос), в уроке 14 — с союзом cum и остальны-
ми). При этом в 10-м уроке почему-то оказались только числительные 
и accusativus temporis (обычно вместе с этим принято объяснять и спо-
собы обозначения места и пространства, но ablativus loci почему-то ока-
зался в уроке 7). Возможно, так автор решил дать студенту некоторую 
передышку в середине курса.

Можно возразить, что один урок учебника и не рассчитан на одно 
занятие. В случае, если учебник предполагается изучать хотя бы год 
(учебный год вряд ли предполагает всего 14 занятий) или даже один 
семестр (примерно 48 ак. ч., т. е. 24 занятия), логично предположить, 

12	 См.: Урок 4. Глаголы III спряжения на -io. Accusativus cum infinītivo (Общие сведения) // 
Мирошенкова В. И., Федоров Н. А. Lingua Latina: учебник для вузов. С. 41.



358 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

что преподаватель должен сам делить уроки на части и распределять 
материал по занятиям. Но в случае «Institutiones…» такой подход так-
же кажется затруднительным. Например, обратимся к уроку 13. После 
длинного и достаточно запутанного объяснения многих придаточ-
ных предложений с конъюнктивом13 мы встречаемся с упражнениями 
(с. 133–136). В упражнении 1 предлагается «проспрягать во всех вре-
менах сослагательного наклонения глаголы» (26 шт.), в упражнении 
2 — «определить инфектные времена и указать, по какому признаку 
они противопоставлены» (как удалось определить авторам рецензии, 
ряды глагольных форм объединены по признаку лица и числа, но во-
все не противопоставлены), в упражнении 3 — «сравнить глагольные 
формы и указать, по какому признаку они противопоставлены» (на 
этот раз они в самом деле противопоставлены по признаку залога), 
в упражнениях 4 и 7 — найти синонимы. При этом упражнения 5–6, 
9–10 посвящены собственно теме урока — придаточным предложени-
ям с конъюнктивом. Тем не менее, распределить их по разным заня-
тиям представляется проблематичным: в упражнении 5 представлен 
косвенный вопрос (всего 11 фраз), в упражнении 6 — различные при-
даточные предложения с союзом ut (12 предложений), в упражнении 
9 нужно уже ответить на различные вопросы по-латински, а упражне-
ние 10 представляет собой 24 фразы, которые нужно перевести на ла-
тынь (здесь задействованы уже большинство придаточных предложе-
ний, о которых шла речь выше). Хорошо видно, что студент получает 
для отработки пройденного материала всего 23 латинские фразы: 11 
косвенных вопросов и 12 предложений с ut. Преподаватель же, если 
не хочет объяснять ut finale, obiectivum, сonsecutivum, придаточные пред-
ложения с quin и quominus, придаточные предложения при verba timendi 
и косвенный вопрос на одном занятии, будет вынужден искать допол-
нительные материалы, поскольку представленных в учебнике хватит 
в лучшем случае на полчаса лишь по некоторым из перечисленных тем. 

Теоретические сведения. Такое нелояльное к студенту распре-
деление материала сопровождается ещё менее лояльным грамматиче-
ским комментарием от составителя. Автор весьма скуп на пояснения 
и комментарии, что оставляет учащегося безоружным. Предполага-
ется, что у студента не вызывают вопросы никакие лингвистические 
термины: так, для терминов «логическое подлежащее» и «логическое 

13	 Хотелось бы сказать, что здесь мы видим ut и ne finale, ut и ne obiectivum, однако эти при-
даточные предложения, хоть и приводятся в указанном уроке (ut finale — чрезвычайно 
кратко), не соотнесены с общепринятой терминологией.



359А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

сказуемое» (с. 89–90) не дано определений — студент вынужден пони-
мать их интуитивно или положиться на инициативность преподава-
теля. В уроке 4 читатель без лишних объяснений встречает термины 
«основа на согласный», «неравносложный» (с. 44), «интервокальная по-
зиция» (с. 45) и др.; в уроке 9 таблица инфинитивов (с. 88) приведена 
без единого перевода: определить, чем laudare отличается от laudari, 
с одной стороны, и от laudavisse – с другой, читателю предстоит само-
стоятельно (что ему стоит, если за один урок он освоил материал, сопо-
ставимый с восьмью уроками привычных учебников?). На с. 46 видим 
правило среднего рода, которое ничем, кроме ребуса для оживления 
дидактического процесса, считать не приходится. Инновационный 
принцип отсутствия наглядности видим сразу после этого ребуса в па-
раграфе под названием «Синтаксис простого предложения»: три абза-
ца теории не проиллюстрированы никакими примерами работы этого 
синтаксиса. На с. 139 А. Г. Следников излагает теорию условных перио-
дов («casus’ов»), однако терминология здесь также оказывается непо-
следовательной: «придаточное предложение условия вместе с главным 
составляет неразрывное смысловое единство — условный период. Су-
ществуют три вида условных предложений». То, что здесь «условные 
предложения» означает то же, что и «условный период», совершенно 
неочевидно для учащегося — скорее можно подумать, что речь толь-
ко о придаточных.

Возникает вопрос — для чего же и для какого применения в таком 
случае нужен учебник? Использовать его как самоучитель невозмож-
но из-за валообразной подачи материала и асимметричного характе-
ра упражнений. Преподавателю он также не нужен: вряд ли кто-то, кто 
имеет опыт преподавания хотя бы год, не сможет объяснить нужные 
темы без «подсказок» (которые притом страдают радикальным лако-
низмом). При этом, хотя издание всё же названо учебником, в каче-
стве справочника оно также посредственно. Приведём лишь некото-
рые примеры. На с. 91 автор называет «историческим инфинитивом» 
форму перфекта 3 л. мн. ч. на -ēre (например, «angeli dixere»), игнори-
руя тот факт, что она содержит грамматическое значение лица и числа 
и потому не может называться инфинитивом. Более того, там же сказа-
но, что «infinitivus historicus <…> образуется присоединением к основе 
перфекта окончания -ere», и это грубая фактическая ошибка. Мы уже 
упоминали, что ut (ne) finale не имеет название ut (ne) finale, а ut (ne) 
obiectivum — названия ut (ne) obiectivum. Под заголовком «придаточные 
предложения c ut в обстоятельственном значении» (стр. 130) мы находим 



360 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

лишь некоторые примеры, а объяснения этих придаточных предложе-
ний (хотя бы ut и ne finale и ut consecutivum) мы не обнаруживаем во-
все; лишь выше (с. 124) упоминается о «предложениях цели и след-
ствия». О «полном соблюдении» правила consecutio temporum вскользь 
упоминается на с. 128, но выше (на с. 124–125) оно приведено полно-
стью без каких-либо пояснений, в каких случаях употребляется актив-
ное описательное спряжение (coniugatio periphrastica activa), а в каких 
случаях — нет. В разделе «Безличные глаголы» (с. 99) приведена лишь 
часть из них — без объяснений, какими конструкциями они управля-
ют, и без указания глаголов, которые могут употребляться безлично 
(placet, evenit, accidit etc.). 

Состав хрестоматии. Хрестоматию (с. 149–200) автор сознатель-
но целиком посвятил «состоянию христианской латинской словесно-
сти XX в.» (с. 10–11), включив в неё тексты движения Latinitas viva. Так, 
открывает раздел статья о миссионере-латинисте Мануэле Хове; да-
лее следуют обзоры конгрессов (A. Bacci, C. Egger), заметки из журна-
лов Palaestra Latina, Latinitas, Vox Latina, Monitor ecclesiasticus и Forum 
Classicum. Все они написаны во второй половине ХХ в. — начале ХХI в. 
и посвящены возрождению разговорной латыни. Тем самым студент 
одновременно получает и учебник, и первую книгу для чтения по но-
вейшей церковной латинистике. Далее в хрестоматии помещены тек-
сты Х.-М. Мира, Э. Спрингетти, Ц. Эйхензеера, М. Рицци — т. е. предста-
вителей саарбрюккенской и испано-кларетинской школ Latinitas viva. 
Их жанр — духовно-просветительские заметки, а язык — облегчённый, 
разговорный вариант неосхоластической прозы. Также представлены 
фрагменты проповедей и энциклик Папы Бенедикта XVI. Ни Амвро-
сия, ни Августина, ни Льва Великого, ни одного средневекового гим-
нографа здесь не найти: студент заканчивает курс, познакомившись 
с публицистикой Х.-М. Мира или Ц. Эйхензеера, но так и не прочитав 
ни главы из «Исповеди», ни строки из Regula Benedicti.

Богословское содержание хрестоматии оказалось весьма огра-
ниченным: вместо догматических трактатов и литургических формул 
читателю предлагаются репортажи о «живой латыни» и позднее жи-
тие XVIII в. Практическая польза таких текстов сомнительна, посколь-
ку основной корпус источников для богословских переводов остаёт-
ся вне поля зрения. В итоге раздел ценен как введение в субкультуру 
Latinitas viva, но задачу ознакомления с собственно церковной латин-
ской традицией он не решает: без патристики, средневековой гимно-
графии и соборных документов студент лишён историко-культурного 



361А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

контекста полутора тысячелетий. Для базового курса такой перекос 
представляется методически неоправданным. 

При этом в авторскую концепцию учебника не укладывается при-
ведённый составителем комментарий видного латиниста14 В. Штро 
(с. 198–200) к речи папы Римского Бенедикта XVI: всего на трёх стра-
ницах даны отрывистые замечания, оценивающие соответствие речи 
римского понтифика литературно-стилистической норме классической 
(т. е. языческой) латыни. Какую ценность имеют эти немногочисленные 
ремарки для студентов, не разобравших ни одного абзаца из Цицерона?

Литературный регистр тоже смещён: журнальные заметки и до-
клады конгрессов написаны упрощённой интернациональной прозой 
с короткими периодами и множеством неологизмов, почти солециз-
мов (radio, typographia electronica), что не формирует чувства ни позд-
неантичного, ни схоластического церковного стиля. 

Культурологический материал. Казалось бы, при заявленной на-
правленности на христианскую словесность в учебном пособии будет 
много сносок и рекомендаций, касающихся словоупотребления, исто-
рического контекста, религиоведческих тонкостей и культурных реа-
лий. Однако ничего подобного в «Institutiones…» нет; наоборот, соста-
витель упускает возможность дать хотя бы скупую культурологическую 
справку даже в тех случаях, когда к тому призывает сам материал. Так, 
например, в уроке 10, включающим текст блж. Августина, даже не ука-
зано, из какого сочинения взят отрывок (De civ. I.4). Подобным образом 
в уроке 8 дан текст из Вульгаты (Деян. 5, 1–14), однако не приведена 
ни ссылка на главу, ни разбивка на стихи. Из упражнений к уроку 11, 
посвящённому главным образом числительным, ни одно не направле-
но на запоминание римской системы записи чисел, хотя соответству-
ющие обозначения приведены в теоретической части; даже не упо-
мянута характерная для Средних веков предпочтительность формы 
IIII вместо IV. При этом римская запись немного используется в тек-
сте про канонизацию свв. царственных страстотерпцев Романовых (с. 
130–132), чтобы вновь смениться арабскими цифрами уже в следую-
щем уроке (с. 143). В словаре отсутствуют пометы, разграничивающие 
древние слова с новолатинской лексикой15. Подобные решения соста-
вителя тем более огорчительны, что обнаруживают то ли нежелание, 

14	 См., например, его монографию: Stroh W. Latein ist tot, es lebe Latein! Kleine Geschichte 
einer grossen Sprache. Berlin, 2024. «Латынь мертва — да здравствует латынь!»

15	 Заметим, что было бы также весьма практичным решением сделать отдельный словарь 
имён собственных.



362 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

то ли неготовность предполагать со стороны читателя простейшую 
любознательность. 

Из положительных решений следует упомянуть включение каче-
ственных русских переводов стихотворных текстов: перевод С. С. Аверин-
цева для «Veni, Creator Spiritus» (с. 120–121) и «Clarum decus ieiunii» (с. 133), 
перевод прот. Феодора Голубинского для «Stabat Mater» (с. 144–145).

Сопоставление с другими учебниками. Возникает вопрос, при-
менял ли А. Г. Следников при подготовке своего учебника подход, сфор-
мулированный при переиздании пособия Н. И. Колотовкина, над кото-
рым Алексей Георгиевич трудился шесть лет тому назад? Переиздание 
сохраняло классический «ступенчатый» каркас «Учебника латинского 
языка» Колотовкина (23–24 урока, линейное движение от фонетики 
к синтаксису, постепенное приращение сложности), а вмешательства 
А. Г. Следникова сводились главным образом к расширению примеров 
за счёт Вульгаты и Отцов Церкви и к лёгкой коррекции упражнений. 
Тем самым редакторский проект оставался компромиссом: класси-
ческая грамматика, соединенная с умеренной церковностью текстов. 

В «Institutiones linguae Latinae Christianae» автор решается на каче-
ственно иной шаг — создаёт самостоятельный курс, который с учебни-
ком Колотовкина объединяют лишь два принципа: ориентация на се-
минарскую аудиторию и убеждённость, что текст (а не сухая схема) 
должен быть главным носителем грамматики. Всё остальное радикаль-
но пересмотрено, что можно видеть в таблице (см. табл. 1).

Таблица 1. Критическое сопоставление учебных пособий Н. И. Колотовкина и А. Г. Следникова

Критерий Н. И. Колотовкин А. Г. Следников

Структура 
учебного 
пособия	

Курс рассчитан на два академиче-
ских семестра: 23 относительно 
коротких урока, плавно распреде-
лённых на полтора года занятий

14 уроков, интенсив

Изложение линейно: после фоне-
тики и орфографии следуют от-
дельные главы о каждом склоне-
нии, времени и залоге — точно 
в том порядке, который тради-
ционно принят в классических 
курсах (Мирошенкова–Фёдоров, 
Солопов–Антонец)

А. Г. Следников, напротив, следует 
тематической схеме Н. А. Гончаро-
вой: в одной главе рядом уживаются, 
скажем, глаголы системы инфекта, 
спряжение esse и основные сочета-
ния предлогов; в другой — все пять 
склонений сразу. Студент получает 
«весь инструментарий» крупными 
блоками, а не умеренными порциями



363А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

Критерий Н. И. Колотовкин А. Г. Следников

Соотноше-
ние языче-
ской и хри-
стианской 
латыни

В первых главах преобладают ан-
тичные авторы, а тексты Вуль-
гаты и Отцов Церкви вводятся 
постепенно, по мере роста язы-
ковых навыков

Античность исключена принципи-
ально, весь корпус примеров при-
надлежит христианской тради-
ции — от Вульгаты до новолатинских 
статей о движении Latinitas viva

Лексика Каждый урок снабжён объём-
ным лексическим минимумом 
(например, в 4-м уроке — 87 лек-
сем, считая предлоги), притом 
обязательные для заучивания 
слова обозначены астериском, 
в то время как остальные при-
ведены для удобства учащихся 
при переводе текста

Поурочные лексические миниму-
мы отсутствуют; их заменяет един-
ственный словарь в конце книги. 
В итоге студенту приходится обра-
щаться к последним страницам кни-
ги всякий раз, когда в упражнении 
попадается новое слово, что неудоб-
но и в печатном, и в цифровом виде

Упражнения Привычные для грамматико
переводного метода упражне-
ния: перевод с русского и латыни, 
морфологический анализ, рекон-
струкция форм

Те же типы заданий, а также, в каче-
стве элементов «прямого метода», 
поиск синонимов и вопросы на ла-
тинском языке, что, вкупе с обили-
ем новолатинских текстов, является 
прямым отголоском движения «жи-
вой латыни»

Хрестоматия Хрестоматия весьма краткая (15 
с.). Предполагается, что студен-
ты, освоив курс, вместе с препо-
давателем перейдут к чтению 
либо хрестоматии Orbis Romanus 
pictus, либо хрестоматии «Латин-
ская христианская литература»

50-страничная хрестоматия, по-
свящённая текстам XX–XXI вв. 
о Latinitas viva

Таким образом, редакторская позиция А. Г. Следникова в случае пере-
издания учебника Н. И. Колотовкина носила принципиально иной ха-
рактер. В ходе работы над «Institutiones…» многие концептуальные ре-
шения были отринуты ради сосредоточения на христианской латыни 
и «живом методе». 

Теперь обратимся к сопоставлению «Institutiones…» с популярны-
ми в вузовской практике учебниками латинского языка — В. И. Миро-
шенковой и Н. А. Фёдорова; А. И. Солопова и Е. В. Антонец. Наиболее 
важные замечания представлены в таблице (см. табл. 2 на след. стр.).



364 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

Таблица 2. Критическое сопоставление учебных пособий: 1) В. И. Мирошенковой и Н. А. Фё-
дорова; 2) А. И. Солопова и Е. В. Антонец; 3) А. Г. Следникова

Критерий
В. И. Мирошенкова, 

Н. А. Фёдоров  
(17-е изд., 2022 г.)

А. И. Солопов,  
Е. В. Антонец  

(1-е изд., 2011 г.)

А. Г. Следников  
(1-е изд., 2025 г.)

Структура 
учебного 
пособия

Основной курс поде-
лён на 23 урока, при-
чём синтаксические 
темы вводятся почти 
с самого начала: так, 
уже в 4-м уроке студен-
ты знакомятся с кон-
струкцией accusativus 
cum infinitivo, в 6-м уро-
ке — с активной и пас-
сивной конструкцией

26  уроков (вводный + 
25); материал подаёт-
ся небольшими порци-
ями. Синтаксическим 
темам уделено присталь-
ное внимание с самого 
начала: например, кон-
струкцию accusativus cum 
infinitivo мы находим уже 
в 3-м уроке 

14 уроков. Первая по-
ловина учебника по-
священа практиче-
ски исключительно 
морфологии, а вто-
рая — синтаксису

Два больших взаимо-
дополняющих разде-
ла: поурочный курс 
и грамматический 
справочник

Два больших взаимо-
дополняющих разде-
ла: поурочный курс 
и грамматический 
справочник

Только поурочный 
курс, структурирован-
ный по темам

Тексты 
для чтения

Каждый урок с 3 по 15 
сопровождается учеб-
ным текстом на опре-
делённую тему, где 
отрабатываются прой-
денные раньше и толь-
ко что изученные грам-
матические темы. 
Начиная с 18 урока 
студентам предлага-
ются уже неадаптиро-
ванные отрывки из ав-
торов, что постепенно 
подводит их к чтению 
оригинальных текстов

Используется аналогич-
ный усвоенному В. И. Ми-
рошенковой и Н. А. Фёдо-
ровым метод: в первой 
половине учебника сту-
денты на примере тек-
стов знакомятся с из-
вестными античными 
сюжетами и отрабаты-
вают изученный грамма-
тический материал, а со 
второй половины по-
степенно начинают чи-
тать неадаптированные 
отрывки

Адаптированные связ-
ные тексты отсутству-
ют, что вынуждает 
студентов постоянно 
искать непройденные 
формы и конструк-
ции в конце учебника. 
В сочетании с перегру-
женностью уроков вряд 
ли такой метод способ-
ствует лучшему усвое-
нию материала

Лексика Большинство уроков 
содержит лексический 
минимум объёмом 
в среднем приблизи-
тельно в 20–25 слов. 
Сначала даны глаголы, 
затем существитель-
ные, после — осталь-
ные слова

Практически все уро-
ки содержат лексиче-
ский минимум объёмом 
в среднем приблизи-
тельно в 22–25 слов. 
В начале даны именные 
части речи (существи-
тельные, прилагатель-
ные), затем — глаголы 
и наречия

Лексические 
минимумы 
отсутствуют



365А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

Критерий
В. И. Мирошенкова, 

Н. А. Фёдоров  
(17-е изд., 2022 г.)

А. И. Солопов,  
Е. В. Антонец  

(1-е изд., 2011 г.)

А. Г. Следников  
(1-е изд., 2025 г.)

Упражне-
ния

Упражнения неболь-
шого объёма. В упраж-
нениях на склонение 
обыкновенно даётся 
1–3 словосочетания. 
Упражнения на опреде-
ление формы довольно 
редки, включают около 
10 форм. Упражнения 
типа «ответьте на во-
прос по-латински» ред-
ки, включают 6–7 во-
просов. В упражнениях 
на перевод с русского 
5–8 предложений. Есть 
упражнения на анализ 
дериватов в русском 
языке

Упражнения среднего 
объёма. В упражнениях 
на склонение или спря-
жение даётся 2–5 слов 
(лексем или словосо-
четаний в зависимости 
от задания). В упраж-
нениях на определе-
ние формы или склоне-
ния (спряжения) может 
даваться до 20 форм. 
В упражнениях «ответь-
те на вопрос» по 7–10 во-
просов. В упражнениях 
на перевод с русского 
9–10 предложений

Упражнения большого 
объёма. В упражнениях 
на склонение и спряже-
ние даётся большое ко-
личество слов (20–40). 
В упражнениях типа 
«ответьте на вопрос» 
около 20 вопросов. 
В упражнениях на пе-
ревод с русского при-
мерно 30 предложений. 
При этом пройденные 
темы отрабатываются 
неравномерно, а неко-
торые не отрабатыва-
ются вовсе, в особенно-
сти в последних уроках

Хрестома-
тия

Объёмная хресто-
матия (50 с.), ключе-
вые языческие авторы 
(Цицерон, Цезарь, Ка-
тулл, Вергилий, Гора-
ций, Тибулл, Овидий, 
Федр, Марциал, Све-
тоний) с несколькими 
позднейшими текста-
ми (фрагмент «Фаце-
ций» Поджо, «Stabat 
Mater», «Dies Irae», 
«Gaudeamus»). Текстам 
предпослана неболь-
шая литературоведче-
ская справка на рус-
ском языке

Хрестоматия краткая 
(11 с.), включены важ-
нейшие для латиниста 
тексты: 4 протяжённых 
отрывка из «Галльской 
войны» Цезаря, нача-
ло первой речи Цице-
рона против Катилины, 
отрывок из Корнелия 
Непота, 2 стихотворе-
ния Катулла, 2 крат-
ких отрывка из «Эне-
иды», 2 оды Горация, 
сюжет о Дедале и Икаре 
из «Метаморфоз» Ови-
дия, «Gaudeamus»

Объёмная хрестома-
тия (50 с.), полностью 
посвящённая текстам 
XX–XXI вв. о Latinitas 
viva. Содержит пере-
ведённый  с немецко-
го А. Г. Следниковым 
краткий комментарий 
В. Штро к речи папы Бе-
недикта XVI. К текстам 
хрестоматии в сносках 
дана библиографиче-
ская справка

Нельзя не отметить, что дробное изложение материала в пособиях Ми-
рошенковой–Фёдорова и Солопова–Антонец делает их значительно 
более лёгкими для восприятия. Кроме того, изучение синтаксиса с са-
мого начала курса способствует лучшему его усвоению и формиро-
ванию целостной картины языка у учащихся. Помимо того, что в ка-
ждом уроке пособий Мирошенковой–Фёдорова и Солопова–Антонец 



366 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

значительно меньше тем, чем в большинстве уроков учебника А. Г. След-
никова, материал в них изложен, с одной стороны, более подробно, чем 
в «Institutiones…», а с другой стороны — более доступно. Приведём один 
пример, который является показательным. В учебниках Мирошенко-
вой–Фёдорова16 и Солопова–Антонец17 правило употребления различ-
ных времён инфинитивов, во-первых, объясняется уже через несколько 
уроков после того, как учащиеся получили начальные сведения о кон-
струкции accusativus cum infinitivo, а во-вторых, оформлено в виде таб
лицы. В учебнике же А. Г. Следникова (с. 88) мы находим следующее 
объяснение этой темы: «Поскольку у инфинитива есть времена, то воз-
никает возможность передавать в обороте [чуть выше accusativus cum 
infinitivo назван “конструкцией”. — О. Ш.] действие, одновременное 
с действием управляющего глагола, предшествующее ему или пред-
стоящее». Таблица не представлена.

Таким образом, если по пособиям Мирошенковой–Фёдорова 
или Солопова–Антонец реально изучить грамматический курс в те-
чение одного учебного года, даже не привлекая большого количества 
дополнительных материалов, в случае учебника А. Г. Следникова это 
не представляется возможным.

Однако многие недостатки «Institutiones…», обнаруживаемые в ходе 
сопоставления с классическими учебниками, можно объяснить тем, 
что они необходимым образом вытекают из авторской концепции 
учебника и потому представляют неизбежный контраст в сравнении 
с вышеупомянутыми пособиями. В таком случае позволим себе бег-
ло сравнить «Institutiones...» с весьма схожим пособием А. Н. Попова 
и П. М. Шендяпина18, составители которого также заявляли направ-
ленность пособия на практическое, подспудное усвоение учащимися 
некоторых грамматических тем19. Не считая словарей и предисловий, 
учебник состоит из трёх больших частей: «Учебные тексты» (с. 15–82), 
«Избранные места из латинских авторов» (с. 133–256), «Грамматика» 

16	 Урок 8. 
17	 Урок 8. 
18	 Попов А. Н., Шендяпин П. М. Латинский язык / под ред. Д. В. Бугая. Москва: Академический 

проект, 2008.
19	 См., например: Там же. С. 13: «Синтаксису падежей не отведено ни одного специально-

го параграфа, но все важнейшие случаи употребления того или другого падежа распре-
делены по отдельным параграфам с таким расчётом, чтобы к концу курса и этот отдел 
оказался пройденным. Останется только его систематизировать и повторить. Нет в кни-
ге и особых параграфов для изучения неправильных глаголов, так как эти глаголы усва-
иваются без особого труда путём чтения».



367А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

(с. 257–385). Учебник рассчитан на активное участие преподавателя 
в представлении и комментировании грамматического материала, 
в то время как авторские пояснения сводятся к лаконичным формули-
ровкам, а лингвистическая терминология также приводится скученно 
и без подробных разъяснений. 

Между тем, несмотря на то, что к данному пособию приложимы 
многие из вышеозвученных замечаний, его отличают от «Institutiones…» 
два существенных методических решения: 1) градуальное распреде-
ление упражнений и текстов (от простых к сложным, от «искусствен-
ных» к оригинальным); 2) переводческий комментарий к оригиналь-
ным текстам. 

Так, раздел «Учебные тексты» (включает 33 параграфа) представ-
ляет постепенный переход от анализа отдельных коротких фраз (типа 
«in terra est vita, in luna non est») к чтению больших малоадаптированных 
текстов. Так, в §12 помимо отдельных латинских и русских фраз на пе-
ревод даны три текста, в §18 включены уже пять текстов (из них один — 
адаптированное начало «Галльской войны» Цезаря), а в §33 приведены 
20 прозаических и стихотворных текстов в минимальной адаптации. 
К каждому параграфу в соседнем разделе дан «постатейный словарь» 
(непрактичный, но теоретически обоснованный приём), который од-
новременно выполняет роль лексического минимума. Приближаясь 
к концу этого раздела по мере обучения, студент постепенно привы-
кает к длине и структуре латинского предложения и затем переходит 
к хрестоматии. Но и в этом разделе он не остаётся без поддержки со 
стороны составителя: обильные комментарии помогают уяснить осо-
бенности поэтического словоупотребления, семантику эллиптических 
фигур, проясняют структуру предложения и подчёркивают употреби-
тельные фразеологизмы. Всего этого читатель «Institutiones…», к наше-
му сожалению, оказывается лишён.

Таковы результаты сравнения учебной методики А. Г. Следнико-
ва с некоторыми наиболее авторитетными пособиями отечествен-
ной латинистики. Как видно из представленных выше  соображений, 
многие общие методические решения в «Institutiones…» нельзя при-
знать удачными. Пренебрежение фразеологией, отсутствие лексико-
логического комментария и переводоведческой справки, узость тема-
тики текстов, составляющих хрестоматию, — всё это образует весьма 
тяжёлые препятствия на пути обучающегося, в то время как и при ис-
пользовании более проверенных пособий современные студенты ис-
пытывают большие трудности при освоении древних языков. О том 



368 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

же свидетельствует и практическая составляющая учебника, к кото-
рой мы теперь переходим.

Практическая часть учебника: упражнения. Не только в общей 
композиции учебного курса «Institutiones…», но и внутри уроков есть 
на что обратить критическое внимание; в частности, встречаются оче-
видные орфографические и стилистические огрехи, которые перево-
дят авторскую идею «писать по-латыни» в разряд иллюзий. 

Например, уже в содержании (с. 4) термин pronomina possesiva («при-
тяжательные местоимения») приводится с тремя «s» вместо норматив-
ного possessiva.  Сходные опечатки видим в случае curcum вместо circum 
в перечне предлогов на с. 47; опечатка в датах: «Papa Benedictus (1927–
1922)» на с. 22. До урока 4 рубрика упражнений именуется «Упражне-
ния», затем неожиданно латинизируется в Exercitia (ср. урок 5).

Посмотрим повнимательнее на урок 4. Так, в упражнении 1 автор 
предлагает определить склонение у 43 лексем и тотчас просклонять их; 
на с. 47 автор в небольшом абзаце легко расправляется с темой пред-
логов, перечислив 28 предлогов и их переводы, а на с. 48–49 в тексте 
«Litaniae De Commendatione Animae (CRA)» автор, в соответствии с ме-
тодом постоянного повторения, решает отрабатывать из 28 предлогов 
лишь два: «pro» и «per». После предлога «pro» следует слово «eo», кото-
рое студент будет проходить через 17 страниц в пятом уроке. А пока 
достаточно дать сноску с переводом — что поделать, издержки адап-
тации натурального метода, лишённые его продуманности.

	 На с. 50 в упражнении 2 ученика просят определить тип треть-
его склонения, но как это сделать, в уроке не объясняется. В упражне-
нии 5 задача попроще: нас просят просклонять всего 34 личных име-
ни. В упражнении 6 (на вокатив) нам предстоит заполнить пропуски 
в 48 предложениях, которые являются легкими вариациями на лита-
нию, приведённую двумя страницами ранее. В третьем предложении 
того же упражнения читаем miserere nobis — и нет никаких примечаний, 
что перед нами не инфинитив активного залога, а императив отложи-
тельного глагола. Упражнение 7 поддерживает в ещё не закрывшем кни-
гу учащемся трудолюбие: 34 слова нужно поставить в начальную форму 
и указать род слова. Упражнение 820, следуя принципу οὐ πολλὰ ἀλλὰ 

20	 25-е предложение в этом упражнении комментировать не будем, а просто приведем его 
полностью: «Sicut in Ies_ Christ_ non est gentilis et Iudaeus, barbarus et Scytha, servus et 
liber, ita in Latinitat_ non est German_ et Belg_, Russ_ et Ital_, American_ et Polon_». Чему 
может научить такая игривость на грани кощунства, оставим на усмотрение читателя.



369А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

πολύ21, из всех упомянутых предлогов в 25 предложениях отрабатывает 
лишь три: а (предложения 2–12), per (предложения 13–21), in (предло-
жения 22–25). Вызывает вопросы и упражнение 10, где нас просят об-
разовать страдательный залог, но не приводят примера того, что от нас 
ожидают. Homines honorare —  honorare нужно переделать то ли в inf. 
praes. pass., то ли в praes. ind. pass. 3 pl. В упражнении 11 просят по-ла-
тински ответить на вопросы. Упражнение полезное, и не вызывает ни-
каких вопросов, кроме одного: если ученик ещё ранее в пятом упражне-
нии второго урока (с. 34) смог ответить на вопросы с вопросительными 
местоимениями в разных падежах quis, quem, quid, qualis без освоения 
этих слов и каких-либо примечаний к этим словам, то он без сомнения 
справится и с нынешним упражнением. Завершается комплекс упраж-
нений переводами на латынь, где мы и переводим строки акафистов 
(1), и исповедуем грехи (5), и уясняем, какой патриарх правил после 
патр. Пимена и до патр. Кирилла, и вспоминаем название замечатель-
ного фильма «Алиса в городах» Вендерса. Как не увидеть в этом тон-
кую работу автора над знакомством с жанром satura?..22

Наконец упомянем проблемы, связанные с вёрсткой, а потому ско-
рее адресуемые издателю пособия, нежели его составителю. Использо-
вание столь малого кегля (вероятно, 12-го) наряду с полным отсутствием 
форматирования делает поурочные тексты утомительными для воспри-
ятия, в то время как любой студент, изучающий древние языки, не по-
наслышке знает об утомляемости зрения от постоянного чтения. Уз-
кие поля, малый межстрочный интервал не позволяют размечать текст 
даже в случае работы с ксерокопией. Таким образом желание пользо-
ваться учебником отбивается уже на психофизиологическом уровне: 
текст выступает колючим однообразным полотном, сориентировать-
ся на котором требует значительной выдержки. Едва ли такой подход 
к изданию благотворно скажется на его продаваемости.

Заключение. Таким образом, применение «Institutiones linguae 
Latinae Christianae» в реальности представляется весьма затруднитель-
ным, если не невозможным. Пособие не выдерживает конкуренции 
с наиболее распространёнными учебниками.

Методически курс выстроен неверно: учащимся не даётся ни вре-
мени для усвоения материала, ни упражнений для его закрепления. 
Автор пособия, вероятно, не пытался взглянуть на собственный курс 
с точки зрения студента (и даже с точки зрения преподавателя).

21	 С греч.: «Не количеством, а качеством».
22	 Букв. с лат. «всякая всячина». Ср. рус. «сатира».



370 РЕЦ ЕНЗИ Я О. В. Ш А РШ У КОВОЙ, Р. С . СОЛОВЬЁВА, А . С . К У ПРИН А

 Формально обучающемуся предоставляется теоретический мате-
риал, но не во всех случаях. Также А. Г. Следников не берёт на себя труд 
ни сориентировать читателя в грамматических построениях, ни подска-
зать педагогу, как приложить материал к реальной учебной программе. 
«Institutiones linguae Latinae Christianae» скорее напоминает граммати-
ческий конспект, снабжённый хрестоматией, причём конспект, не ли-
шённый опечаток и даже грубых ошибок.

Применение заявленного подхода, вероятно, имеет место прежде 
всего с целью развития новолатинской культуры, популяризации ан-
тичного наследия в современном мире, поддержания неформальной 
среды общения на латинском языке, в том числе в рамках движения 
«живой латыни». Однако в таком случае учебная практика требовала 
бы принципиально иных пособий, направленных не на грамматиче-
ские штудии, а на коммуникативный метод изучения языка.

Библиография

Колотовкин Н. И. Латинский язык: учебник. Москва: Изд. дом «Познание»; ОЦАД; МДА, 2019.

Малеин А. Латинский церковный язык // Хрестоматия по латинской христианской ли-
тературе: учеб. пособие / сост. игум. Дионисий (Шлёнов). Москва: ОЦАД; «Позна-
ние»; МДА, 2018. С. 19–43.

Мирошенкова В. И., Федоров Н. А. Lingua Latina: учебник для вузов. 17-е изд., стер. Мо-
сква: Флинта, 2022.

Следников А. Г. Рецепция античного наследия: движение «живой латыни». Сергиев По-
сад: МДА, 2019. 

Солопов А. И.,  Антонец Е. В. Латинский язык: учебное пособие. Москва: Юрайт, 2011. (Ос-
новы наук).

Солопов А. И.,  Антонец Е. В. Латинский язык: учебник и практикум для вузов. 3-е изд., 
перераб. и доп. Москва: Изд. «Юрайт», 2024. (Высшее образование).

Попов А. Н., Шендяпин П. М. Латинский язык / под ред. Д. В. Бугая. Москва: Академиче-
ский проект, 2008.

Ширин Д. Христианская и Библейская Латынь // Хрестоматия по латинской христиан-
ской литературе: учеб. пособие / сост. игум. Дионисий (Шлёнов). Москва: ОЦАД; 
«Познание»; МДА, 2018. С. 44–67.

Хрестоматия по латинской христианской литературе: учеб. пособие / Автор-составитель: 
игумен Дионисий (Шлёнов). Москва: Общецерковная аспирантура и докторантура 
им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия; Изд. дом «Познание»; МДА, 2018.

Academia Latinitati Fovendae. [Электронный ресурс]. URL: https://academialatinitatifovendae.
com/ (дата обращения: 7.12.2025).

Stroh W. Latein ist tot, es lebe Latein! kleine Geschichte einer großen Sprache. Berlin: Ullstein 
Taschenbuch Verlag, 2024.



371А. Г. С ЛЕ Д НИКОВ «INS T IT U T IO NE S L INGUA E L AT IN A E CHRIS T I A N A E» 

Рецензию подготовили:

Ольга Валерьевна Шаршукова

канд. филол. н., преподаватель РГГУ

Роман Сергеевич Соловьёв           
канд. филол. н., преподаватель ПСТГУ

Александр Сергеевич Куприн

преподаватель, аспирант БФ ПСТГУ



DOI:

А. Ю. ПОЛУНОВ 

ГОСУДАРСТВЕННО-
КОНФЕССИОНАЛЬНЫЕ 
ОТНОШЕНИЯ В РОССИИ: 
ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ 

Учебное пособие. Москва: Изд. «Прометей», 2024. 
127 с. ISBN 978-5-00172-645-6

УДК 94(47):322

Статья поступила в редакцию 2.2.2025 г.	  DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.019

Государственно-конфессиональные отношения на разных этапах фор-
мирования и развития Российского государства уже не раз становились 
объектом научных изысканий как историков, так и представителей 
других социально-гуманитарных наук. О формировании устойчивого 
историографического тренда в этой области социально-гуманитарно-
го знания в последние годы говорит издание, без преувеличения, со-
тен научных и научно-популярных работ, в центре внимания которых 
находились всевозможные аспекты тематики государственно-конфес-
сиональных отношений в истории нашей страны. Разумеется, публи-
кация такого количества монографий, сборников документов, статей 
и других материалов по обсуждаемой тематике не может не привет-
ствоваться, поскольку полученные в них научные результаты огром-
ны и двигают вперёд как саму предметную область изучения истории 
и современного состояния государственно-конфессиональных отноше-
ний в России, так и совокупно социально-гуманитарное знание. Одна-
ко, с другой стороны, это же приводит к тому, что в образовательном 
процессе «угнаться» за издаваемыми буквально каждый год тематиче-
скими новинками попросту невозможно, но необходимо как в препо-
давании общего курса истории России (государства поликонфессио-
нального и полиэтничного на всех этапах своего развития, в связи с чем 



373А. ПОЛ У НОВ. Г О С УД А Р С Т ВЕННО-КОНФЕССИОН А ЛЬНЫЕ ОТ НОШЕНИ Я В Р О ССИИ 

рассмотрение вопросов государственно-конфессиональных отношений 
для «постижения» российской истории видится строго необходимым), 
так и различных специальных курсов. Именно по этой причине потреб-
ность в учебном пособии, которое хронологически охватывало бы все 
этапы государственно-конфессиональных отношений на протяжении 
многовековой российской истории (учебные издания, посвящённые 
отдельным этапам этих отношений, существуют давно и острой по-
требности в них на данный момент, как видится, нет), при этом не огра-
ничивающееся рассмотрением сугубо взаимоотношений Российского 
государства и Русской Православной Церкви (далее — РПЦ) и аккуму-
лирующее достижения новейшей историографии вопроса, конечно, 
высока. Именно таким и видится рецензируемое учебное пособие1.

Автором учебного пособия «Государственно-конфессиональные 
отношения в России: история и современность» выступил заслужен-
ный специалист по современным проблемам межэтнических и меж-
конфессиональных отношений в России, доктор исторических наук, 
профессор, заведующий кафедрой управления в сфере межэтнических 
и межконфессиональных отношений факультета государственного 
управления МГУ имени М. В. Ломоносова Александр Юрьевич Полунов. 
Учебное пособие включает в себя 11 глав, а также Введение и разделы 
«Вопросы и задания» и «Литература».

Хронологически учебное пособие охватывает всю историю госу-
дарственно-конфессиональных отношений в России, начиная с крат-
кого анализа традиционных верований восточных славян и Крещения 
Руси, и доводит изложение материала до особенностей этих отноше-
ний в постсоветский период. Тематически материалы, представлен-
ные в учебном пособии, не ограничиваются рассмотрением сугубо вза-
имоотношений Российского государства и РПЦ, но также охватывают 
и взаимоотношения государства с другими традиционными для Рос-
сии конфессиями (исламом, буддизмом, иудаизмом и другими). Хотя, 
справедливости ради, стоит сказать, что в учебном пособии взаимоот-
ношениям с РПЦ  уделено значительно больше места, что вполне по-
нятно и, как видится, полностью обоснованно, в виду особой роли пра-
вославия и Церкви в истории России.

Прежде чем переходить к анализу основного содержания учебного 
пособия охарактеризуем два его заключительных раздела — «Вопросы 

1	 Полунов А. Ю. Государственно-конфессиональные отношения в России: история и совре-
менность: Учебное пособие. Москва: Прометей, 2024. 126 с.



374 РЕЦ ЕНЗИ Я В Л А Д ИС Л А ВА А Н Д РЕЕВИЧ А Т УЛ ЯНОВА

и задания» и «Литература» — поскольку с педагогической и методиче-
ской точек зрения они важны не меньше, чем основная часть.

Раздел «Вопросы и задания», скорее, представляет собой подбор-
ку заданий к семинарским и практическим занятиям, вокруг которых 
вполне можно выстроить учебные дискуссии, обобщающие представ-
ленный в учебном пособии материал. К примеру, «Каковы были пред-
посылки и причины принятия христианства на Руси?», «Насколько был 
предопределён выбор князем Владимиром именно восточного вари-
анта христианства?», «Сопоставьте воззрения Нила Сорского и Иосифа 
Волоцкого. В чём вы видите сходства, в чём — различия между ними?» 
и т.д. Подобная формулировка заданий, по мнению рецензента, хоро-
шо подходит для выстраивания учебных дискуссий во время прове-
дения семинарских и практических занятий, поскольку акцентирует 
внимание не на вопросах «когда?» и «как?» происходили те или иные 
события, явления и процессы, а на вопросе «почему?», что способству-
ет систематическому усвоению пройденного материала. Кроме того, 
формулировка многих заданий делает необходимым обращение к до-
полнительной литературе (представленной в разделе «Литература») 
для их выполнения, что делает представленный в конце учебного по-
собия список литературы актуальным и востребованным при освоении 
учебного материала, а не помещённый, как говорится, «для галочки», 
как это нередко бывает в других учебных изданиях. Тем не менее, нуж-
но высказать и несколько замечаний к представленному разделу «Во-
просы и задания», носящих, однако, скорее рекомендательный харак-
тер: возможно, для удобства использования представленные задания 
стоило распределить тематически, в соответствии с 11 главами, на ко-
торые разделён основной материал учебного пособия, как это уже было 
сделано в разделе «Литература». Так же, видится уместным (чтобы раз-
дел «Вопросы и задания» содержал не только задания к семинарским 
и практическим занятиям) дополнить этот раздел списком вопросов 
к зачёту / экзамену, составленным на основе представленных в учеб-
ном пособии материалов, чтобы раздел «Вопросы и задания» содер-
жал, собственно, и вопросы, и задания.

В разделе «Литература» представлены обобщающие издания по все-
му курсу и, как уже было сказано, дополнительная литература к каждой 
из 11 глав учебного пособия. Такой подход к презентации литературы 
по курсу (обобщающие издания и отдельные тематические подборки) 
видится действительно весьма удобным для использования учебного 
пособия в педагогическом процессе, когда не приходится выискивать 



375А. ПОЛ У НОВ. Г О С УД А Р С Т ВЕННО-КОНФЕССИОН А ЛЬНЫЕ ОТ НОШЕНИ Я В Р О ССИИ 

в простом алфавитном списке литературы издания, подходящие для бо-
лее углублённого изучения тех или иных вопросов. В связи с этим, син-
хронность представленного списка литература с заданиями к семинар-
ским и практическим занятиям (о чём было сказано выше) выглядела 
бы более чем уместно. Однако, и в случае с разделом «Литература» хо-
телось бы высказать замечание, также носящее скорее рекомендатель-
ный характер: представленный в учебном пособии список литературы 
всё же видится не достаточно полным. В частности, вряд ли на сегод-
няшний день можно представить изучение тематики Крещения и хри-
стианизации Руси и проблемы «двоеверия» без трудов В. Я. Петрухина2 
и А. В. Карпова3, организационного устройства домонгольской Церкви 
без монографий П. И. Гайденко4, начала церковной реформы Петра I без кол-
лективного труда Н. В. Башнина, И. А. Устиновой и И. Н. Шаминой5 и т. д.

Как представляется рецензенту, расширение списка литературы 
и творческая переработка раздела «Вопросы и задания» значительно 
бы повысили возможности использования данного учебного пособия 
в преподавательской практике и с методической точки зрения были 
бы верными. Небольшой объём учебного пособия (всего 126 страниц) 
вполне позволяет в последующих переизданиях расширить два его за-
ключительных раздела.

Теперь проанализируем «содержательную» сторону учебного по-
собия и обратимся к его основной части, разделённой на 11 глав.

Глава 1 хронологически освещает события IX–XII вв. и строит своё 
изложение преимущественно вокруг вопросов о Крещении и христиани-
зации Руси. С некоторым упрощением материала этой главы учебного 
пособия (в частности, с отсутствием упоминания, так называемого, «фо-
тиева» крещения россов и с традиционной летописной датировкой кре-
щений Ольги в 955 г. и Владимира Святославича в 988 г., хотя некоторые 
историки вполне аргументировано предлагали другие даты — например, 

2	 Петрухин В. Я. Крещение Руси: от язычества к христианству. Москва: АСТ; Астрель, 2006. 
222 с.; Он же. Русь в IX–XI вв. От призвания варягов до выбора веры. Москва: ФОРУМ; 
Неолит, 2013. 464 с.

3	 Карпов А. В. Язычество, христианство, двоеверие: религиозная жизнь Древней Руси в IX–
XI веках. Санкт-Петербург: Алетейя, 2008. 184 с.

4	 Гайденко П. И. Церковь домонгольской Руси: иерархия, служение, нравы. Москва: Универ-
ситетская книга, 2013. 150 с.; Он же. Священная иерархия Древней Руси (XI–XIII вв.): за-
рисовки власти и повседневности. Москва: Университетская книга, 2014. 212 с.

5	 Башнин Н. В. , Устинова И. А. , Шамина И. Н. Высшее духовенство в начале церковной ре-
формы Петра I: правовой статус и имущественное положение. Москва; Санкт-Петербург: 
Альянс-Архео, 2022. 704 с.



376 РЕЦ ЕНЗИ Я В Л А Д ИС Л А ВА А Н Д РЕЕВИЧ А Т УЛ ЯНОВА

О. М. Рапов6 и А. Г. Кузьмин7) рецензент склонен согласиться, т. к. учеб-
ное пособие адресовано учащимся высших учебных заведений, в т. ч. 
и не исторических специальностей, и информация, поданная в более 
сложном виде, может быть не усвоена малоподготовленной аудитори-
ей и, скорее, усложнит подачу информации. Для более детального изу-
чения всех вопросов всегда есть дополнительная литература.

Государственно-конфессиональным отношениям в годы «феодаль-
ной раздробленности» и ордынского «ига» посвящена глава 2. Ключевы-
ми вопросами при изложения материала этой главы стали следующие: 
изменения в духовной и политической жизни русских земель в годы 
«феодальной раздробленности» (отмечено единство Церкви при фак-
тическом распаде Древнерусского государства, которая, поддерживая 
московских князей в их объединительной политике, в конечном счёте 
стала одним из факторов возвышения Москвы и централизации рус-
ских земель вокруг неё); монастыри и монашество (речь идёт преиму-
щественно о Сергии Радонежском и об основанных им и его учениками 
монастырях, которые становились центрами книжности, образования 
и культуры); спор иосифлян и нестяжателей (главной причиной спо-
ра называется вопрос о церковном землевладении, кроме того, отме-
чено, что московские государи первоначально поддерживали именно 
нестяжателей в надежде с их помощью отобрать у Церкви её земель-
ную собственность и зависимых крестьян, однако после разгрома ере-
тиков-жидовствующих государственная власть временно встала на сто-
рону иосифлян). С сожалением отмечаем, что такое важное событие 
как провозглашение автокефалии Русской Церкви в 1448 г. в тексте 
даже не упоминается.

В главе 3, повествующей о церковно-государственных отношениях 
в XVI–XVII вв., интерес представляет авторская концепция «опрични-
ны» Ивана IV, которая связывается со спором иосифлян и нестяжателей, 
вновь обострившимся в сер. XVI в., и рассматривается как очередная 
попытка русских монархов провести секуляризацию церковных земель 
вновь с опорой на круги нестяжателей. Однако о присоединении к Рус-
скому государству в этот период обширных земель Поволжья, населён-
ных, по-преимуществу, исповедующими ислам народами, не говорится 
ни слова (кратко и уже применительно к другим вопросам об этом будет 

6	 Рапов О. М. Русская церковь в IX — первой трети XII в. Принятие христианства. Москва: 
Русская панорама, 1998. 416 с.

7	 Кузьмин А. Г. Падение Перуна. Становление христианства на Руси. Москва: Молодая гвар-
дия, 1988. 240 с.



377А. ПОЛ У НОВ. Г О С УД А Р С Т ВЕННО-КОНФЕССИОН А ЛЬНЫЕ ОТ НОШЕНИ Я В Р О ССИИ 

сказано только в главе 5), хотя с точки зрения государственно-конфес-
сиональных отношений это важная веха в истории нашей страны, т. к. 
у русского православного царя появились подданные-мусульмане и во-
просы «замирения» новоприсоединенных земель были тесно связаны 
с попытками их крещения и христианизации. Авторская интерпрета-
ция «раскола» Русской Церкви также выглядит достаточно спорной, по-
скольку сводится лишь к конфликту царя Алексея Михайловича и па-
триарха Никона, а сама реформа полностью перекладывается на плечи 
последнего. К сожалению, также ни слова не сказано о «кружке ревни-
телей благочестия», о том, что и царь и патриарх входили в его состав, 
и о спорах вокруг предполагаемой реформы. Вместо этого достаточно 
подробно говорится о старообрядцах-поповцах и старообрядцах-беспо-
повцах, что, разумеется, тоже очень важно, но вряд ли важнее «кружка» 
и того факта, что никто из его членов не отрицал необходимости цер-
ковной реформы, спорили лишь о методах её проведения.

Главы с 4 по 8 посвящены «синодальному» периоду в истории Рус-
ской Церкви, также в них затрагиваются некоторые вопросы взаимо-
отношений светской власти с другими конфессиями. Такой солидный 
объём текста (5 глав), посвящённый всего двум столетиям истории госу-
дарственно-конфессиональных отношений в России, позволил описать 
их достаточно подробно. Однако, рецензенту всё же представляется, 
с учётом выделения для «советского» периода истории государствен-
но-конфессиональных отношений всего одной достаточно скудной 
главы, такой объем излишним. Возможно, стоило каждому из этапов 
истории государственно-конфессиональных отношений в России уде-
лить одинаково внимания и места в тексте учебного пособия. Однако, 
это лишь рекомендация. Обратимся всё же к содержательной стороне 
глав, посвящённых «синодальному» периоду.

В учебном пособии отмена патриаршества и учреждение Сино-
да рассматривается как вполне логичный итог столкновений свет-
ской и церковной властей по вопросу о церковных земельных ресур-
сах, при этом нарушивших традиционную «симфонию» двух властей 
(светской и церковной), характерную для предшествующих этапов рус-
ской истории, хотя в историографии высказывались и прямо противо-
положные выводы о том, что синодальная реформа Петра I является 
подлинным воплощением византийской «симфонии»8.

8	 Реснянский С. И. Церковно-государственная реформа Петра I. Протестантская модель 
или византийское преемство. Москва: ЮНИТИ-ДАНА, 2015. 255 с.



378 РЕЦ ЕНЗИ Я В Л А Д ИС Л А ВА А Н Д РЕЕВИЧ А Т УЛ ЯНОВА

Одним из ключевых вопросов главы 5 является вопрос о месте 
государственно-конфессиональных отношений в политике «просве-
щённого абсолютизма». Автор указывает, что в этот период, во мно-
гом благодаря церковной реформе Петра I, светской власти в России 
удалось провести секуляризацию церковных земель, приведшую, од-
нако, не только к понижению социального статуса православного духо-
венства и ослаблению Церкви как социального института (о чём чаще 
всего пишут в историографии), но и к возрождению монашеских тра-
диций, восходящих к временам Сергия Радонежского и учению нестя-
жателей. Кроме того, рассмотрены взаимоотношения Российского го-
сударства и других конфессий, отмечена организация при поддержке 
светских властей Оренбургского духовного собрания (1789 г.) и Таври-
ческого духовного правления (1794 г.), созданных для взаимодействия 
с исповедующими ислам подданными Российской империи. Несколь-
ко слов сказано и о взаимодействии светских властей с католиками 
и протестантами, и даже о некоторых сектах.

В период правления Павла I ключевыми элементами конфессио
нальной политики стали поддержка Русской Церкви и пожалование 
её новыми земельными ресурсами, взамен отнятых в годы правле-
ния Екатерины II, а также покровительство, оказанное императором 
Мальтийскому ордену; в период правления Александра I — политика 
межконфессионального сотрудничества, влияние на которую оказы-
вали личные мистические настроения императора; в период правле-
ния Николая I — усиление роли православия и Церкви в официальной 
идеологии и политике государства, что нашло своё отражение в «ува-
ровской триаде». Эти и некоторые другие особенности государствен-
но-конфессиональных отношений в первой половине XIX в. изложе-
ны в главе 6 учебного пособия.

В главе 7 рассмотрены основные вопросы государственно-конфес-
сиональных отношений в годы «Великих реформ» Александра II, к кото-
рым отнесены расширения начал веротерпимости и самостоятельности 
Русской Церкви. Говорится об окончательном завершении преследова-
ния старообрядцев (1883 г.), а также о лояльном отношении государства 
к новым течениям религиозного инакомыслия, например, штундистам. 
К расширению самостоятельности Русской Церкви автором отнесена 
ликвидация духовного сословия и реформа духовных семинарий и ака-
демий. Отдельно сказано и о создании Русской духовной миссии в Ие-
русалиме и Императорского Православного Палестинского общества.



379А. ПОЛ У НОВ. Г О С УД А Р С Т ВЕННО-КОНФЕССИОН А ЛЬНЫЕ ОТ НОШЕНИ Я В Р О ССИИ 

Государственно-конфессиональным отношениям в кон. XIX — нач. 
XX в. посвящена глава 8, два из трёх параграфов которой описывают 
консервативную политику К. П. Победоносцева, направленную на уси-
ление роли Русской Церкви в жизни государства и общества и борьбу 
с религиозным инакомыслием (в частности, отмечается направленное 
против штундистов и других сектантов ужесточение религиозного за-
конодательства). Третий параграф посвящён нарастанию кризисных 
элементов во взаимоотношениях светской власти и Русской Церк-
ви накануне революции 1917 г., вызванных тем, что после революции 
1905–1907 гг., появилась Государственная Дума, внёсшая элемент не-
стабильности во взаимоотношения светских властей и Русской Церк-
ви. Эти проблемы планировалось решить на Поместном соборе, одна-
ко до февральских событий 1917 г. он так созван и не был.

Как уже было сказано, «советскому» периоду государственно-кон-
фессиональных отношений уделена глава 9, ключевыми вопросами ко-
торой стали: попытки церковных реформ и антирелигиозная политика 
Советского государства (Поместный собор 1917–1918 гг., обновленческий 
«раскол», репрессии против духовенства и верующих в 1920–1930‑е гг.), 
изменения в религиозной политике государства в 1940-е гг. (патриоти-
ческая деятельность РПЦ в годы Великой Отечественной войны, встреча 
И. В. Сталина с тремя митрополитами, внешнеполитическая деятельность 
РПЦ) и государственно-конфессиональные отношения в 1960–1980-е гг. 
(гонения эпохи «развернутого строительства коммунизма», сосущество-
вание религиозных организаций и советского государства в эпоху «раз-
витого социализма», государственно-конфессиональные отношения 
в годы «перестройки»). Любопытным видится объяснение изменения 
отношения советского государства к РПЦ в годы «перестройки» как же-
лание советских властей опереться на авторитет религиозных органи-
заций при реформировании всех сфер жизни советского общества. Это 
видится большим упрощением, всё же круг основных причин измене-
ния советской конфессиональной политики в кон. 1980-х гг. был зна-
чительно шире, о чём рецензент писал в своих публикациях по теме9. 

Заключительные 10 и 11 главы учебного пособия посвящены госу-
дарственно-конфессиональным отношениям в постсоветской России. 

9	 Тулянов В. А. Русская Православная Церковь и советское государство в год Тысячелетия 
Крещения Руси: проблемы взаимоотношений // Народы и религии Евразии. 2024. Т. 29. 
№ 1. С. 113–125; Он же. Законодательство СССР и РСФСР о религиозных организаци-
ях: к вопросу о демократизации положения Русской Православной Церкви в годы пе-
рестройки // Вестник МГПУ. Серия: Исторические науки. 2024. № 2 (54). С. 109–124.



380 РЕЦ ЕНЗИ Я В Л А Д ИС Л А ВА А Н Д РЕЕВИЧ А Т УЛ ЯНОВА

В них читателю представляется подробная статистика по количеству 
верующих в России, их конфессиональной принадлежности, об уров-
не доверия религиозным институтам и т. д. Достаточно подробно про-
анализированы закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» (1990 г.) 
и закон РФ «О свободе совести и религиозных объединениях» (1997 г.). 
Сделан справедливый вывод о несостоятельности религиозного зако-
нодательства до 1997 г., не препятствовавшего проникновению в Рос-
сию различных радикальных религиозных верований (например, сек-
ты «Аум Синрикё»).

Итак, учебное пособие А. Ю. Полунова представляет несомненный 
научный и научно-педагогический интерес как единственное на дан-
ный момент учебное пособие, посвящённое государственно-конфес-
сиональным отношениям на протяжении всей российской истории, 
при этом не ограничивающееся рассмотрением сугубо отношений го-
сударства и РПЦ, но  и аккумулирующее достижения новейшей исто-
риографии вопроса. Большая часть высказанных в рецензии замеча-
ний носят скорее рекомендательный характер и могут быть устранены 
при подготовке переизданий учебного пособия.

Библиография

Башнин Н. В., Устинова И. А., Шамина И. Н. Высшее духовенство в начале церковной ре-
формы Петра I: правовой статус и имущественное положение. Москва; Санкт-Пе-
тербург: Альянс-Архео, 2022.

Гайденко П. И. Церковь домонгольской Руси: иерархия, служение, нравы. Москва: Уни-
верситетская книга, 2013. 

Гайденко П. И. Священная иерархия Древней Руси (XI–XIII вв.): зарисовки власти и по-
вседневности. Москва: Университетская книга, 2014.

Карпов А. В. Язычество, христианство, двоеверие: религиозная жизнь Древней Руси в IX-
XI веках. Санкт-Петербург: Алетейя, 2008. 

Кузьмин А. Г. Падение Перуна. Становление христианства на Руси. Москва: Молодая гвар-
дия, 1988.

Петрухин В. Я. Крещение Руси: от язычества к христианству. Москва: АСТ; Астрель, 2006. 

Петрухин В. Я. Русь в IX-XI вв. От призвания варягов до выбора веры. Москва: ФОРУМ; 
Неолит, 2013.

Полунов А. Ю. Государственно-конфессиональные отношения в России: история и совре-
менность: Учебное пособие. Москва: Прометей, 2024.

Рапов О. М. Русская церковь в IX — первой трети XII в. Принятие христианства. Москва: 
Русская панорама, 1998.



381А. ПОЛ У НОВ. Г О С УД А Р С Т ВЕННО-КОНФЕССИОН А ЛЬНЫЕ ОТ НОШЕНИ Я В Р О ССИИ 

Реснянский С. И. Церковно-государственная реформа Петра I. Протестантская модель 
или византийское преемство. Москва: ЮНИТИ-ДАНА, 2015.

Тулянов В. А. Русская Православная Церковь и советское государство в год Тысячелетия 
Крещения Руси: проблемы взаимоотношений // Народы и религии Евразии. 2024. 
Т. 29. № 1. С. 113–125.

Тулянов В. А. Законодательство СССР и РСФСР о религиозных организациях: к вопросу 
о демократизации положения Русской Православной Церкви в годы перестройки // 
Вестник МГПУ. Серия Исторические науки. 2024. № 2 (54). С. 109–124.

Владислав Андреевич Тулянов

кандидат исторических наук

доцент кафедры истории России 

Государственного университета просвещения



БОГОСЛОВСКИЙ ВЕСТНИК 
№ 3 (58) • 2025

Научно-богословский журнал
Московской духовной академии

ISSN 2500-1450

	 Литературный редактор	 А. О. Солдаткина
	 Корректоры	 Е. В. Свинцова, В. В. Егер
	 Научные редакторы	 иеродиакон Григорий (Трофимов),  
		  С. Г. Холопов
	 Перевод на английский	 диакон Пётр Лонган
	 Вёрстка	 В. В. Егер

Издательство Московской духовной академии
141312, г. Сергиев Посад,

Троице-Сергиева Лавра, Академия
Эл. почта: publishing@mpda.ru

Эл. почта редакции: vestnik@mpda.ru

Формат 70×100/16. Печ. л. 23⅞
Подписано в печать 15.09.2025


