
ВЛИЯНИЕ БЛЖ. 
ФЕОДОРИТА КИРСКОГО 
НА «АМФИЛОХИИ»  
СВТ. ФОТИЯ, ПАТРИАРХА 
КОНСТАНТИНОПОЛЬСКОГО

(ФИЛОЛОГИЧЕСКИЙ И БОГОСЛОВСКИЙ АНАЛИЗ)

ЧАСТЬ 1

Александр Накаидзе

аспирант кафедры древних языков богословского факультета 
ПСТГУ 
127051, г. Москва, Лихов пер., д. 6, стр. 1
a.nakaidze80@gmail.com

Для цитирования: Накаидзе А. Влияние блж. Феодорита Кирского на «Амфилохии» 
свт. Фотия, патриарха Константинопольского (филологический и богословский анализ). 
Часть 1 // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 199–217. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.010

Аннотация УДК 82.091 27-29

В настоящем исследовании впервые осуществляется сопоставление сборника «Амфи-
лохии» свт. Фотия, патриарха Константинопольского (IX век), и «Вопросов на Восьми­
книжие» блж. Феодорита Кирского (ок. 386/393 — circa 457 гг.) для выявления степени 
зависимости святителя от антиохийского богослова, также анализа сходств и различий 
в их толкованиях. Для достижения поставленных целей проводится комплексное изу-
чение нескольких аспектов. Во­первых, анализируется, каким образом свт. Фотий Кон-
стантинопольский в «Амфилохиях» использует идеи блж. Феодорита Кирского, а также 
как с филологической точки зрения строит свою аргументацию, осуществляя сокраще-
ние и расширение методов толкования. Во­вторых, оценивается степень и характер ори-
гинальности подхода святителя. В­третьих, выявляется первоисточник, послуживший 
основанием для толкований константинопольского патриарха. В результате автор при-
ходит к заключению, что свт. Фотий в своих интерпретациях трудных мест Священно-
го Писания не подчиняется слепому следованию кирскому епископу, а в «Амфилохиях» 
обнаруживает как элементы независимости, так и признаки эклектики и компиляции.



200 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Ключевые слова: свт. Фотий, патриарх Константинопольский, блж. Феодорит Кирский, 
«Амфилохии», «Вопросы на Восьмикнижие», «Толкование на Книгу Бытия», филология, 
богословие, экзегетика.

Статья поступила в редакцию 24.2.2025; одобрена после рецензирования 13.4.2025

The Influence of Blessed Theodoret of Cyrrhus on the 
«Amphilochia» of Saint Photius, Patriarch of Constantinople: 

A Philological and Theological Analysis 

Part 1

Alexander Nakaidze

PhD student at the Department of Ancient Languages at the Faculty of Theology at 
the Orthodox St. Tikhon’s University for the Humanities 
6/1 Likhov Lane, 127051 Moscow, Russia
a.nakaidze80@gmail.com

For citation: Nakaidze, Alexander. “The Influence of Blessed Theodoret of Cyrrhus on the 
‘Amphilochia’ of Saint Photius, Patriarch of Constantinople: A Philological and Theological 
Analysis. Part 1”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 199–217 (in Russian). DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.010

Abstract. The present investigation undertakes, for the first time, a comparative analysis of 
the compendium «Amphilochia» by Saint Photius, Patriarch of Constantinople (ninth cen-
tury), and the «Questions on the Octateuch» by Blessed Theodoret of Cyrrhus (c. 386/393 — 
c. 457) to ascertain the extent of the former’s reliance upon the Antiochene theologian, while 
also examining convergences and divergences in their exegetical approaches. To accomplish 
these objectives, a multifaceted inquiry is conducted across several dimensions. Firstly, the 
study explores how Saint Photius of Constantinople appropriates the concepts of Blessed The-
odoret of Cyrrhus in the «Amphilochia», and, from a philological standpoint, how he constructs 
his argumentation through the condensation and elaboration of interpretive methodologies. 
Secondly, the degree and character of the saint’s originality are assessed. Thirdly, the prima-
ry source underpinning the interpretations of the Constantinopolitan patriarch is delineated. 
Consequently, the author concludes that Saint Photius, in his exegesis of challenging scrip-
tural passages, eschews uncritical adherence to the bishop of Cyrrhus; rather, the «Amphilo-
chia» evinces elements of autonomy alongside manifestations of eclecticism and compilation.

Keywords: Saint Photius, Patriarch of Constantinople, Blessed Theodoret of Cyrrhus, «Am-
philochia», «Questions on the Octateuch», «Commentary on the Book of Genesis», philol-
ogy, theology, exegesis.

The article was submitted on 2/24/2025; approved after reviewing on 4/13/2025



201В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Введение

В настоящее время исследование не ставит целью всестороннее сопо-
ставление взглядов антиохийского богослова и толкователя блж. Фео-
дорита Кирского со свт. Фотием. Сегодня мы проведём общий обзор, 
направленный на иллюстрацию зависимости или независимости па-
триарха в его трактовках экзегетических вопросов. Анализируя ше-
ститомные сочинения, опубликованные В. Лаурдасом и Л. Г. Вестерин-
ком, возникает естественное размышление о возможности авторства 
свт. Фотия над всеми трактатами, включёнными в сборник «Амфи-
лохии». Это касается не только текстов, которые прямо или косвен-
но связаны с «Вопросами по Восьмикнижию» (лат. «Quaestiones in 
Octateuchum») блж. Феодорита, но и других. В своё время 80­й трактат 
«Амфилохий» свт. Фотия подвергался критике за недостаточную точ-
ность1. Исходя из этого, а также учитывая наличие фрагментов, заим-
ствованных дословно у различных церковных авторов, некоторые ис-
следователи упрекали святителя в плагиате. Сам патриарх не называл 
имён первоначальных авторов. Особенно показательно, что в корпусе 
Amphilochia обнаруживается значительное число параллелей с Quaestiones 

in Octateuchum блж. Феодорита, однако его имя в тексте не упоминается.

1. Общая характеристика метода заимствования 
и оригинальности «Амфилохий»

Анализ свода свидетельствует о сложной биографической судьбе авто-
ра: он дважды занимал патриаршую кафедру в Константинополе (858–
867 и 877–886 гг.), а также подвергался ссылкам. «Амфилохии» отражают 
эти жизненные перипетии. Из пролога видно, что первая часть свода 
(главы 1–75) была создана в период ссылки, последовавшей за смеще-
нием с патриаршей кафедры в 867 г., вероятно, в 873–875 гг. Осталь-
ная (76–329) собрана из архивных материалов патриарха уже после 
возвращения в столицу. Предположительно, в составлении сборника 
участвовали помощники свт. Фотия. В свод включены как богослов-
ские тексты, так и отдельные главы светского характера2. Предисловие 

1 Бронзов А. А. Приложение к переводу II: Примечания (богословского, философского, исто-
рического и проч. характера): к третьей книге [III, 14, 1] // Иоанн Дамаскин, прп. Точное 
изложение православной веры. Санкт-Петербург, 1894. С. LXXXIII (по пагин. примеч.): «Ср. 
Фотия трактат περὶ τῶν γνωμικῶν θελημάτων τοῦ Χριστοῦ, где неудачно изъясняются 
мысли св. Максима... и друг[их]».

2 См.: Афиногенов Д. Е. Предисловие // Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии. 
15–21; 38–4 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 51.



202 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

к «Амфилохиям» содержит длинную надпись, указывающую, что сочи-
нение было составлено по просьбе митрополита Кизического Амфи-
лохия. Произведение вобрало в себя богатый опыт предшествующих 
комментаторов и отличается разнообразием содержания, охватывая 
различные области знания: экзегетику, догматику, филологию и дру-
гие. Однако основная часть посвящена толкованиям Священного Пи-
сания. Согласно оценке О. Амслера, из общего числа «вопросов» 260 
являются экзегетическими, из которых 64 представляют собой заим-
ствованный материал. Оставшиеся 196 считаются оригинальными трак-
татами, впрочем их независимость не может быть полностью прирав-
нена к абсолютной свободе и автономии от влияния других авторов3.

Одним из ключевых источников для свт. Фотия является сочине-
ние блж. Феодорита Кирского «Quaestiones in Octateuchum», из которо-
го иногда заимствует термины и мысли прямо и открыто. Так, на «Тол-
кование на Книгу Бытия» приходится около 55 ссылок, а на остальной 
Ветхий Завет (Исход, Левит, Числа и др.) — примерно 43. В тридцати 
двух случаях свт. Фотий повторяет за блж. Феодоритом практически до-
словно. Примечательно, что святитель взял именно блаженного за об-
разец для толкования Ветхого Завета. В «Библиотеке» ему посвящены 
несколько кодексов (31, 46, 56, 203–205, 273). В них свт. Фотий хвалит 
стиль блж. Феодорита, использует как образец и в вопросах толкова-
ния исторических сведений4.

Знакомство с «Вопросами на Восьмикнижие» патриарх показыва-
ет в 204­м кодексе. По словам самого святителя, экзегет даёт краткое, 
но при том достойное суждение: 

«Были прочитаны толкования на Восьмикнижие того же блаженно-
го мужа. Их надписание соответствует содержанию — “На сложные 
места Писания”, включая сложности Книги Царств и Книги Пара-
липоменон. Книга эта в высшей степени полезная и самими свои-
ми плодами тотчас же подтверждает, что действительно порожде-
на на свет этим писателем. В ней ясно проявляется его обычный 
стиль, а в дополнение к этому у неё есть и ещё одно достоинство, 
обеспечивающее большую ясность и лёгкость восприятия, а именно 

3 См.: Amsler O. Die exegetische Methode des Photios: Inaugural-Dissertation zur Erlangung 
des Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig-Maximilians-Universität zu München. 
München, 1981. S. 608.

4 См.: Photius Constantinopolitanus. Bibliotheca. Cod. 31 (6b 4–10) // Photius. Bibliothèque. 
Vol. 1. Paris, 1959. (Collection byzantine). P. 18.



203В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

то, что она распределена на главы соответственно недоумениям 
и их разъяснениям»5. 

Примечательно, что свт. Фотий называет Феодорита «блаженным му-
жем» (греч. «μακαρίου ἀνδρός»), а не «святым» (греч. «ἅγιος»). В других 
рецензиях патриарх часто начинает ответ с чтения отрывка из сочине-
ния кирского экзегета, к которому затем добавляет собственное мнение6.

Полное наименование толкований «Восьмикнижия» представле-
но следующим образом: на греческом языке — «τὰ ἄπορα τῆς Θείας 
γραφῆς κατ᾽ ἐκλογήν», на латинском — «In loca difficilia Scripturae Sacrae 
Quaestiones selectae», что в переводе на русский означает «Трудности 
Божественного Писания, избранные по усмотрению»7. Аналогичным 
образом «Амфилохии» построены в форме «вопросов и ответов» (греч. 
«ἐρωτήσεις καὶ ἀποκρίσεις»).

В своих толкованиях свт. Фотий применяет тот же филологиче-
ский метод, которым пользовался блж. Феодорит Кирский. Для кир-
ского толкователя схоластическое исследование и восстановление 
первоначального текста Писания служили основанием для истори-
ческой экзегезы. В этом отношении блж. Феодорит в некоторой мере 
проявляет себя как подражатель александрийского дидаскала Ориге-
на. Он, в частности, утверждал, что достоверность текстуальной тра-
диции напрямую определяет корректность толкования («τά ἀκριβῆ 
τῶν ἀντιγράφων» — «точность списков»)8. Т. о., как для блж. Феодо-
рита, так и для свт. Фотия основополагающий инструмент интерпре-
тации — филологический анализ. Оба экзегета проявляют интерес 
к историко­грамматическому исследованию. При этом они, признавая 
богодухновенность Св. Писания, не исключают возможности тексту-
альных расхождений и нередко обращаются к еврейскому оригиналу.

5 Photius Constantinopolitanus. Bibliotheca. Cod. 204 (164 b 11–21) // Photius. Bibliothèque. 
Vol. 3. Paris, 1962. P. 103–104; Theodoretus Cyrrhensis. In loca difficilia Scripturae Sacrae 
quaestiones selectae // PG. 80. Col. 75–528; Idem. Quaestiones in libros Regnorum et 
Paralipomenon // PG. 80. Col. 528–858.

6 См.: Constas N. Word and Image in Byzantine Iconoclasm: The Biblical Exegesis of Photius 
of Constantinople // The Contentious Triangle: Church, State, and University: A Festschrift in 
Honor of Professor George Huntston Williams / ed. R. L. Petersen, C. A. Pater. Kirksville (Mo.), 
1999. (Sixteenth Century Essays & Studies; 51). P. 104–105, note 21.

7 Theodoretus Cyrrhensis. In loca difficilia Scripturae Sacrae quaestiones selectae // PG. 80. 
Col. 75.

8 См.: Theodoretus Cyrrhensis. Commentaria in Isaiam 37, 35 (391) // SC. 295. P. 374. См. также: 
Панагопулос И. Толкование Священного Писания у отцов Церкви: IV–V вв. / пер. cвящ. 
М. Михайлова. Т. 2. Москва, 2015. С. 360.



204 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Рассматривая характер и степень использования источников свт. 
Фотием, исследователь Й. Хергенрётер высказывает мнение, основан-
ное, в частности, на анализе 32­х вопросов и ответов из «Амфилохий», 
посвящённых Пятикнижию и повторяющих интерпретации блж. Фе-
одорита. Учёный первоначально упрекает константинопольского па-
триарха, хотя и без прямого упоминания его имени, в неоригиналь-
ности (плагиате). Однако впоследствии смягчает позицию, указывая 
на распространённую в то время практику компиляций и характер-
ный для свт. Фотия метод отбора наилучших интерпретаций с целью 
представления их своим адресатам в ответах на богословские вопро-
сы. Й. Хергенрётер подчёркивает, что говорить о полной зависимо-
сти святителя от блж. Феодорита в экзегезе Пятикнижия невозможно9.

Доказательством этого утверждения служит 236­й «вопрос», где 
патриарх предлагает две аллегорические интерпретации. 

«Διὰ τί ἀλείφει τὸν λίθον ὁ Ἰακώβ;»10  
«Почему Иаков помазал камень?» (см. Быт. 28, 18). 

Свт. Фотий повторяет 85­й трактат из «Quaestiones in Octateuchum» 
блж. Феодорита («Διὰ τί τὸν λίθον ἀλείφει ὁ Ἰακώβ»;)11. Только при по-
строении вопроса он ставит глагол «ἀλείφω» не так, как у блаженного, 
после, а на место перед прямым дополнением.

Несмотря на ориентацию свт. Фотия на экзегетическую традицию 
блж. Феодорита, его интерпретация отличается принципиальной само-
стоятельностью и оригинальностью. Святитель проявляет склонность 
к лаконичному изложению, придавая своим формулировкам глубокий 
мистический смысл. 

В частности, камень в его толковании символизирует сердце язычни-
ков, ожидавших помазания Святого Духа, чтобы послужить Господу. Вме-
сте с тем данный образ олицетворяет и таинство Воплощения Спасителя, 
указывая на человеческую природу, соединяющуюся с Божеством во Хри-
сте12. Но по мнению Й. Хергенрётера, богословская эрудиция патриарха 
проявляется преимущественно в способности систематизировать, отби-
рать и адаптировать, чем в создании принципиально новых концепций.

9 См.: Hergenröther J. Photius, Patriarch von Konstantinopel: Sein Leben, seine Schriften und 
das griechische Schisma. Bd. 3. Regensburg, 1869. S. 343–348. 

10 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 236 (1) // Photii Epistulae et Amphilochia / recensuit 
L. G. Westerink. Vol. 6 (fasc. 1). Lipsiae, 1987. Р. 18.

11 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim 85 (21) // Theodoreti Cyrensis Quaestiones 
in Octateuchum. Madrid, 1979. (Textos y Estudios «Cardenal Cisneros»; 17). P. 76.

12 См. сравнение фрагментов толкований блж. Феодорита и свт. Фотия далее в таб. 1.



205В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Таблица 1. Сопоставление экзегетических фрагментов на Быт. 28, 18 в трактате свт. 
Фотия («Amphilochia», 236) и в «Quaestiones in Genesim», 85 блж. Феодорита Кирского

Источник Текст (греческий) Перевод (русский) Комментарий

Amphilochia 
236

Τὴν ἀτεράμονα καὶ 
κατὰ λίθους καρδίαν 
προτυπῶν τῶν ἐθνῶν, 
ὅτι χρισθήσεται μὲν 
αὕτη πνεύματι ἁγίῳ, 
ἀφορισθήσεται δὲ ὥσπερ 
ἐκεῖνος τῷ θεῷ. νοοῖτο 
δ᾽ ἂν καὶ καθ᾽ ἕτερον 
τρόπον, ὅτιπερ τὸν λίθον 
ἀλείφει διότι ἔμελλεν 
δι᾽ ἄφατον ἔλεος ἡ 
προσληφθεῖσα σὰρξ τῇ 
θεότητι χρίεσθαι· λίθος 
δὲ ὁ κύριος ἀκρογωνιαῖος, 
ἔντιμος, συνάπτων δι᾽ 
ἑαυτοῦ τοὺς δύο λαούς13.

Прообразуя непреклон-
ное и подобное камням 
сердце язычников, кото-
рое будет помазано Ду-
хом Святым, посвящено 
же, как и он, Богу. Можно 
понять и иным образом: 
он помазывает камень 
из­за того, что воспри-
нятой по неизреченной 
милости плоти предсто-
яло быть помазанной Бо-
жеством, а Господь есть 
камень краеугольный, 
драгоценный, связую-
щий Собою оба народа14.

Свт. Фотий разви-
вает две аллегори-
ческие интерпре-
тации: (1) сердце 
язычников, ожи-
вотворённое Ду-
хом Святым; (2) 
предызображение 
воплощения и по-
мазания Христа. 
Вопрос озаглавлен 
по образцу вопро-
са блж. Феодорита, 
но с перестановкой 
ключевого глагола 
«ἀλείφω».

Quaestiones 
in Genesim 

85

Οἷς εἶχε τὸν μεγαλόδωρον 
ἠ μ ε ί ψ α τ ο  Κ ύ ρ ι ο ν · 
ὀρθώσας γὰρ τὸν 
λίθον ὃν ὑπέθηκε τῇ 
κεφαλῇ, κατέχεεν αὐτοῦ 
ἔλαιον· τοῦτο δὲ καὶ 
νῦν ἔστιν εὑρεῖν παρὰ 
πολλῶν γυναιῶν τῷ 
Κυρίῳ πεπιστευκότων 
γινόμενον· εἰώθασι γὰρ 
ἐν τοῖς θείοις σηκοῖς 
ἐλαίῳ χρίειν τὰς τῶν 
ἀνακτόρων κιγκλίδας, 
καὶ τῶν ἁγίων μαρτύρων 
τὰς θήκας· δηλοῖ δὲ τοῦτο 
τῆς ψυχῆς τὴν εὐγένειαν· 
δέχεται δὲ καὶ τὰ σμικρὰ 
ὁ φιλάνθρωπος Κύριος, 
ἀποδεχόμενος τὸν τοῦ 
γινομένου σκοπόν15.

Чем смог, тем воздал ве-
ликодаровитому Госпо-
ду; ведь, воздвигнув ка-
мень, который поставил 
себе под голову, возлил 
на него елей. Это мож-
но найти и сейчас: мно-
гие женщины, уверовав-
шие в Господе, имеют 
обычай в божественных 
храмах помазывать еле-
ем преграду храмов, от-
деляющую святилище, 
и гробницы святых му-
чеников. А это выражает 
благородство души. Че-
ловеколюбивый же Го-
сподь принимает и ма-
лое, одобряя намерение 
совершавшего16.

Блж. Феодорит 
даёт практическо-
обрядовую и мо-
ральную интер-
претацию: прав. 
Иаков возливает 
елей как акт бла-
годарности, ана-
логичный благо-
честивым обычаям 
христиан; акцент 
на нравственной 
стороне благоче-
стивого поступ-
ка, на всеведении 
и человеколюбии 
Бога, поощряю-
щего благочести-
вые устремления 
и желания.

13 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 236 (1–6). Р. 18.
14 Пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии. Трактат 236 

(неиздан.).
15 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim 85. P. 76–77.
16 Феодорит, еп. Кирский, блж. Толкование на книгу Бытия // ТСО. 26. С. 69.



206 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Учёный отмечает, что если бы «Амфилохии» представляли собой пол-
ностью оригинальное произведение, то достижения свт. Фотия рассма-
тривались бы как выдающиеся. Однако в действительности он предстаёт 
прежде всего как глубоко образованный и книжно сведущий бого-
слов, умеющий изысканно перерабатывать и обогащать заимствован-
ные идеи, придавая им собственный интеллектуальный и стилистиче-
ский облик17. В противоположность такой позиции, О. Амслер считает, 
что суждение Й. Хергенрётера подлежит существенной корректиров-
ке. Исследователь указывает, что существование раннего источника, 
на который якобы опирался свт. Фотий, не подтверждается докумен-
тально для значительной части трактатов и, в особенности, для боль-
шинства значимых вопросов. Напротив, многие из них несут на себе 
явные признаки оригинального авторского труда, восходящего к IX в. 
О. Амслер выдвигает достаточно смелую гипотезу, согласно которой 
меньшая часть «вопросов» в «Амфилохиях» принадлежит перу самого 
свт. Фотия, тогда как остальная представляет собой переработанные 
заимствования из более ранних источников. В связи с этим учёный 
предлагает различать в корпусе два основных композиционных слоя:

1. тексты, являющиеся оригинальными трактатами святителя;
2. произведения иных авторов, включённые им в свод18.
Данное разграничение, по мнению Амслера, справедливо и в от-

ношении трактатов, пронумерованных от 249­го до 281­го, которые 
представляют собой несколько переработанные выдержки из трудов 
блж. Феодорита Кирского. К этой группе также относятся «вопросы» 
282–286, посвящённые толкованиям на Деяния апостолов, Послание 
к Римлянам («главы» 283–285) и Первое Послание к Коринфянам. Их 
происхождение из сочинений кирского епископа подтверждается ха-
рактерной вводной формулой «говорит» (греч. «φησίν»), традиционно 
указывающей на цитирование чужого источника19.

Рассматривая влияние экзегетической традиции блж. Феодорита 
на «Амфилохии» свт. Фотия, прежде всего следует обратить внимание 
на первый трактат данного свода. В нём патриарх, прибегая к насы-
щенному образному языку, при толковании одного из стихов ап. Пав-
ла разделяет позицию кирского экзегета. В частности, он утверждает 

17 См.: Hergenröther J. Photius, Patriarch von Konstantinopel. S. 343–348. См. также: Amsler O. 
Die exegetische Methode des Photios. S. 609.

18 См.: Amsler O. Die exegetische Methode des Photios. S. 610–618.
19 См.: Westerink L. G. Praefatio // Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia. 

Vol. 4. Р. XIX.



207В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

необходимость постановки запятой (греч. «τὴν στιγμήν») между сло-
вами бог (греч. «ἐν οἷς ὁ θεός») и века сего (греч. «τοῦ αἰῶνος τούτου») 
в цитируемом фрагменте: 

«…для неверующих, у которых бог, века сего, ослепил умы, чтобы для них 
не воссиял свет благовествования о славе Христа» (греч. «ἐν οἷς ὁ 
θεὸς, τοῦ αἰῶνος τούτου ἐτύφλωσεν τὰ νοήματα τῶν ἀπίστων εἰς τὸ 
μὴ αὐγάσαι τὸν φωτισμὸν τοῦ εὐαγγελίου τῆς δόξης τοῦ Χριστοῦ») 
(2 Кор. 4, 4). 

Свт. Фотий поясняет, что данный стих нередко использовался ерети-
ческими авторами, стремившимися усмотреть в словах ап. Павла сви-
детельство в пользу манихейского дуализма. Согласно их искажённо-
му толкованию, апостол якобы говорит о двух богах: одном — Творце 
невидимых и умопостигаемых сущностей, и другом — создателе ма-
териального мира20. Т. о., филологическое уточнение синтаксической 
структуры апостольского текста имело у свт. Фотия не только грамма-
тическое, но и догматическое значение, поскольку позволило ему от-
вергнуть дуалистическое прочтение и восстановить истинный смысл 
выражения ап. Павла. Именно в корпусе «Амфилохий», в «вопросах» 
249–272, наиболее часто встречаются обращения к толкованиям на Вось-
микнижие. В своде свт. Фотий неоднократно свидетельствует о своём 
внимательном и тщательном изучении этих текстов, что подтвержда-
ется ссылками в ряде трактатов (11, 16–18, 23, 36, 40–41, 51, 53, 58–59, 
70, 79, 292–293, 300, 328). Объединив данные и последующие «вопро-
сы» (274–281, относящиеся к Книге Чисел и Второзаконию), святи-
тель не ограничивается простым подбором цитат, но характерной 
методикой нередко вносит изменения, дополнительные собствен-
ные замечания и уточнения21. Исследователь Р. Сонарли, проанали-
зировав «Амфилохии», толкующие Бытие, приходит к выводу, что эк-
зегетическая позиция свт. Фотия в целом ближе к антиохийской, т. е. 
реалистической, традиции, чем александрийской, аллегорической. 
Подобно блж. Феодориту Кирскому, святитель занимает промежу-
точное положение между Оригеном и свт. Иоанном Златоустом, соче-
тая историческую трезвость с умеренной духовной интерпретацией22.

20 См.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia I (752–766). Р. 25. Ср.: Joannes Chrysostomus. 
Homiliae in II Epistulam ad Corinthios 8, 2 // PG. 61. Col. 455:8–15; Theodoretus Cyrrhensis. 
Interpretatio in II Epistulam ad Corinthios // PG. 82. Col. 400C:10 — 400D:10.

21 См.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (1–12). Р. 35.
22 См.: Sonarli R. L’exégèse de Photius // Bessarione. 1898. Vol. 4. P. 35–47.



208 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

2. Особенности метода толкования: 15-й, 79-й, 16-й 
и 249-й трактаты «Амфилохий»

Свод «Амфилохии» по праву следует признать уникальным памятни-
ком византийской экзегетической традиции. Несмотря на наличие яв-
ных следов влияния блж. Феодорита и отдельных заимствований из его 
толкований на Книгу Бытия, Исход и другие книги Восьмикнижия23, 
свт. Фотий демонстрирует самостоятельность в построении собствен-
ных логических рассуждений и богословско­филологических выводов.

Особого внимания заслуживает шестой трактат из «Амфилохий», 
озаглавленный: 

«Почему Моисей не упоминает о Царствии Небесном, хотя Спаси-
тель в Евангелии прямо сказал, что оно уготовано праведным от со-
творения мира (см. Мф. 25, 34)?»24

По своей тематике этот трактат близок к 15­му вопросу свода, где 
ставится аналогичный вопрос: 

«Почему Моисей при описании сотворения мира (ἀπὸ καταβολῆς 
κόσμου) не упомянул Царствие Небесное, хотя Спаситель говорит, 
что оно уготовано праведным от создания мира?»25 

Очевидно, что оба трактата построены по схожей композицион-
ной схеме, а их формулировки практически идентичны, различаясь 
лишь отдельными словами и стилистическими оборотами. Это свиде-
тельствует о сознательном возвращении свт. Фотия к ранее сформу-
лированной проблематике, что характерно для его метода последова-
тельного богословского анализа.

Следует отметить, что, в отличие от патриарха Фотия, антиохий-
ский экзегет блж. Феодорит нигде не использует термин «καταβολή» 
(«создание», «основание», «сотворение») в контексте собственных рас-
суждений. Употребление данного термина встречается у него лишь 
в 24­м вопросе (Quaest. in Oct.), где он приводит евангельскую ци-
тату из Мф. 25, 34. Т. о., обращение свт. Фотия к греческому термину 
«καταβολή»26 представляется не заимствованием, а проявлением его 

23 Восьмикнижие в греческой и сирийской традициях, с незначительными расхождениями, 
включает книги Бытие, Исход, Левит, Числа, Второзаконие, Иисуса Навина, Судей и Руфь.

24 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 6 (1–3). Р. 37. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий 
Константинопольский, свт. Трактат 6 // Он же. Избранные трактаты из «Амфилохий». Мо-
сква, 2002. (Святоотеческая письменность). С. 24.

25 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 15 (1–3). Р. 56. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фо-
тий Константинопольский, свт. Амфилохии. Трактат 15 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 53.

26 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim XXIV (9–11). P. 29.



209В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

самостоятельного филологического интереса к точности библейского 
языка и синтаксическим нюансам новозаветного текста.

Более развёрнуто данная тема излагается свт. Фотием в 15­м во-
просе «Амфилохий». Патриарх поясняет, что прор. Моисей, обраща-
ясь к «иудеям, которые были несовершенны и привержены материи 
(πρόσυλος)», упоминает лишь о сотворении видимого, чувственно вос-
принимаемого мира.

В «Вопросах на Восьмикнижие» (лат. «Quaestiones in Octateuchum»), 
в частности, в толковании на Книгу Бытия, блж. Феодорит использу-
ет близкий, но не идентичный оборот: вместо выражения «ἀτελέσι 
καὶ προσύλοις τοῖς Ἰουδαίοις» у него встречается формулировка «οὐδέν 
στερρόν εἶχον βέβαιον οἱ νομοθετούμενοι», т. е., по его толкованию, 

«те, для которых был установлен Закон, не обладали твёрдостью 
и постоянством»27. 

Очевидно, что свт. Фотий в данном случае опирается на экзегетиче-
скую традицию антиохийского богослова, однако перерабатывает её, 
придавая рассуждению более выраженный антропологический и фило-
софский оттенок. Он заменяет категории «твёрдость» и «постоянство» 
терминами «несовершенство» и «приверженность материи», что сме-
щает акцент с психологической характеристики народа к онтологиче-
ской природе его духовной немощи.

Блж. Феодорит, комментируя поведение израильтян, подчёрки-
вает, что их нестойкость и непостоянство достигли такой степени, что 

«после стольких и неизреченных чудес они провозгласили богом 
изображение тельца. И чего бы они не сделали, если бы получили 
знание о невидимых природах?»28

По мысли блж. Феодорита, Бог до времени Авраама не откры-
вался людям посредством ангелов, и лишь в повествовании о Ага-
ри бытописатель впервые упоминает ангельское посредничество. 
Свт. Фотий, развивая эту мысль, в 15­м и 79­м вопросах «Амфило-
хий» утверждает, что умолчание прор. Моисея о бесплотных силах 
объясняется немощью человеческого восприятия. Лишь впослед-
ствии, в завершении иного повествования, Моисей делает краткое 
упоминание о них — однако говорит не о сотворении ангелов, а о «ве-
селии неба»29, т. е. о торжестве всего творения перед лицом Творца.

27 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim II (4). P. 5.
28 Ibid. II (6–7). P. 5.
29 См.: Photius. Amphilochia 79 (9–27). P. 109. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий Констан-

тинопольский, свт. Амфилохии. Трактат 79 // Диакрисис. 2020. № 1 (5). С. 44.



210 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Т. о., сравнительный анализ экзегезы блж. Феодорита и свт. Фотия 
позволяет заключить, что последний не ограничивается простым за-
имствованием, но осуществляет глубокое переосмысление антиохий-
ской традиции, соединяя её рационально­исторический подход с бо-
гословско­мистическим осмыслением текста.

Исходя из приведённых выше наблюдений, можно заключить, 
что 15­й трактат «Амфилохий» представляет собой более оригинальную 
и богословски зрелую интерпретацию. Свт. Фотий утверждает, что прор. 
Моисей, говоря: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт. 1, 1), не упо-
минает о Царствии Небесном, поскольку его сочинение и законодатель-
ство не могли даровать людям обетование Царствия. Лишь Спаситель, 
явив Себя миру, Своим примером преподал учение и даровал обетова-
ние о Царствии Небесном30.

Кроме того, константинопольский первосвятитель отвергает воз-
можность рассматривать рай как «место борьбы» (греч. «ἀγωνιστήριον»). 
Он подчёркивает, что в раю праотец проходил испытание — ристалище 
добродетели, но не получал там награды, ибо «чтобы ристалище вы-
ступало в качестве награды и почестей — такого никто даже не слы-
шал»31. Т. о., по мысли святителя, одно и то же место не может быть 
одновременно и «ареной подвига» (греч. «ἀγωνιστήριον»), и «венцом» 
(греч. «βραβεῖον»).

Святитель вновь противопоставляет рай и небо, привлекая к рас-
смотрению тексты 1 Кор. 2, 9 («Никто из людей не видел, что приготовил 
Бог любящим Его») и Лк. 23, 39–43 (эпизод о благоразумном разбойнике). 
Он утверждает, что рай был доступен чувственному восприятию (греч. 
ὄψις) и, будучи исполнен земной красоты, принадлежал к сотворён-
ному миру; напротив, блага Царствия Небесного «безмерно превос-
ходят» (греч. «ὑπερανέστηκεν») всё земное (ср. 1 Кор. 2, 9)32. Святитель 
подчёркивает несоизмеримую разницу между этими двумя реально-
стями: рай — лишь отражение будущего блаженства, но не его полнота.

По мнению свт. Фотия, благоразумный разбойник (Лк. 23, 39–43) 
был введён Христом не в само Царствие Небесное, а в рай, который 
выступает как предварительное свидетельство о будущем Царстве: 

30 См.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 15 (56–68). P. 58.
31 Ibid. 15 (45–49). P. 58. Рус. пер. Д. Е. Афиногенова: Фотий Константинопольский, свт. Ам-

филохии. Трактат 15 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 54.
32 См.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 15 (42–44). P. 58.



211В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

«ὁ παράδεισος προοίμιον μὲν τῆς βασιλείας τῶν οὐρανῶν, οὐ βασιλεία 
δέ»33 — «рай есть преддверие Царствия Небесного, но не само 
Царствие».

Т. о. экзегеза свт. Фотия отличается особой тонкостью и богослов-
ской точностью. Он последовательно проводит различие между раем 
и Царствием Небесным, не допуская их отождествления. Для свт. Фо-
тия учение о Царствии Небесном — это предмет не Моисеева законода-
тельства, а христологического откровения. Поскольку рай, по его мыс-
ли, имел видимый, чувственно воспринимаемый характер (греч. ὄψις), 
он не мог быть ареной духовного подвига, но лишь местом предвари-
тельного испытания и ожидания.

Тем самым свт. Фотий не только развивает традицию антиохий-
ской школы, но и задаёт направление для дальнейших толкователей. 
Он сохраняет верность принципам истинной экзегезы, отвергая ал-
легоризацию и удерживая богословский баланс между буквальным 
и духовным смыслом текста. В интерпретации евангельского эпизо-
да о благоразумном разбойнике святитель показывает, что Христос, 
исполняя просьбу кающегося, обещает ему не участие в полноте Цар-
ствия, но пребывание в раю — как в состоянии предварительного бла-
женства и ожидания воскресения праведных.

Свт. Фотий в «Амфилохиях» также обращается к вопросу сотворе-
ния мира, рассматривая его преимущественно в 16­м и 249­м тракта-
тах. Его экзегетический интерес сосредоточен на проблеме: 

«Почему Моисей назвал землю безвидной?» (ср. Быт. 1, 2). 

Согласно переводу LXX, данный стих звучит так: 
«ἡ δὲ γῆ ἦν ἀόρατος καὶ ἀκατασκεύαστος» — «земля же была невиди-

ма и неустроена»34.

Свт. Фотий, прежде чем приступить к непосредственному толко-
ванию, излагает несколько возможных объяснений этого выражения. 

• Во­первых, земля «ещё не обрела права быть зримой» (греч. 
«τὸ τῆς θέας δίκαιον οὔπω εἶχεν ἀπολαβοῦσα») вследствие оби-
лия покрывавших её вод; 

• Во­вторых, в тот момент не существовало человека, способ-
ного видеть сотворённый мир; 

• И, в­третьих, земля была безвидной, поскольку свет ещё не был 
сотворён.

33 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 6 (75–80). P. 39.
34 Ibid. 249 (1–6). P. 35.



212 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Особое внимание святитель уделяет вопросу о том, носился ли Свя-
той Дух над водами (Быт. 1, 2). Автор «Амфилохий» не принимает это 
толкование в буквальном смысле. Хотя он не отрицает мысли о жи-
вотворящем действии Святого Духа, выраженном в сирийской тради-
ции, где употребляются глаголы ܪܚܦ‎ (raḥaf) — «парить, носиться», ܒܪܐ 
(bara) — «творить», и ܡܪܓ (mrag) — «высиживать, согревать» (ср. Пешит-
та Быт. 1, 2: ܡ̈ܝܐ‎ܐܦܝ‎ܥܠ‎ܡܪܚܦܐ‎ܕܐܠܗܐ‎ܘܪܘܚܗ «w-rûḥē d-ʾAlāhā mraḥpā ʿal 
appê mayyē» — досл. «и Дух Бога парил над лицом вод»), свт. Фотий всё же 
дистанцируется от подобной интерпретации. Он отмечает: 

«Если же на сирийском языке Пресвятой Дух “носится” [ܪܚܦ, raḥaf] над 
водами и как бы “высиживает” [ἐπῳάζειν, ср. сир. ܡܪܓ, mrag] их, и жи-
вотворит [ζωογονεῖν, ср. сир. ܚܝܐ, ḥayā], я не стал бы осуждать это — 
ибо им до поры достаточно узнать, откуда бы то ни было, что Пре-
святой Дух обладает животворящей и созидающей <...> силой»35.

Однако, по мысли патриарха, буквальное понимание выражения «Дух 
Божий носился над водою» могло бы привести к «ограничению неопи-
суемого» и к умалению достоинства прочих творений. Поэтому он по-

лагает, что речь здесь идёт не о действии Святого 
Духа как ипостаси, но о «воздушном дуновении» — 
о ветре36. Святитель уточняет: «πνεῦμα δὲ θεοῦ ὁ 
ἀήρ» — «дух Божий есть воздух», и потому выра-
жение это равносильно утверждению: «Сотворил 
Бог небо и землю» (Быт. 1, 1). 

Для подтверждения своей позиции он ссылает-
ся на Пс. 147, 7: «Пошлет слово Свое — и все рас-

тает, подует ветром Своим — и потекут воды», 
поясняя, что Господь является Творцом не толь-
ко воздуха, но и всех стихий мира37.

В терминологии свт. Фотия прослеживается тонкая лексическая 
дифференциация. Помимо глагола ζωογονέω, употребляемого в фор-
ме инфинитива (ζωογονεῖν), как и у блж. Феодорита в форме причастия 

35 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 16 (30–33). P. 60. Рус. пер.: Фотий Константино-
польский, свт. Трактат 16 // Цит. соч. С. 56. В маргиналиях на рукописи «Амфилохий» Θ2  

(илл. 2) и Δ2 (илл. 1) указывается заметка: «что за сирийский язык? Ведь мы знаем, что Ва-
силий Великий тут о Духе так разъяснил». (Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 16. 
P. 60, note 30: «τίς ἡ Σύρα γλῶσσα οἴδαμεν γὰρ τὸν μέγαν Βασίλειον οὕτως ἑρμηνεῦσαι 
τὸ περὶ τοῦ πνεύματος ἐνταῦθα»). См.: Basilius Magnus. Homiliae in Hexaemeron II, 6 // 
SC. 26. P. 168–170.

36 См.: Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 16 (25–30). P. 59–60.
37 См.: Ibid. 16 (43–49). P. 60.

Илл. 1. [Маргиналия к Амфилохии 
16] // BNF. Ms. gr. 1228. P. 40.

Илл. 2. [Маргиналия к Амфилохии 16] // 
BNF. Ms. gr. Coislin. 270. Fol. 22r.



213В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

(ζωογονοῦν), свт. Фотий использует его синоним «ἐπῳάζειν» — «высижи-
вать». Этот термин восходит к свт. Василию Великому, который наряду 
с глаголом ἐπιφέρω употребляет «ὑποθάλπω» — «подогревать». Патри-
арх Фотий, в свою очередь, вводит в контекст глагол «ἐποχεῖσθαι» — «па-
рить, носиться», возможно заимствованный у свт. Григория Нисского. 
Примечательно, что у блж. Феодорита этот термин вовсе отсутству-
ет38, что свидетельствует о филологической и богословской самостоя-
тельности свт. Фотия.

В 249­й амфилохии святитель возвращается к теме сотворения 
земли и ставит вопрос: 

«Если земля была, то как она возникла? Ведь сказано: земля была»39. 

Он подчёркивает, что выражение Быт. 1, 2 не подразумевает вечности 
земли. Слова прор. Моисея не означают, что «земля была» абсолютно 
(греч. ἀπολύτως), но лишь то, что она существовала в неустроенном со-
стоянии. Т. о., земля не просто «была», но «была безвидна и пуста», по-
скольку Творец сначала сотворил её как материю, а затем придал ей 
определённые формы и свойства40.

Интересно сопоставить ответ патриарха Фотия с ответом блж. 
Феодорита, у которого вопрос поставлен таким же образом, а реше-
ние заметно отличается. Из приведённого далее41 сопоставления вид-
но, что свт. Фотий в целом следует за блж. Феодоритом, однако суще-
ственно редактирует и упрощает его выражения. Так, фраза последнего: 
«Ἠλίθιον καὶ ἄγαν ἀνόητον τὸ ἐρώτημα» («Это глупый и весьма безрас-
судный вопрос») у свт. Фотия подвергается синтаксическому упрощению: 
второе атрибутивное определение (ἀνόητον) и наречие степени (ἄγαν) 
исчезают, и предложение принимает лаконичную форму: «Ἠλίθιον τὸ 
ἐρώτημα» («Это глупый вопрос»). Тем самым устраняется риторическая 
избыточность и усиливается логическая чёткость высказывания. Вну-
три придаточного предложения свт. Фотий вводит наречие «δηλονότι» 
(«ясно», «очевидно»), что придаёт рассуждению характер уточняющего 
комментария, типичный для византийской богословской прозы IX в. 

38 См.: Basilius Magnus. Homiliae in Hexaemeron II, 6 // SC. 26. P. 168–170; Gregorius Nyssenus. 
Apologia in Hexaemeron // PG. 44. Col. 93D: «ὥστε τὰς λεπτάς τε καὶ ἀτμοειδεῖς ἰκμάδας, 
τέως μὲν ἐπιπολάζειν τῷ ἀέρι διὰ κουφότητα, καὶ ἐποχεῖσθαι τοῖς πνεύμασιν». 
Рус. пер.: «так как эти тонкие и парообразные [частицы] влаги до времени из-за лёгко-
сти плавают в воздухе и носятся ветрами». Поиск совпадений проводился по TLG.

39 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (1–6). P. 35.
40 Ibid.
41 См. в Таблице 2. С. 214 наст. пуб.



214 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Таблица 2. Сопоставление экзегетических фрагментов на Быт. 1, 2 в трактате свт. 
Фотия («Amphilochia», 249) и в «Quaestiones in Genesim», 5 блж. Феодорита

Ист. Текст (греческий) Перевод (русский) Комментарий

A
m

p
h

il
o

ch
ia

 2
49

Εἰ ἦν ἡ γῆ, πῶς ἐγένετο; 
λέγει γὰρ ἣ δὲ γῆ ἦν; 
Ἠλίθιον τὸ ἐρώτημα· ὁ γὰρ 
εἰπὼν ἕν ἀρχῇ ἐποίησεν ὁ 
θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν 
γῆν· οὐκ ἀίδιον δηλονότι 
ἔφη τὴν γῆν, ἔφη δέ, οὐχ 
ὅτι ἦν ἡ γῆ ἀπολύτως, ἀλλ᾽ 
ὅτι ἦν ἀκατασκεύαστος· 
ἔτι γὰρ ἀόρατος ἦν, 
ἐπικειμένου τοῦ ὕδατος, καὶ 
ἀκατασκεύαστος, μηδέπω 
κοσμηθεῖσα βλάστῃ42.

Если земля была, то как воз-
никла? Ведь сказано: «Зем-

ля же была» (Быт. 1, 2). Это 
глупый вопрос. Ведь сказав-
ший: «В начале сотворил Бог 
небо и землю» (Быт. 1, 1), оче-
видно, не сказал, что земля 
вечна, и не сказал, что «зем-

ля была» безотносительно, 
но что она была неустрое-
на, ибо была ещё безвидна, 
поскольку сверху была вода, 
и неустроена — ещё не укра-
шена растительностью43.

Текст краток и логи-
чески упорядочен. 
Свт. Фотий упрощает 
выражения, опуская 
эпитеты и дополни-
тельные рассужде-
ния. Его стиль более 
строг и богословски 
сфокусирован. От-
мечается исполь-
зование наречия 
«δηλονότι» («оче-
видно»), отсутству-
ющего у Феодорита.

Q
u

ae
st

io
n

es
 i

n
 G

en
es

im
 5

Εἰ ἦν ἡ γῆ, πῶς ἐγένετο; 
λέγει γὰρ ὁ συγγραφεύς «ἡ 
δὲ γῆ ἦν». Ἠλίθιον καὶ ἄγαν 
ἀνόητον τὸ ἐρώτημα· ὁ γὰρ 
εἰπὼν «ἐν ἀρχῇ ἐποίησεν 
ὁ Θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ 
τὴν γῆν» οὐκ ἀΐδιον ἔφη 
τὴν γῆν, ἀλλὰ μετὰ τὸν 
οὐρανόν, ἢ σὺν τῷ οὐρανῷ 
δεξαμένην τὸ εἶναι. Ἄλλως 
τε οὐδὲ ἀπολύτως εἶπεν ὁ 
συγγραφεύς «ἡ δὲ γῆ ἦν», 
ἀλλὰ τὸ ἑξῆς συναρμόσας, 
«ἡ δὲ γῆ ἦν ἀόρατος 
καὶ ἀκατασκεύαστος», 
τοῦτ᾽ ἔστιν, ἐγένετο 
μὲν ὑπὸ τοῦ τῶν ὅλων 
Θεοῦ, ἔτι δὲ ἀόρατος ἦν 
ἐπικειμένου τοῦ ὕδατος, καὶ 
ἀκατασκεύαστος, μηδέπω 
κοσμηθεῖσα τῇ βλάστῃ, 
μηδὲ ἀνθήσασα λειμῶνας 
καὶ ἄλση καὶ λήϊα44.

Если земля была, то как она 
возникла? Ведь писатель го-
ворит: «Земля же была» (Быт. 
1, 2). Это глупый и весьма 
безрассудный вопрос. Ведь 
сказавший: «В начале сотво-

рил Бог небо и землю» (Быт. 1, 
1), не сказал, что земля веч-
на, но после неба или вме-
сте с небом получила бытие. 
По­иному и этот писатель 
также не сказал безотно-
сительно: «Земля же была», 
но присоединив последова-
тельно: «Земля же была неви-

дима и неустроена» (Быт. 1, 2), 
т. е. рождена Богом всех, [и]
была ещё безвидна, посколь-
ку сверху была вода, и неу-
строена — ещё не украшена 
растительностью, цветущи-
ми лугами, рощами и засе-
янными полями45.

Текст распростра-
нён: употреблён ги-
перболический при-
ём καὶ ἄγαν ἀνόητον 
(усиление отр. оцен-
ки вопроса) и сделан 
акцент на уточнении 
временной соотне-
сённости сотворения 
земли и неба (после 
неба или вместе с не-
бом) (греч. μετὰ τὸν 
οὐρανόν, ἢ σὺν τῷ 
οὐρανῷ). Приведён-
ный текст более ри-
торичен и логически 
развит, содержит об-
разы красоты пер-
возданной приро-
ды (расцветший луг, 
роща, пашня, нива, 
жатва) (греч. λειμών, 
ἄλσις, λήϊον).

42 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (1–12). P. 35.
43 Пер. Д. Е. Афиногенова с изм.: Фотий патр., свт. Амфилохии. Трактат 249 (неиздан.).
44 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim V. P. 9–10.
45 Перевод мой. — А. Н.



215В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Кроме того, в выражении блж. Феодорита «ἄλλως τε οὐδὲ ἀπολύτως 
εἶπεν ὁ συγγραφεύς» («к тому же автор не сказал “абсолютно”») святи-
тель изменяет не только отрицательную частицу, но и синтаксическую 
конструкцию. У Фотия она принимает форму: 

«ἔφη δέ, οὐχ ὅτι ἦν ἡ γῆ ἀπολύτως»46 («и сказал, что земля была не аб-
солютно [существующей]»). 

Т. о. выражение «εἶπεν ὁ συγγραφεύς» («сказал автор») заменяется бо-
лее лаконичным «ἔφη δέ» («он же сказал»), что типологически сближа-
ет стиль патриарха с формулами византийской схолии. В тексте «Ам-
филохий» отсутствует также оборот блж. Феодорита: «ἀλλὰ μετὰ τὸν 
οὐρανόν, ἢ σὺν τῷ οὐρανῷ δεξαμένην τὸ εἶναι»47 («но получившую бы-
тие после неба или вместе с небом»), что свидетельствует о сознатель-
ном сокращении и стремлении Фотия к структурной ясности. Зато па-
триарх прямо воспроизводит другую фразу кирского экзегета: 

«ἐπικειμένου τοῦ ὕδατος, καὶ ἀκατασκεύαστος, μηδέπω κοσμηθεῖσα 
βλάστῃ»48 («так как сверху находилась вода, и [земля была] неустро-
ена, ещё не украшена растительностью»). 

Т. е. обособленная синтаксическая конструкция, согласованное прича-
стие. В следующем предложении блж. Феодорита: «ἔτι δὲ ἀόρατος ἦν» 
(«ещё была невидима») свт. Фотий заменяет соединительный союз δὲ 
причинным γὰρ, придавая контексту более строгую логическую связ-
ность. Далее, воспроизводя мысль кирского толкователя почти до-
словно, он сокращает описание, ограничиваясь одним существитель-
ным βλάστῃ (в форме дательного без артикля τῇ), и преобразует фразу 
в более лаконичную: 

«μηδέπω κοσμηθεῖσα βλάστῃ»49 («ещё не украшена растительностью»). 

Т. о. текстологический анализ показывает, что свт. Фотий не только заим-
ствует идеи блж. Феодорита, но и перерабатывает их на уровне синтакси-
са и стиля: он сохраняет богословскую аргументацию, но делает её более 
концентрированной и логически прозрачной. Его редакторская деятель-
ность характеризуется стремлением к экзегетической икономии — 
выражению богословского смысла в минимальной, но точной форме.

Продолжение следует

46 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (3–4). P. 35.
47 Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim V (2–3). P. 9.
48 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (5–6). P. 35; Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones 

in Genesim V (21–22). P. 10.
49 Photius Constantinopolitanus. Amphilochia 249 (6). P. 35.



216 А ЛЕКС А Н Д Р Н А К А И Д зЕ

Рукописи и архивные материалы

Δ2 — Photius Cpl. ptr. I. Ad Amphilochium quaestiones // Bibliothèque nationale de France 
(BNF). Parisinus gr. 1228. (Colbertina). [XI s.]. P. 1–649. 

Θ2 — Photii CP patriarchae Responsa ad Amphilochii quaestiones // Bibliothèque nationale 
de France (BNF). Département des Manuscrits. Coislin. 270. [XI, (XIV in) s.]. Fol. 1–244v.

Афиногенов Д. Е. [Неизданные переводы вопросов и ответов к Кизическому митр. Ам-
филохию св. патриарха Фотия I: Амфилохии 236 и 249]. [Машинопись]. [Из лич-
ного архива автора]. 

Источники

Basilius Magnus. Homiliae in Hexaemeron // Basile de Césarée. Homélies sur l’Hexaéméron / 
éd. S. Giet. Paris: Les Éditions du Cerf, 1968. (Sources chrétiennes; vol. 26). P. 87–523.

Gregorius Nyssenus. Apologia in Hexaemeron // PG. T. 44. Col. 61–124.

Joannes Chrysostomus. Homiliae in II Epistulam ad Corinthios // PG. T. 61. Сol. 381–610. 

Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia / ed. L. G. Westerink. Vol. 4–6: 
[Amphilochia]. Leipzig: B. G. Teubner, 1986–1988. (Bibliotheca scriptorum Graecorum 
et Romanorum Teubneriana).

Photius. Bibliothèque / éd. R. Henry. Vol. 1. Paris: Les Belles lettres, 1959. (Collection byzantine).

Photius. Bibliothèque / éd. R. Henry. Vol. 3. Paris: Les Belles lettres, 1962. (Collection byzantine).

Theodoretus Cyrrhensis. In loca difficilia Scripturae Sacrae quaestiones selectae // PG. T. 80. 
Col. 75–528.

Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in libros Regnorum et Paralipomenon // PG. T. 80. Col. 
528–858.

Theodoretus Cyrrhensis. Interpretatio in II Epistulam ad Corinthios // PG. T. 82. Col. 375–460.

Theodoretus Cyrrhensis. Quaestiones in Genesim // Theodoretus Cyrensis. Quaestiones in 
Octateuchum / éd. N. Fernández Marcos, A. Sáenz­Badillos. Madrid: Consejo Superior de 
Investigaciones Cientificas, 1979. (Textos y Estudios «Cardenal Cisneros»; vol. 17). P. 3–99. 

Theodoretus Cyrrhensis. Commentaria in Isaiam // Théodoret de Cyr. Commentaire sur Isaïe T. 2: 
Sections 4–13 / éd. J.­N. Guinot. Paris: Les Éditions du Cerf, 1982. (Sources chrétiennes; 
vol. 295). P. 12–479.

Феодорит, еп. Кирский, блж. Толкование на книгу Бытия // Творения блж. Феодорита Кир-
ского. Ч. 1. Сергиев Посад: Свято­Троицкая Сергиева Лавра; Собственная тип., 1905. 
(ТСО; т. 26). С. 7–88.

Фотий, патриарх, св. Избранные трактаты из «Амфилохий» / [пер. Д. Е. Афиногенова]. Мо-
сква: Индрик; Синод. б­ка Моск. Патриархата, 2002. (Святоотеческая письменность).

Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии 15–21; 38–41 / пер. Д. Е. Афиногенова // 
Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 50–84.

Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии 76, 78–80 / пер. Д. Е. Афиногенова // Ди-
акрисис. 2020. № 1 (5). С. 31–61.



217В ЛИ ЯНИЕ Б Л Ж. ФЕОДОРИ ТА КИР СКОГ О Н А «А МФИ ЛОХ ИИ» СВ Т. Ф ОТ И Я

Литература 

Афиногенов Д. Е. Предисловие // Фотий Константинопольский, свт. Амфилохии. 15–21; 
38–4 // Диакрисис. 2019. № 1 (1). С. 51–52.

Бронзов А. А. Приложения к переводу // Иоанн Дамаскин, св. Точное изложение 
православной веры: Творение св. Иоанна Дамаскина / предисл., пер., примеч. 
и коммент. А. Бронзова. Санкт­Петербург: И. Л. Тузов, 1894. С. I–CXV (3­я пагин.). 

Панагопулос И. Толкование Священного Писания у отцов Церкви: IV–V вв. Т. 2 / пер., 
предисл. cвящ. М. Михайлова. Москва: Перервинская православная духовная 
семинария, 2015. 

Amsler O. Die exegetische Methode des Photios: Inaugural­Dissertation zur Erlangung des 
Doktorgrades der Philosophie an der Ludwig­Maximilians­Universität zu München. 
München: Uni­Druck, 1981.

Constas N. Word and Image in Byzantine Iconoclasm: The Biblical Exegesis of Photius of 
Constantinople // The Contentious Triangle: Church, State, and University: A Fest-
schrift in Honor of Professor George Huntston Williams / ed. R. L. Petersen, C. A. Pa-
ter. Kirksville (Mo.): Thomas Jefferson University Press, 1999. (Sixteenth Century Es-
says & Studies; vol. 51). P. 97–109.

Hergenröther J. Photius, Patriarch von Konstantinopel: Sein Leben, seine Schriften und das 
griechische Schisma. Bd. 1–3. Regensburg: G. J. Manz, 1867–1869.

Sonarli R. L’exégèse de Photius // Bessarione. 1898. Vol. 4. P. 35–47.

Westerink L. G. Praefatio // Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia. 
Vol. 4: Amphilochiorum pars prima / recensuit L. G. Westerink. Leipzig: Teubner, 1986. 
Р. V–XXVI.


