
ПАТРОЛОГ ИЯ И ХРИС ТИАНСК А Я ЛИТЕРАТ УРА

УЧЕНИЕ ПРП. 
АНАСТАСИЯ СИНАИТА 
ОБ ОБРАЗЕ И ПОДОБИИ 
БОЖИЕМ В ЧЕЛОВЕКЕ 
В КОНТЕКСТЕ СВЯТООТЕЧЕСКОЙ ТРАДИЦИИ

Игумен Адриан (Пашин)

кандидат физико-математических наук, кандидат богословия
доцент, профессор кафедры богословия Московской духовной 
академии 
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
adrian.pashin@mpda.ru

Вадим Евгеньевич Елиманов

магистр теологии
старший преподаватель кафедры богословия Московской 
духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
elimanov202@gmail.com

Для цитирования: Адриан (Пашин), игум., Елиманов В. Е. Учение прп. Анастасия Сина-
ита об образе и подобии Божием в человеке в контексте святоотеческой традиции // 
Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 169–198. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.009

Аннотация УДК 27-185.32

Данная статья посвящена исследованию учения преподобного Анастасия Синаита и дру-
гих святых отцов о образе и подобии Божиих в человеке. Анализируется роль тройствен-
ного строения человеческой души как отражения Троицы и божественных свойств, 
а также их единство в контексте дихотомии в антропологии. Рассматривается христо-
логическая интерпретация образа Божия через соединение божественной и челове-
ческой природы во Христе, что связывает триадологию, христологию, антропологию 



170 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

и сотериологию. В статье также исследуется концепция единства человечества в его мно-
жественности ипостасей и пример любви в Божественных Ипостасях. Обсуждается раз-
личие и отождествление понятий «образ» и «подобие» в богословии, а также их развитие: 
образ Божий как неотъемлемая часть человека и достижение подобия через соедине-
ние с Божественной благодатью и обожение. В заключение подчёркивается роль Церк-
ви в формировании подобия Богу как причастности к Божественной жизни и энергиям.

Ключевые слова: прп. Анастасий Синаит, свт. Григорий Палама, прп. Максим Исповед-
ник, образ Божий, подобие Божие, микрокосмос, логос бытия, логос благобытия, 
логос приснобытия, дихотомия, трихотомия, антропологическая парадигма, тварные 
и нетварные добродетели, обожение.

Статья поступила в редакцию 11.2.2025; одобрена после рецензирования 1.3.2025

The Teaching of St. Anastasius of Sinai on the Image and 
Likeness of God in Man in the Context of the Patristic 

Tradition

Hegumen Adrian (Pashin) / Alexander V. Pashin
PhD in Physics and Mathematics, PhD in Theology
Associate Professor, Professor at the Theology Department at the Moscow Theological 
Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad, 141312, Russia
adrian.pashin@mpda.ru

Vadim E. Elimanov
MA in Theology 
senior lecturer at the Theology Department of the Moscow Theological Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad, 141312, Russia
elimanov202@gmail.com

For citation: Adrian (Pashin), hegumen, Elimanov, Vadim E. “The Teaching of St. Anastasius 
of Sinai on the Image and Likeness of God in Man in the Context of the Patristic Tradition”. 
Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 169–198 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.009

Abstract. This article is dedicated to the study of the teachings of St. Anastasius Sinaita and 
other Church Fathers regarding the image and likeness of God in man. It analyzes the role of 
the tripartite structure of the human soul as a reflection of the Trinity and divine attributes, 
as well as their unity within the context of dichotomy in anthropology. The study also ex-
plores the Christological interpretation of the image of God through the union of divine and 
human natures in Christ, linking trinitology, Christology, anthropology, and soteriology. Ad-
ditionally, it examines the concept of the unity of humanity in its multiplicity of hypostases 



171У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

and the example of love within the Divine Hypostases. The differentiation and identifica-
tion of the concepts of «image» and «likeness» of God in theology are discussed, along with 
their development: the image of God as an inherent part of man and the attainment of like-
ness through union with Divine grace and deification. The conclusion emphasizes the role 
of the Church in shaping the likeness of God as participation in Divine life and energies.

Keywords: Anastasius Sinaita, Gregory Palamas, Maximus the Confessor, image of God, 
likeness of God, microcosm, logos of being, logos of goodness, logos of everlastingness, di-
chotomy, trichotomy, anthropological paradigm, created and uncreated virtues, deification.

The article was submitted on 2/11/2025; approved after reviewing on 3/1/2025



172 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

Введение

Античные философы именовали человека термином «микрокосмос» 
(греч. «μικρὸς κόσμος»), т. е. малый мир, малый космос, который заклю-
чает в себе все элементы мироздания. Вслед за ними свт. Григорий Нис-
ский говорил, что человек — это некий малый мир, содержащий в себе 
те же стихии1, которыми наполнена вселенная, и объединяющий со-
бой всякий род жизни.

В то же время у святых отцов отношение к самому термину «ми-
крокосмос» было отличным от того, какое имело место в Античности. 
Для древних авторов это гордое наименование, в котором они видят 
залог величия человека, тогда как у отцов Церкви нередко встречает-
ся ироническое отношение к этому термину. Так, тот же свт. Григорий 
Нисский замечает: 

«Но громким этим именем воздавая хвалу человеческой природе, 
они сами не заметили, что почтили человека отличиями (идиома-
ми) комара и мыши»2. 

Для отцов Церкви во взгляде на человека характерна обратная пер-
спектива в сравнении с той, которая наблюдается у языческих мудрецов. 
Если для последних величие человека заключается в том, что роднит 
его с мирозданием, поскольку сам космос мыслится как божественное 
начало, то отцы Церкви усматривают величие человека в том, что вы-
деляет человека из мира, отличает от него. А выделяет его, по учению 
отцов, образ сотворения: человек сотворён по образу Божию.

Подлинное величие человека заключается не в том, что роднит его 
с миром, а в том, что его от мира отличает — в сотворённости по обра-
зу и подобию Божию.

Прямой библейский смысл понятия образа Божия в человеке: 
как Бог царствует над всем миром, так и человек наделен царским до-
стоинством и поэтому призван владычествовать над Вселенной: 

«И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему по подобию На-

шему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птица-

ми небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гада-

ми, пресмыкающимися по земле. И сотворил Бог человека по образу 

1 См.: Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 16 // PG. 44. Col. 177D. Рус. пер.: Григорий Нис-
ский. Об устроении человека. Санкт-Петербург, 2000. С. 65.

2 Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 16 // PG. 44. Col. 177D–180A. Рус. пер.: Григорий 
Нисский. Об устроении человека. С. 65.



173У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотво-

рил их» (Быт. 1, 26–27).

В святоотеческом учении под образом Божиим в человеке глав-
ным образом понимаются: 

• во-первых, его разумная бессмертная душа, свойства которой 
суть отражения божественных свойств; 

• во-вторых, особое присутствие Бога в каждом человеке, а имен-
но: причастность каждого человека «логосу бытия»3, посред-
ством которого человек 1) имеет возможность стремиться 
к Богу и познавать Его, а также 2) поставляется в особые от-
ношения с Богом, в отличие от прочего творения (за исклю-
чением ангелов);

• в-третьих, понимается весь духовно-телесный состав челове-
ка как сотворённый по образу человеческой природы вопло-
тившегося Сына Божия.

В рамках этой святоотеческой традиции об образе Божием в че-
ловеке рассуждает и прп. Анастасий Синаит. Этот автор особенно ин-
тересен при рассмотрении этого учения, потому что ему принадлежит 
систематический экзегетико-догматический труд, посвящённый этой 
теме, что видно из самого его названия — «Три слова об устроении че-
ловека по образу и подобию Божию». В святоотеческой письменности 
систематический вероучительный трактат в принципе редкий жанр. 
Это касается трудов и по широкой догматической тематике, и по от-
дельным вопросам вероучения. 

В «Трёх словах об устроении человека по образу и по подобию Бо-
жию» святой отец ярко и чётко излагает свои антропологические воз-
зрения, неразрывно связанные с триадологией, христологией и соте-
риологией. «Слова» посвящены полемике против христологической 
ереси — монофелитства. До кон. XX в. полностью было опубликовано 
только третье «Слово»4. От двух других «Слов» до нас дошли лишь от-
рывки5, причём первое «Слово» приписывалось ещё и свт. Григорию 
Нисскому6. Вследствие этого многие исследователи ошибочно утвер-
ждали о заимствовании, даже дословном, ряда идей прп. Анастасием 

3 См.: Maximus Confessor. Capita de caritate 3, 25 // PG. 90. Col. 1024BC.
4 Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG. 89. Col. 1151–1180.
5 Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem, fragmentum // PG. 89. 

Col. 1143–1148.
6 Gregorius Nyssenus. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG. 44. Col. 1327–1346.



174 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

у Нисского святителя7. Именно в таком неполном виде труд прп. Анаста-
сия был переведён до революции на русский язык8. К.-Х. Утеманн (нем. 
K.-H. Uthemann) в издании 1985 г. привёл критический текст «Слов»9. 
К.-Х. Утеманн доказал принадлежность всех трёх «Слов» прп. Анаста-
сию Синаиту и показал, что третье «Слово» датируется, самое раннее, 
701 г., тем самым отодвинув дату смерти святого отца на начало VIII в. 
Русский перевод «Слов» с подробными комментариями был осущест-
влён А. И. Сидоровым, который опубликован сначала в журнале «Аль-
фа и Омега»10, а затем отдельным изданием в серии «Библиотека от-
цов и учителей Церкви»11. 

К «Трём словам об устроении человека по образу и по подобию 
Божию» по смыслу примыкают ещё два антимонофелитских догма-
тических сочинения прп. Анастасия: «Флорилегий против монофели-
тов» и «Главы против монофелитов», впервые опубликованные в том 
же издании Утеманна12.

1. Разумная душа как образ Божий

В святоотеческом богословии разумная душа часто называется обра-
зом Божиим. Она сотворена как некое подражание Богу, Божествен-
ной природе и её энергиям: душа, как Бог, является непознаваемой 
по сущности и познаваемой по своим действиям13. К энергиям (свой-
ствам) души относится вся совокупность совершенств, которыми она 
обладает, в том числе дар слов, творческая способность, которая реа-
лизуется через тело и дар общения.

7 См., например: Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. Москва, 1996. 
С. 157–159, 208.

8 Анастасий Синаит, прп. Из слова об образе Божием / пер. В. Металлова // БВ. 1915. Т. 2. 
№ 7/8. С. 381–404 (1-я пагин.); Анастасий Синаит, прп. Из Слова об образе Божием (От-
рывок) Анастасия пресвитера на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера Слово о тво-
рении Божием по образу и подобию (Отрывок) / пер. В. Металлова // Труды студентов 
Императорской Московской Духовной Академии. Вып. II. Сергиев Посад, 1915. С. 1–26.

9 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. Leuven, 1985. P. 1–83.

10 Анастасий Синаит, прп. Три слова об устроении человека по образу и по подобию Бо-
жиему // Альфа и Омега. 1998. № 4 (18). С. 89–118; 1999. № 1 (19). С. 72–91; 1999. № 2 
(20). С. 108–146.

11 Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. Москва, 2003. С. 25–189.
12 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 

Opuscula adversus monotheletas. P. 84–96 и P. 97–157.
13 См.: Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 11 // PG. 44. Col. 156B. Рус. пер.: Григорий Нис-

ский. Об устроении человека. С. 42.



175У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

Когда святые отцы отождествляют образ Божий не со всей душой, 
а с её отдельным свойством — со свободой человека, его умом или раз-
умом, даром слова, творческой способностью или любой другой энер-
гией души, то они используют обычный для патристической литерату-
ры стилистический прием (синекдоху14), при котором название целого 
переносится на часть. Поэтому не следует усматривать образ Божий 
исключительно в отдельных энергиях, свойствах души, но правильно 
полагать, что сама разумная душа со всеми ей присущими энергиями 
есть образ Божий.

Разумная душа, по словам свт. Григория Нисского, сотворена как от-
ражение Бога: 

«…ум украшается подобием красоты первообраза, формируясь чер-
тами того, что явлено ему, как будто [отражение в] зеркале…»15. 

Как образ человека в зеркале во всем похож на самого человека, 
так и душа человека является целостным отражением, образом Самого 
Бога со всеми Его свойствами; но как образ человека в зеркале не есть 
человек, так и сотворённая душа человека не есть Сам нетварный Бог. 

Если душа есть образ Божий, то, как учит свт. Григорий Нисский, 
тело человека есть «образ» души: 

«…согласно той же самой аналогии [с зеркалом], мы приходим к вы-
воду, что и управляемая умом [то есть душой] природа связана 
с умом и сама красотой прилегающего к ней, делаясь как бы зерка-
лом зеркала»16.

Прп. Анастасий Синаит, в согласии со святоотеческой традицией, 
видит образ Божий именно в человеческой душе. Причём это Божествен-
ное отражение в душе святой отец описывает весьма многообразно. 

Так, Синаит говорит о тройственном строении человеческой души 
как об образе Троицы. Обычно в святоотеческой традиции вслед за ан-
тичными философами говорится о трёх свойствах души: воля и разум, 
чувство или разумное, желательное и яростное начала. Прп. Анастасий 
же видит в душе несколько иную тройственность: 

«Но давай перейдем к самому важному, что составляет “по обра-
зу и по подобию”, чтобы показать <…> единое Божество в Трои-
це. Что же это такое? Ясно, что это есть опять же душа (ψυχή), ее 

14 Συνεκδοχή (греч.)— риторическое употребление слова в ином по объёму смысле.
15 Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 12 // PG. 44. Col. 161C. Рус. пер.: Григорий Нисский. 

Об устроении человека. С. 48.
16 Gregorius Nyssenus. De opificio hominis 12 // PG. 44. Col. 161CD. Рус. пер.: Григорий Нис-

ский. Об устроении человека. С. 48–49.



176 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

мыслящий разум-слово (λόγος) и ум (νοῦς), который апостол на-
звал духом (πνεῦμα), когда увещевал нас быть святыми душой, те-
лом и духом [1 Фес. 5, 23]»17.

Мы видим, что этот образ Троицы в человеческой душе не про-
сто в её тройственности. Прп. Анастасий видит образ Каждого из Лиц 
Троицы: образ Отца в душе, образ Слова в разуме-слове, образ Свято-
го Духа в уме человека: 

«Ибо душа является нерожденной и беспричинной во отпечатле-
ние нерожденного и беспричинного Бога и Отца, но не является 
нерожденным ее мыслящий разум, неизреченно, незримо, необъ-
яснимо и бесстрастно рожденный из нее. Ум же не является ни бес-
причинным, ни рожденным, но есть исходящий, проникая во все 
и все рассматривая по образу и по подобию Всесвятого и исходя-
щего Духа, о Котором говорится: “Дух все проницает, и глубины Бо-

жии” [1 Кор. 2, 10]»18.

Продолжая обыгрывать тройственность души по образу тройствен-
ности Божества, прп. Анастасий говорит о том, что образ проявления 
Ипостасей Святой Троицы в домостроительстве нашего спасения ви-
ден в духовном развитии человеческой души от младенческого воз-
раста в познании человеком Таинства Святой Троицы. Так, разум-сло-
во и ум в человеке проявляются не сразу, подобно тому как Бог Слово 
воплотилось и тем явило Себя миру не сразу после творения человека 
и его грехопадения, а «во время оно», и Дух Святой сошёл на апостолов 
в Своё время — в день Пятидесятницы: 

«…выходя на свет боговедения, подобно младенцу при рождении, 
он19, благодаря руководству закона, являет себя [уже как бы] оду-
шевленным: познает Бога и Отца, содержащего в Себе сущностное 
Слово и сущностный Дух (как душа содержит в себе разум и дух), 
но не вмещает пока, вследствие великой немощи воли и младенче-
ства своего, откровение Слова и Духа, дабы, посредством [незрелого] 
богопочитания, не впасть в многобожие. Затем, по мере прохожде-
ния времени, наше мирское естество, подобно возрастающему дитя-
ти, начинает рассуждать, научаемое Богом и Отцом, словно некоей 

17 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 17. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 47–48.

18 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 17–18. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 48–49.

19 человек.



177У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

душой, дабы познать, пока смутно и как бы посредством неясных 
и косноязычных пророческих назиданий, первую попытку выраже-
ния и проявления сокрытого и присущего Отцу Слова. После этого 
косноязычного и туманного выражения Слова (я имею в виду рече-
ния Моисея и пророков), наступает время, когда совершенное Сло-
во Божие, происходя, словно из неких уст, из материнской утробы 
Девы, [изрекается] ясно и отчетливо, и мирское естество человече-
ское узнает, наконец, благодаря [воплощенному] Слову и через Него, 
совершенную полноту троичности своей. Оно воспринимает, словно 
некий ум, Святой Дух, Который поселяется в нем не извне, переме-
щаясь [до этого] в пространстве, но бывает явленным в этом естестве 
изнутри него, то есть из души и разума, или же от Отца и Сына»20.

Троичность души проявляется и в том, что она является образом 
Промышления Божия о творении. И здесь Синаит опирается на мне-
ние «внешних», которые видели в душе некое другое разделение, более 
общепринятое, чем разделение, предложенное выше прп. Анастасием: 

«Вследствие этого внешние мудрецы и еще иным образом опре-
деляют трехчастность нашей души, говоря, что она обладает же-
лательным, разумным и яростным [началами], чтобы посредством 
желательного [начала] прилепляться любовию к Богу, посредством 
разумного — воспринимать от Него ведение и мудрость, а посред-
ством яростного — противостоять духам злобы (См. Еф. 6, 12). И в этих 
трёх [началах] душа опять начертывает свой образ Божий. Ибо Три-
единый Бог тремя способами управляет и руководит <…>. Он либо 
творит, либо предвидит, либо воспитывает. И желательное [начало] 
души есть по образу зиждительной силы Божией, ибо оно осущест-
вляет [всякое] действие; разумное [начало] есть символ промысли-
тельной силы Божией, а яростное [начало] обозначает воспитыва-
ющую [силу Божию]»21.

Прп. Анастасий здесь ссылается на учение Платона о трёх нача-
лах души из диалогов «Государство» и «Федр»22.

20 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 22–23. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 59–63.

21 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 19–20. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 52–55.

22 См., например: Клейман П. Философия. Краткий курс. С. 20: «Разумное начало обращено 
на познание и сознательную деятельность <…>. Яростное начало отвечает за желания че-
ловека <…>. Волнения яростного начала провоцируют гнев и ощущение несправедливо-
сти <…>. Желательное начало отвечает за основные потребности и желания, например, 



178 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

Эти два разделения единой души на три силы, согласно прп. Ана-
стасию, не суть различные разделения. Между своим (душа, разум-слово 
и ум) и общепринятым (воля, разум и чувство или желательное, разумное 
и яростное начала) делением души Синаит усматривает тесную связь: 

«Равным образом желание есть своеобразное свойство души, ибо 
младенцы, будучи только еще одушевленными, еще до того, как на-
чать говорить, сразу же испытывают желание материнской груди 
и сна; разумное [начало], как это очевидно, есть своеобразное свой-
ство разума, а яростному [началу] присуще возникать в уме, и имен-
но ум приводит в смущение тот, кто гневается вопреки естеству»23. 

Такая терминология (душа, разум-слово и ум) позволяет прп. Ана-
стасию настаивать на единстве души, в противовес Арию и Аполлина-
рию, которые строили свою христологию на строгой трихотомии, го-
ворящей об отдельной от души субстанции — духе. Прп. Анастасий же 
придерживается в антропологии дихотомии: душа со своими силами — 
умом и разумом — едина по своей природе, ибо ни ум, ни разум-слово 
не есть отдельная от души сущность. Они суть проявления единой души: 

«Затем обратись от этой Святой Троицы к образу Ее — я имею в виду 
троицу, сущую внутри нас, — и увидишь, что три наименования явля-
ются взаимосвязанными и тесно соединенными. Ибо когда ты гово-
ришь: “Душа разумная и мыслящая”, то ясно обозначаешь этим также 
разум и ум; а когда ты произносишь слово “разум”, то, естествен-
но, обнаруживаешь этим словом разумную душу, породившую его; 
наконец, когда ты говоришь “ум”, то, несомненно, являешь и душу 
с разумом. Ибо от чего происходит ум, если не от души и разума?»24

чувство голода или жажды <…>. Для объяснения трех начал души Платон рассматривает 
три разных сословия справедливого общества: сословие воспитателей (высшее), сосло-
вие воинов (стражей) и сословие кормильцев (прочих граждан). По Платону, разумное 
начало должно управлять решениями человека, яростное — помогать разуму, а желатель-
ное — подчиняться. Добившись правильного взаимоотношения между тремя началами 
души, человек достигнет личной справедливости. Также Платон считал, что в идеальном 
обществе разумное начало представлено высшим сословием (философы, управляю-
щие обществом), яростное — стражами (воины, обеспечивающие подчинение остально-
го общества высшему сословию), а желательное — кормильцами (рабочие и торговцы)».

23 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 20–21. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 55.

24 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 28. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 73.



179У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

Из единства души вытекает её единое, нераздельное естествен-
ное действие. Для прп. Анастасия единство действия означает един-
ство природы, подобно единому действию Лиц Пресвятой Троицы: 

«Поэтому они, обладая нерасторжимыми и взаимосвязанными наи-
менованиями, имеют единое, нераздельное и сущностное действие. 
Ибо едино и подобно действие Отца и Сына и Святого Духа, как едины 
мощь, сила, хотение и воля Их. Ведь когда Отец совершает что-нибудь, 
тогда неотделимо соучаствует с Ним и Сын; а когда Сын или Святой 
Дух исполняют что-нибудь, то нераздельно содействует Им и Отец. 
Ни Сын не делает ничего самопроизвольно и сам по себе без Отца, 
ни Отец — без Сына и Духа, ни Дух — без Отца и Сына. Теперь вновь 
обратись от Первообраза к отпечатлению, которым является наша 
душа, созданная по образу и по подобию Божию, и усмотри в нас 
такое же единое и подобное действие. Ибо душа не совершает ни-
чего без разума, разум — без души, а ум не исполняет ничего сам 
по себе, без души и разума, поскольку единоприродны, однород-
ны и взаимосвязаны общая сила и действие их, будучи по образу 
и по подобию Божию»25.

Кроме того, прп. Анастасий говорит об образе Божием в челове-
ческом разуме, что разум-слово имеет двойственное рождение: сна-
чала в сердце в виде мысли, а затем через уста в виде произнесённого 
слова. В этом преподобный отец видит образ единого Христа, имею-
щего двойное рождение: сначала превечно рождённого от Отца и за-
тем родившегося во времени от Девы Марии: 

«Ибо разум рождается в сердце неким непостижимым и нетелесным 
рождением и пребывает внутри него неведомым; и он же рождается 
посредством уст и тогда всеми познается. Однако при этом он не от-
деляется от породившей его души, дабы мы, через два рождения 
нашего разума, ясно познали, по некоему образу и подобию, два 
рождения Бога Слова»26. 

Следствием того, что, будучи образом и подобием Божиим, душа 
обладает неизъяснимой красотой, что объясняет враждебность к че-
ловеческой душе падших духов: 

25 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 28–29. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 74–75.

26 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 16. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 49–50.



180 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

«Душа обладает невообразимой и неописуемой красотой, вследствие 
чего вожделеют и питают страсть к ней враждебные духи, ибо из всех 
умных [сущностей] она [одна] носит самый прекрасный образ»27. 

Итак, прп. Анастасий говорит о том, что душа и после грехопаде-
ния несёт в себе образ Божий, так как безгрешна при рождении: 

«… ведь Адам изменил и обратил от нетления к тлению не всё есте-
ство, но только тело, созданное из земли [Быт. 2, 7] и принадлежа-
щее к изменчивой природе — оно-то и претерпело изменение, став 
вследствие преступления [заповеди] тленным и смертным из нет-
ленного и бессмертного28. Это есть тот [человек], который, как гла-
сит Евангелие, попался разбойникам и остался от их ударов если 
не совсем мёртвым, то едва живым [Лк. 10, 30]. Ибо душа, сотворён-
ная из бессмертной и неизменной сущности Божией29 через вдыха-
ние Бога [Быт. 2, 7], хотя и ниспала вместе [с телом] из-за прикосно-
вения к древу [Быт. 3, 1–6], но тем не менее осталась в собственном, 
по образу и по подобию Божию, нетлении и бессмертии. Поэтому 
она не нуждается, как тело, в сущностном преображении, но только 
в некоем разумном исправлении и исповеди, которые не требуют 
уничтожения воли, дабы не стать [человеку] неразумным, и не тре-
буют также упразднения действия, чтобы не стать [ему], наподобие 
бездушных тварей, мёртвым и бездеятельным»30.

Рассуждая аналогично, прп. Анастасий Синаит опровергает ар-
гумент монофелитов об отсутствии во Христе человеческих действия 
и воли по причине того, что человек при грехопадении извратил свою 
волю настолько, что (как утверждал и блж. Августин Иппонийский) по-
терял способность творить добро без прямого вмешательства Божия: 

27 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 18. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 46.

28 Ср. Быт. 3, 19 и Прем. 2, 23–24: «Бог создал человека для нетления и соделал его образом 
вечного бытия Своего; но завистью диавола вошла в мир смерть, и испытывают ее при-

надлежащие к уделу его».
29 Святой отец имеет в виду, конечно, не единосущие души человеку Богу, а присутствие 

в душе нетварной Божественной энергии, бессмертие и нетление души. Об этом под-
робнее в следующем пункте данной статьи.

30 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas III, 4, 86–101 // CCSG. 12. P. 74–75. Рус. пер.: Анастасий 
Синаит, прп. Избранные творения. С. 165–166.



181У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

«И еретики прекословят нам: “Человек извратил и всё человеческое, 
поэтому не подобает и недостойно говорить, будто во Христе есть 
человеческая воля и человеческое действие”»31, 32.

Благодаря своей разумности, душа имеет высочайшее предназна-
чение после телесной смерти. Прп. Анастасий превозносит разумную 
душу, достигшую спасения. Души святых превыше ангельского мира, 
благодаря наличию в них образа и подобия Божия и благодаря едино-
сущию по Его человечеству с Богом Словом. Синаит заканчивает своё 
первое «Слово» гимном душам святых: 

«Поэтому богочтимая душа наша после освобождения от тела не по-
сылается на служение, как посылаются ангелы. Последние суть духи 
служащие и подневольные, а души же святых, которые [удостоились 
быть] по образу Божию, суть духи господствующие. Ведь если че-
ловек после своего преслушания и был умален малым чим от ангел 
[Пс. 8, 6], как ставший смертным, то, благодаря ипостасному едине-
нию с ним Бога Слова, он был сразу намного предпочтен ангелам. 
Ибо некогда бывший по образу Божиему, ныне стал вместе с Бо-
гом, и прежде сопричаствующий образу Божию, стал теперь пере-
дающим образ свой Богу, Которому слава во веки веков. Аминь»33.

Итак, прп. Анастасий Синаит многообразно говорит о тройствен-
ном строении человеческой души как об образе Пресвятой Троицы. 
Отмечая тройственность души, прп. Анастасий настаивает на её един-
стве, придерживаясь дихотомии в антропологии: душа со своими си-
лами — умом и разумом — едина по своей природе, поскольку ни ум, 
ни разум-слово не есть отдельная от души сущность, а суть проявле-
ния единой души. 

Образ Троицы в душе остаётся и после грехопадения, поэтому 
душа имеет высочайшее предназначение после телесной смерти. Прп. 

31 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas III, 4, 82–85 // CCSG. 12. P. 74. Рус. пер.: Анастасий Си-

наит, прп. Избранные творения. С. 165.
32 Более подробно об учении восточных святых отцов о наследуемых последствиях пер-

вородного греха смотри в нашей статье: Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первород-
ное повреждение в православном богословии: к вопросу о наследуемости греха (часть 
1) // БВ. 2024. № 1 (52). С. 32–63; Они же. Первородное повреждение в православном 
богословии: к вопросу о наследуемости греха (часть 2) // БВ. 2024. № 2 (53). С. 32–57.

33 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. Turnhout. P. 30–31. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Из-
бранные творения. С. 78–80.



182 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

Анастасий превозносит разумную душу, достигшую спасения, выше ан-
гельского мира именно благодаря наличию в ней образа Божия.

2. Образ Божий как Божественное присутствие 
в человеке

Каждого человека, в силу его особой причастности Богу, свт. Григорий 
Богослов называет «частицей Бога»34. 

Прп. Максим Исповедник, толкуя данную фразу, настаивает на её 
буквальном понимании. Каждый человек от рождения является «части-
цей Бога», поскольку Бог присутствует в нём Своим «логосом бытия»35. 
Как учит прп. Максим, логос бытия — это и есть образ Божий. Иными 
словами, образ Божий — это Сам Бог, особым образом присутствующий 
в человеке. Логос бытия является одним из тропосов (аспектов) инди-
видуального логоса разумных (греч. λογικῶν) сущностей.

Как учит прп. Максим Исповедник, разумные существа (т. е. ангелы 
и люди) отличаются от прочего неразумного творения тем, что они, по-
мимо логосов сущего, имеют в себе и индивидуальные логосы разум-
ных (λογικῶν) сущностей36, которые являются предвечными замысла-
ми, в соответствии с которыми Бог сотворил каждое разумное существо. 
При этом у каждого разумного существа этот логос уникален и неповто-
рим. Поскольку индивидуальный логос — это действие (энергия) Бога 
в человеке37, то он таким образом являет личностное, особое отноше-
ние Бога к каждому разумному существу. Так, Бог любит всех разумных 
существ одинаково, однако каждого — особым образом.

34 Свт. Григорий Богослов: «Какова обо мне мудрость и что за великая это тайна? Или для того, 
чтобы, будучи частицей (μοῖρα) Бога и стекши (ῥεύσαντας) свыше, мы не презирали Со-
здателя, — превозносясь своим достоинством и надмеваясь, — хочет [Он], чтобы в борь-
бе и брани с телом мы всегда к Нему взирали, и чтобы сопряженная [с нами] немощь 
была детоводительницей [нашего] достоинства?» (Gregorius Theologus. Oratio 14, 7 // PG. 
35. Col. 865B. Рус. пер. цит. по: Максим Исповедник, прп. Амбигвы. С. 254).

35 Maximus Confessor. Ambiguorum liber 7 // PG. 91. Col. 1081C. Рус. пер. с изм.: Максим Ис-
поведник, прп. Амбигвы. С. 262.

36 Этот особый логос, свойственный только разумным существам, прп. Максим Исповед-
ник называет «совокупным логосом всецелого становления разумных сущностей». См.: 
Maximus Confessor. Ambiguorum liber 65 // PG. 91. Col. 1392A: «ὁ σύμπας τῆς ὅλης τῶν 
λογικῶν οὐσιῶν γενέσεως λόγος». Рус. пер. с изм.: Максим Исповедник, прп. Амбигвы. 
С. 821.

37 Более точно следует сказать, что Божественная энергия находится «в» (греч. «ἐν») логосах 
и «указывает» (греч. «ὑποσημαίνει») собой на Бога. См.: Maximus Confessor. Ambiguorum 
liber 22 // PG. 91. Col. 1257AB.



183У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

Вот почему каждый без исключения человек (как и ангелы) от-
личается от неразумных животных прежде всего особым отношением 
Бога к нему: Бог присутствует в нём таким особым образом (т. е. ин-
дивидуальным логосом разумных сущностей), каким не присутствует 
в прочем неразумном творении.

Этот индивидуальный логос разумных сущностей, который и есть 
Сам Бог (Его Божественная энергия), имеет три способа (тропоса) про-
явления себя в человеке: 1) как «логос бытия», 2) как «логос благобы-
тия» и 3) как «логос приснобытия»38.

1) В каждом человеке от рождения Бог пребывает в качестве «ло-
госа бытия» — «образа Божия» (т. е. «образ Божий» в челове-
ке — это Сам Бог, «логос бытия»). Присутствуя в человеке «ло-
госом бытия» (т. е. Божественной энергией), Бог производит 
в нём постоянное стремление к Себе: Он как бы «тянет» че-
ловека к Себе, к тому, чтобы он вошёл в Церковь и стал её чле-
ном. По выражению прп. Максима Исповедника, «логос бытия» 
(образ Божий) производит в каждом человеке «тоску» по Богу 
(т. е. по Первообразу)39. Присутствуя в человеке как «логос бы-
тия», Бог присутствует в нём именно как Путеводитель к Са-
мому Себе. Поэтому существование в человеке Бога в качестве 
его «логоса бытия» не сообщает ему спасения и обожения, ко-
торые возможны только в Церкви (т. е. в Теле Христовом). Если 
человек не живёт в соответствии со своим «логосом бытия», 
призывающим его ко спасению и обожению, то он становится, 
по словам свт. Григория Богослова, «частицей Бога» «стекшей 
свыше», т. е. такой «частицей», которая уклонилась от замыс-
ла Божия о ней, состоящего в том, чтобы человек стал Богом 
по благодати40. Используя терминологию западного богосло-
вия, можно сказать, что логос бытия — это нетварная «призы-
вающая благодать».

2) Когда человек, следуя своему «логосу бытия», принимает ре-
шение войти в Церковь и становится её членом, тогда Бог при-
сутствует в нём уже как «логос благобытия», т. е. как Спаситель, 

38 Maximus Confessor. Ambiguorum liber 65 // PG. 91. Col. 1392A. Рус. пер. с изм.: Максим Ис-
поведник, прп. Амбигвы. С. 821. См. также: Maximus Confessor. Ambiguorum liber 7 // PG. 
91. Col. 1068D–1101С. Рус. пер.: Максим Исповедник, прп. Амбигвы. С. 254–274.

39 Maximus Confessor. Ambigua ad Ioannem 7 // PG. 91. Col. 1080C.
40 См.: Maximus Confessor. Ambiguorum liber 7 // PG. 91. Col. 1084B–1084C. Рус. пер.: Максим 

Исповедник, прп. Амбигвы. С. 263.



184 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

как Тот, Кто сообщает ему «начаток» обожения, который чело-
век должен приумножить посредством добродетельной жизни. 
Иными словами, присутствуя в человеке как «логос благобы-
тия», Бог присутствует в нём Своей Боготворящей энергией41. 
Важно подчеркнуть, что выбор «благобытия» совершается че-
ловеком, его свободной волей, но сама возможность выбора 
именно «благобытия» возможна только благодаря содействию 
Бога, Который присутствует в нём в качестве его «логоса бы-
тия». Причастность человека «логосу благобытия» — это при-
частность «подобию Божию». Оно приобретается в таинстве 
Крещения в виде «начатка», которое человек призывается при-
умножить и раскрыть в себе. «Логосу благобытия» может со-
ответствовать понятие «спасающая благодать».

3) Если человек во время земной жизни посредством доброде-
тельной жизни раскроет в себе «логос благобытия», то в жиз-
ни вечной Бог будет пребывать в нём уже в качестве «логоса 
приснобытия» (совершенное обожение). Это присутствие Бога 
в человеке и есть то Царство Небесное, в которое вступает до-
бродетельная душа после смерти. Окончательное раскрытие 
«логоса приснобытия» совершится после всеобщего воскре-
сения, когда и тело человека всецело станет причастно жиз-
ни Царства Небесного. 

Таким образом, весь путь человека к Богу, — начиная с простого 
стремления души к Своему неведомому Создателю, продолжая всту-
плением в Церковь, стяжанием добродетелей и кончая совершенным 
обожением в Царстве Небесном, — совершается при постоянном со-
действии (синергии) Бога, действующего в нём Своими нетварными 
логосами.

Как правило, вдуновение в лицо человека дыхания жизни (Быт. 2, 7) 
указывает, согласно святым отцам, во-первых, на акт творения души 
человека «из ничего», во-вторых, на причастность души человека Богу. 

Так, свт. Василий Великий пишет: 
«Ибо Он вдунул в лицо его, то есть вложил в человека нечто от соб-
ственной Своей благодати [т. е. саму благодать], чтобы человек по-
добным познавал подобное»42. 

41 Maximus Confessor. Ambiguorum liber 42 // PG. 91. Col. 1345C–1345D. Рус. пер.: Максим Ис-
поведник, прп. Амбигвы. С. 730.

42 Basilius Caesariensis. Homiliae in Psalmos XLVIII, 8, 13 // PG. 29. Col. 419C. Рус. пер.: ПСТСО. 
3. С. 584.



185У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

Здесь свт. Василий отмечает о том, что Бог даровал каждому челове-
ку способность стремиться к Нему и познавать Его, и эта способность 
есть Сам Бог, т. е. Божественная благодать, а в терминологии прп. Мак-
сима Исповедника — логос бытия.

Прп. Анастасий также говорит о присутствии благодати Божией 
в душе человека начиная от акта творения: 

«Бог, создав в начале Адама по образу и подобию Божию, послал 
в лицо его через вдуновение благодать, блеск и сияние Пресвято-
го Духа»43. 

А в приписываемом прп. Анастасию Синаиту «Шестодневе» говорит-
ся о двух творениях — просто бытии и благобытии. Последнее касает-
ся человека и возникает благодаря Воплощению Сына Божия44.

Авва Дорофей Газский называет Божественное присутствие в че-
ловеке совестью, естественным законом, побуждающего человека к до-
бру и отвращающего от зла: 

«Когда Бог сотворил человека, то Он всеял в него нечто божествен-
ное, как бы некоторый помысл, имеющий в себе, подобно искре, 
и свет и теплоту; помысл, который просвещает ум и показывает 
ему, что — доброе и что — злое, сие называется совестью, а она есть 
естественный закон. Это те кладези, которые, как толкуют святые 
отцы, искапывал Исаак, а филистимляне засыпали (см. Быт. 26). По-
следуя сему закону, то есть совести, патриархи и все святые прежде 
написанного закона угодили Богу. Но когда люди, чрез грехопаде-
ние, зарыли и попрали её, тогда сделался нужен закон написанный, 
стали нужны святые пророки, нужно сделалось самое пришествие 
Владыки нашего Иисуса Христа, чтобы открыть и воздвигнуть её 
(совесть), чтобы засыпанную оную искру снова возжечь хранением 
святых Его заповедей»45.

Итак, человек есть образ Божий не только потому, что его раз-
умная душа является тварным образом и отображением своего пер-
вообраза — нетварного Бога, но и в силу причастности «логосу бы-
тия», согласно терминологии прп. Максима Исповедника. Учение 
других отцов согласуется с этим учением прп. Максима, хотя тот же 
прп. Анастасий Синаит не употребляет выражение «логос бытия», 

43 Anastasii Sinaitae Viae dux. P. 17. Рус. пер.: Адриан (Пашин), игум. Главное христологиче-
ское произведение преподобного Анастасия Синаита «Путеводитель». С. 306.

44 Anastasius Sinaita. Hexaemeron. P. 4–6.
45 Дорофей Газский, прп. Душеполезные поучения 3 // Он же. Душеполезные поучения и по-

слания с присовокуплением вопросов его и ответов на оные Варсануфия Великого и Ио-
анна Пророка. Москва, 2010. С. 72.



186 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

но говорит о присутствии в человеке благодати Божией. Именно 
это специфическое присутствие Бога в душе каждого человека глав-
ным образом отличает его от всего животного и растительного мира.

4. Христологический смысл образа Божиего 
в человеке

Святые отцы учат, что не только душа есть образ Божий, но и весь чело-
век, состоящий из души и тела, есть образ воплощённого Сына Божия. 

Иными словами, человек изначально творится по образу челове-
ческой природы воплотившегося Христа. Сложная человеческая при-
рода, как состоящая из двух природ: души и тела, изначально творится 
Богом таким именно образом, чтобы стать сосудом для Божественной 
природы, поэтому Воплощение не является следствием грехопадения, 
но предустановлено, предопределено Богом: Воплощение, т. е. соеди-
нение Бога и человека в Ипостаси Христа, является целью творения 
и человека, и всей вселенной. Отметим также, что образ соединения 
души и тела в одну человеческую ипостась впоследствии использовал-
ся святыми отцами для иллюстрации соединения двух природ во Хри-
сте — Божественной и человеческой. 

Свт. Кирилл Александрийский, объясняя ипостасное соединение 
Божества и человечества, использует антропологическую парадигму, 
т. е. приводит пример человека, который представляет собой единое 
существо, единую ипостась, единое лицо, состоящую из двух реально 
различных природ, души и тела. Согласно святителю Кириллу, Боже-
ство и человечество во Христе соединились ипостасно подобно тому, 
как ипостасно соединяются душа и тело в человеке. Это есть особый 
вид единства, предполагающий не внешнее подлеположение природ, 
как у Нестория, но их взаимное общение и взаимное проникновение 
внутри единой Ипостаси. 

«Не двойственен один и единственный Христос, хотя Он и мыслит-
ся соединенным из двух, притом различных вещей (πραγμάτων), 
подобно тому как и человек мыслится состоящим из души и тела, 
но не двойственным, а одним из обоих»46.

Следуя свт. Афанасию и свт. Кириллу, прп. Анастасий говорит, 
что соединение души и тела человека символически отображает сое-
динение двух природ во Христе — Божественной и человеческой: 

46 Сyrillus Alexandrinus. Epistula 17, 8 // ACO. Vol. 1 (1). P. 38.



187У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

«Творя двойственного человека, который является зримым и не-
зримым, [Бог] назвал его Твоим образом и подобием, ибо человек — 
смертен и бессмертен, отпечатлевая мыслящей и бессмертной душой 
Твое, Христе, Божество, а в страстном теле [своем] нося истинный 
образ Твоего Человечества, единосущного ему»47. 

Далее в словах прп. Анастасия мы видим противоречие. В одном 
месте он говорит о том, что при творении Адама сначала было созда-
но тело, а затем вдунута душа: 

«Вот почему человек, в отличие от ангелов и домашних животных, 
был создан не из одной сущности, но из неких двух, неподобных 
и иносущных вещей: материи и нематериального, перстного и бо-
жественного, тленного и нетленного. И поскольку не мы пришли 
к Богу, а, наоборот, Бог пришел к нам, то [из этого можно заключить, 
что] прежде было вещественное, а затем уже к перстному [присое-
динилось] божественное»48. 

Но чуть далее, говоря и о творении Адама, и о зачатии любого челове-
ка, настаивает на одновременности появления души и тела: 

«И ни тело не образовывается и не устрояется раньше, чем душа, 
ни душа не упреждает тело и не предсуществует ему; но смертное 
и бессмертное, словно две инородные сущности, взаимосочетают-
ся, [образно] являя ипостасное единение двух инородных сущностей 
Христа — бессмертного Божества и смертного человечества Его»49.

Далее прп. Анастасий толкует непростые для экзегезы слова Бо-
жии, сказанные Творцом после грехопадения прародителей: 

«Слова: “Вот, Адам стал (после преступления [заповеди]) как один 
из Нас” [Быт. 3, 22] — ясно и недвусмысленно представляют теле-
сную плотяность Воплощения Бога Слова, Одного от Троицы. Сле-
дует отметить, что тогда, когда [Адам] стал вещественным и тлен-
ным, ему было сказано: “Как один из Нас”. Утверждающие, что Бог 
изрёк это, насмехаясь над ним, обманутым змием, пусть обратят 
внимание на то, что глас Божий не созвучен совету змия. Ибо змий 

47 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 39. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 83.

48 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 36–37. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 90–91.

49 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 41. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 97–98.



188 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

говорит: “Вы будете, как боги” [Быт. 3, 5], но Бог не изрекает: “Вот, 
вы стали, как боги”, а говорит: “Вот, Адам стал как один из Нас”. Если 
змий словами: “Вы будете, как боги” — научает прародителей на-
ших многобожию, то Бог обращается к Адаму не от лица множества, 
но от лица единого [Бога] и говорит: “Стал как один из Нас”, то есть 
как Один из Святой Троицы <…>. В устроении сложного Адама было 
ясно предначертано таинство Вочеловечивания Христа, и поэтому 
он назван ставшим словно Одним [из Святой] Троицы»50.

Обычно эти слова толкуются святыми отцами как сказанные Бо-
гом Адаму именно в качестве укоризны после его преслушания. Синаит 
же говорит о приобретении Адамом тления, которое было и у Христа 
до Его Воскресения. 

Итак, прп. Анастасий, как мы видим, утверждает, что Адам стал 
вещественным (вернее, дебелым) и тленным только после грехопаде-
ния. До вкушения запрещённого плода он имел другое — нетленное, 
бессмертное и близкое к невещественному — тело и лишь после оболь-
щения змием был одет в «кожаные ризы», т. е. тленную плоть: 

«Адам отображает и предотпечатлевает Воплощение и телесную пло-
тяность человеческого рождения нетленного и невещественного Бога 
Слова и в том, что он, вместо нетленного, бессмертного и близкого 
к невещественному тела, которым обладал [до грехопадения], был 
переоблачен Богом в тело нынешнее — более дебелое и страстное»51.

На такой смысл наготы и одевания Адама указывает и свт. Григо-
рий Богослов в «Слове 38, на Богоявление, или на Рождество Христово»: 

«Когда же, из-за зависти и обольщения жены, которому она под-
верглась как слабейшая и которое произвела как искусная в убежде-
нии <…> человек забыл данную ему заповедь и побежден горьким 
вкушением; тогда через грех делается он изгнанником, удаляемым 
в одно время и от древа жизни, и из рая, и от Бога, облекается в ко-
жаные ризы (может быть, в грубейшую, смертную и противоборству-
ющую плоть), в первый раз познает собственный стыд и укрывается 

50 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 41–42. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 99–101.

51 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 42. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 101.



189У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

от Бога. Впрочем, и здесь приобретает нечто, именно смерть — в пре-
сечение греха, чтобы зло не стало бессмертным»52. 

Если слова свт. Григория несут и буквальный смысл: ризы эти были 
действительно сняты с закланных Богом животных, смертных по сво-
ей природе, почему и Адам стал смертным, то прп. Анастасий наста-
ивает на богозданности этих риз. Дебелое наше тело — тоже творение 
Божие (хотя и после грехопадения), ибо символизирует человеческое 
естество Христа: 

«Бог [облачил Адама], не совлекши и не отняв [эти ризы] у како-
го-либо скота, но бессемянно и боголепно поставил его над [вся-
ким прочим] естеством. Отсюда ризы эти не скотоподобны, не берут 
свое начало в неразумном естестве, но, как и сам человек, созданы 
рукой Божией. Ведь [тем самым] ясно и несомненно предначерта-
на богозданная и бессемянная плоть Бога Слова, которую соделал 
Ему [Сам] Бог»53. 

Несмотря на то, что Адам был облачён в кожаные ризы нашей 
смертной дебелой плоти после своего грехопадения, эта плоть созда-
на Богом. Это дает основание прп. Анастасию отвергнуть манихейство 
с его учением о греховности тела. 

Итак, человек изначально творится по образу человеческой при-
роды воплотившегося Христа. Сложная человеческая природа, как со-
стоящая из двух природ, души и тела, изначально творится Богом та-
ким именно образом, чтобы стать сосудом для Божественной природы, 
поэтому Воплощение не является следствием грехопадения, но преду-
становлено, предопределено Богом: Воплощение, т. е. соединение Бога 
и человека в Ипостаси Христа, является целью творения и человека, 
и всей вселенной. 

Отметим также, что образ соединения души и тела в одну челове-
ческую ипостась впоследствии использовался святыми отцами для ил-
люстрации соединения двух природ во Христе — Божественной и чело-
веческой. Поэтому такое понимание образа Божия в человеке соединяет 
различные разделы вероучения Церкви: триадологию, христологию, 
антропологию и сотериологию (См. Гал. 3, 27).

52 Gregorius Nazianzenus. Oratio 38, 12 (In Theophania) // PG. 36. Col. 324. Рус. пер.: Григорий 
Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спасителя // ПСТСО. 2. С. 447.

53 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 43. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 103–104.



190 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

3. Дополнительные смыслы понятия «образ Божий» 
в богословии прп. Анастасия Синаита

Прп. Анастасий Синаит видит образ Троицы в разделении человече-
ства на единосущные ипостаси. При этом каждый из первых людей яв-
ляется отображением конкретного Лица Троицы: 

«Бог привел в бытие Адама беспричинно и нерожденно, сына же — 
второго человека — соделал рожденным; Еву же не рожденно и не бес-
причинно, но по восприятию и исхождению; Он неизреченным обра-
зом привел в бытие от сущности беспричинного Адама. И не являются 
ли эти три лица пращуров всего человечества, или [три] единосущ-
ные ипостаси, отпечатлительно созданными, как это представля-
ется Мефодию, по некоему образу Святой и единосущной Трои-
цы: беспричинный и нерожденный Адам есть образ и изображение 
беспричинного Бога и Отца — Вседержителя и Причины всяческих, 
рожденный сын Адама есть образ предначертанный рожденного [от 
Отца] Сына и Слово Божие, а исшедшая Ева обозначает исшедшую 
Ипостась Святого Духа»54. 

Это место из несохранившегося неизвестного произведения сщмч. Ме-
фодия Олимпийского, епископа Патарского, сохранилось только в ци-
тации прп. Анастасия.

В словах Христа из Первосвященнической молитвы: «Да будут все 
едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино, — 
да уверует мир, что Ты послал Меня» (Ин. 17, 21), которые явно соотно-
сятся с таким триадологическим пониманием образа Божия в челове-
честве, состоящем из множества ипостасей, но имеющим одну природу, 
Церковь видит обоснование заповеди из Нагорной проповеди о любви 
друг к другу (Ин. 13, 34–35). Хотя человеческая природа реализована 
во множестве отделенных друг от другу человеческих ипостасей, в от-
личие от Божественной природы — единой в трёх нераздельных Ипо-
стасях, единство в любви Божественных Ипостасей, как и любовь Бога 
к падшему человечеству (Ин. 3, 16), является для христиан примером 
любви друг к другу. 

Кстати, мысль прп. Анастасия исключает всякий намёк на воз-
можность учения об исхождении Святого Духа и от Сына. Ева получа-
ет свое бытие только от Адама, а их сына, который соотнесён с Сыном 
Божиим, ещё не было на момент её появления. 

54 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 10. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные тво-
рения. С. 38–39.



191У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

Образ Святого Духа в Еве свт. Анастасий видит и в том, что ей, в от-
личие от Адама, не было вдунуто Богом дыхание жизни: 

«Поэтому Бог и не вдунул в Еву дыхание жизни [Быт. 2, 7], поскольку 
она есть изображение Святого Духа — дыхания и жизни и посколь-
ку ей надлежало, посредством Святого Духа воспринять Бога — под-
линно сущее Дыхание и Жизнь всяческих»55. 

Здесь преподобный отец употребляет общераспространённый 
в святоотеческой письменности прообраз Пресвятой Богородицы, коим 
является Ева (параллельно Адам — прообраз Христа). Именно Богоро-
дица подразумевается, когда говорится о том, что Еве надлежит в бу-
дущем принять Бога посредством Святого Духа.

Итак, как было сказано выше в предыдущем пункте, триадологи-
ческий смысл образа Божия в человечестве объединяет уже триадоло-
гию с антропологией и другими частями вероучения Церкви.

4. Понятие о подобии Божием. Соотношение между 
образом и подобием Божиим

Некоторые святые отцы не делали различия между образом и подоби-
ем. В частности, на тождественности этих терминов настаивали святи-
тели Афанасий и Кирилл Александрийские, а также и прп. Анастасий 
Синаит. В русской богословской традиции такого мнения придержи-
вался свт. Филарет Московский, который, ссылаясь на еврейский текст 
Библии, показывал, что понятия образа и подобия нередко являются 
в Священном Писании взаимозаменяемыми.

Действительно, в Быт. 1 сказано о намерении Бога сотворить че-
ловека по Своему образу: 

«сотворим человека по образу Нашему [и] по подобию Нашему» (Быт. 
1, 26). 

Но в следующем 27-м стихе говорится о том, что Бог сотворил челове-
ка по образу Своему, о подобии же умалчивается: 

«И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотво-

рил его» (Быт. 1, 27). 

Однако в других местах говорится о создании человека по подобию 
Божию: Вот родословие Адама: когда Бог сотворил человека, по подобию 

55 Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. P. 10–11. Рус. пер.: Анастасий Синаит, прп. Избранные 
творения. С. 39.



192 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

Божию создал его (Быт. 5, 1); им56 благословляем Бога и Отца, и им про-

клинаем человеков, сотворенных по подобию Божию (Иак. 3, 9). 
Иногда, впрочем, Писание говорит об образе Божием или об обра-

зе Христа, который нам ещё предстоит приобрести (что в современном 
богословии передается понятием «подобие», «уподобление»): 

«А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернос-

ловие уст ваших; не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого че-

ловека с делами его и облекшись в нового, который обновляется в по-

знании по образу Создавшего его» (Кол. 3, 8–10); 

«Мы же все, открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господ-

ню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господ-

ня Духа» (2 Кор. 3, 18); 

«Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет со-

образно славному телу Его» (Флп. 3, 21); 

«Первый человек — из земли, перстный; второй человек — Господь 
с неба. Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, тако-

вы и небесные. И как мы носили образ перстного, будем носить и об-

раз небесного» (1 Кор. 15, 47–49). 

Другие же христианские писатели, начиная со времени Оригена, 
и современные православные богословы проводят достаточно четкое 
различие между понятиями образа и подобия, ссылаясь на указанное 
выше различие в стихах 26 и 27 первой главы Бытия. 

Следуя устоявшейся богословской терминологии, можно утвер-
ждать, что образ Божий неотъемлем от человека, а подобие Божие до-
стигается человеком через соединение с Богом (с Божественной благо-
датью) и пребывание в Нём. Именно в Церкви образ Божий приобретает 
и подобие Богу. Подобие Божие есть обожение, т. е. причастность че-
ловека Божественным боготворящим энергиям, Божественной жизни. 

Тем не менее представляется неверным говорить о противоре-
чии между теми святыми отцами, которые различали образ и подо-
бие Божие в человеке, и теми, которые их отождествляли. Дело в том, 
что индивидуальный логос разумных сущностей, включающий в себя 
и «логос бытия» (образ Божий), и «логос благобытия» (подобие Божие), 
является единым и неделимым, хотя и имеет в себе внутреннее разли-
чие между этими «тропосами». А коль скоро каждый человек по факту 
своего бытия причастен своему (в смысле — личному) индивидуально-
му логосу разумных сущностей, то, следовательно, в каждом человеке 

56 Т. е. языком.



193У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

реально присутствует и образ Божий, и подобие Божие: «логос бытия» 
(образ Божий) присутствует во всех людях реально и актуально, а «ло-
гос благобытия» (подобие Божие) — реально, но потенциально. «Логос 
благобытия» актуализируется через принятие человеком Крещения. 
Однако степень этой актуализации зависит от того, насколько в «до-
бровольном уступании» (греч. «ἐκχώρησις γνωμική»)57 сам человек по-
зволит Богу действовать в себе. 

О святых, прославленных в лике преподобных, Церковь говорит, 
что они подобны Богу не по своему внешнему поведению, не по своим 
добродетелям как человеческим качествам и даже не по своей духовной 
внутренней жизни, иначе и «бесстрастие», которого достигают люди 
вне Церкви (например, буддийские монахи), почиталось бы Церковью 
подобием Богу; но святые подобны Богу в том смысле, что они в осо-
бой мере стяжали благодать Духа Святого (т. е. боготворящую энергию).

Поэтому, например, свт. Григорий Палама, учит о том, что добро-
детели можно разделить на два класса: тварные (человеческие каче-
ства, например: любовь, милосердие, бесстрастие и т. д.) и нетварные 
(Божественные боготворящие энергии, например: Любовь, Милосер-
дие, Кротость и т. д.)58. 

Тварные добродетели — это те добрые качества, которые человек 
может приобрести своими природными силами и способностями, на-
пример, любовь, милосердие, бескорыстность, благожелательность, ус-
лужливость и т. д. Тварные добродетели можно стяжать и без Бога, вне 
Церкви. Человек, который приобрёл эти добродетели, в светской сре-
де называется «хорошим» и «добропорядочным».

Нетварные же добродетели (т. е. боготворящие энергии и свойства 
Самого Бога) человек не может приобрести собственными усилиями, 
они являются божественным даром человеку. Нетварные добродете-
ли — это та жизнь, которой живёт Бог и причастником которой мож-
но стать только в Церкви.

Для того чтобы провести различие между тварными и нетварны-
ми добродетелями более понятным, нужно обратиться к учению о бо-
гопознании. Человек, стяжавший в Церкви определённую меру обо-
жения, соответственно в определённой мере дал Богу, боготворящим 
энергиям действовать в себе. В каждом православном христианине эта 
мера действия в нём Бога разная, и она определяется мерой личного 

57 Maximus Confessor. Ambigua ad Ioannem 7 // PG. 91. Col. 1076B.
58 Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum V, 28, 119.120 // ΓΠΣ. 3. Σ. 377–

378. Рус. пер.: Григорий Палама, свт. Антирретики против Акиндина. С. 266–267.



194 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

духовного подвига христианина: насколько человек предоставляет Богу 
действовать в себе, настолько и Сам Бог действует в нём, т. е. совершает 
через него определённые евангельские заповеди. Так или иначе, такой 
человек становится «богоносным» и уже не столько сам принимает ре-
шения и действует, сколько Бог в нём пребывающий и действующий. 
Так, апостол Павел сказал о себе: «Благодать Его во мне не была тщет-

на, но я более всех их потрудился: не я, впрочем, а благодать Божия, ко-

торая со мною (1 Кор. 15, 10); уже не я живу, но живет во мне Христос» 
(Гал. 2, 20). 

Поэтому все добродетели такого человека (любовь, смирение, 
доброжелательность, бескорыстность и т. д.) являются не чем иным, 
как проявлением действия в нём боготворящих энергий Бога, Его нет-
варных добродетелей. 

Напротив, не имеющий в себе Бога, действенно пребывающего 
в нём, имеет, по-видимому, те же самые добродетели (любовь, смире-
ние, доброжелательность, бескорыстность и т. д.), однако они не есть 
результат действия в нём Бога, но они являются просто его естествен-
ными качествами, приобретёнными самовоспитанием и дисциплиной. 
Такие «естественные» добродетели сами по себе не спасают человека, 
ведь спасение — это обожение, жизнь в Боге, а не просто нравствен-
ная жизнь. Только те «естественные» добродетели похвальны, кото-
рые имеют одну цель — предоставить Богу жить и действовать в себе. 
Собственно говоря, вся православная аскетика посвящена описанию 
именно того, как правильно совершать «естественные», «тварные» до-
бродетели, чтобы они на практике приводили человека к приобрете-
нию добродетелей «нетварных», т. е. к жизни в Боге.

Внешне, по формальным признакам, тварные и нетварные добро-
детели различить нельзя, поскольку, согласно паламитской парадигме 
богопознания, «Бог познаётся Богом»59, т. е. только тот, в ком действен-
но присутствует Бог, может определить, в ком Он действенно пребы-
вает и кто в Теле Христовом (Церкви), а в ком Бог действенно не пре-
бывает и кто вне Тела Христова (Церкви).

Для иллюстрации подобия человека Богу святые отцы часто при-
водят следующий пример: как раскалённый меч, не теряя своей при-
роды и своих природных свойств, приобретает все природные свой-
ства огня и внешне ничем не отличается от него, так и святые, не теряя 

59 См.: Елиманов В. Е. Обзор и оценка исследовательских подходов к реконструкции уче-
ния свт. Григория Паламы о видении нетварного света. часть 2: Парадигма нетварного 
боговидения // БХД. 2024. № 1 (21). С. 143–187.



195У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

своей человеческой природы и её ипостасных и природных свойств, 
приобретают природные свойства, энергии Божественной сущности60. 

Так человек, оставаясь по природе существом тварным, приоб-
ретает нетварные качества Бога: действия (энергии) Бога становят-
ся для человека его собственными действиями. Напротив, когда душа 
человека, пользуясь своим самовластием, начинает жить греховной 
жизнью, жизнью по страстям и не дает Богу действовать в себе, тогда 
она лишается действия в себе Божественной благодати, лишается по-
добия Божия и может ниспасть до полного «неподобия» Ему. Пережи-
вая свое «неподобие» Богу и богооставленность, блж. Августин писал: 

«И обнаружил я, что нахожусь вдали от Тебя, в области неподобия…»61.

Выводы

Не отвергая учения античных философов о человеке как микрокосмо-
се, святые отцы считают, что оно недостаточно для утверждения ис-
тинного места человека в мире как венца творения и образа Божия. 
Одним из ключевых христианских авторов, раскрывающих церковное 
учение об образе Божием в человеке, является прп. Анастасий Синаит, 
посвятивший этому учению систематический экзегетико-догматиче-
ский труд «Три слова об устроении человека по образу и подобию Бо-
жию». В нем святой отец ярко и чётко излагает свои антропологиче-
ские воззрения, неразрывно связанные с триадологией, христологией 
и сотериологией. Учение прп. Анастасия Синаита находится в контек-
сте антропологических воззрений других святых отцов. Особенно важ-
ным является вклад в святоотеческое учение о человеке прп. Максима 
Исповедника и свт. Григория Паламы. 

Прп. Анастасий Синаит многообразно говорит о тройственном 
строении человеческой души как об образе Троицы. Причём святой отец 
видит образ Каждого из Лиц Троицы: образ Отца в душе, образ Сло-
ва в разуме-слове, образ Святого Духа в уме человека. Тройственность 
души по образу Троицы виден также в проявлении Ипостасей Святой 
Троицы в домостроительстве нашего спасения, в духовном развитии 

60 См. подробнее: Бирюков Д. С. Использование темы проникновения огня в железо для описа-
ния соединения с Богом в восточно-христианском богословии: путь от Оригена до свт. Гри-
гория Паламы. часть II: От языка отождествления к языку узнавания // БХД. 2021. № 3 
(11). С. 140–159.

61 Augustinus Hipponensis. Confessiones VII, 10, 16 // Idem. Confessionum libri XIII / ed. M. Skutella 
(1934). Stutgardiae, 1969. P. 141. Рус. пер. Г. В. Вдовиной цит. по: Лосский В. Н. Отрицатель-
ное богословие и познание Бога в учении Майстера Экхарта. Москва, 2022. С. 367.



196 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

души от младенческого возраста и в познании человеком таинства 
Святой Троицы. Троичность души проявляется и в том, что она явля-
ется образом Промышления Божия о творении, так как обладает жела-
тельным, разумным и яростным началами, которые позволяют любить 
Бога (желательное начало), воспринимать от Него знание и мудрость 
(разумное начало) и противостоять бесам и греху (яростное начало). 

Отмечая тройственность души, прп. Анастасий при этом настаи-
вает на её единстве, придерживаясь дихотомии в антропологии: душа 
со своими силами — умом и разумом — едина по своей природе, ибо 
ни ум, ни разум-слово не являются отдельной от души сущностью, 
они суть проявления единой души. 

Но человек есть образ Божий не только потому, что его разумная 
душа является тварным образом Бога, но и в силу причастности «ло-
госу бытия». Прп. Анастасий Синаит не употребляет выражение «логос 
бытия», но говорит о присутствии в человеке благодати Божией. Имен-
но это специфическое присутствие Бога в душе каждого человека глав-
ным образом отличает его от всего животного и растительного мира.

Ещё один важнейший смысл понятия «образ Божий в человеке» — 
христологический. Сложная человеческая природа, состоящая из души 
и тела, творится Богом таким образом, чтобы стать сосудом для Боже-
ственной природы. Антропологическая парадигма, т. е. образ соедине-
ния души и тела в одну человеческую ипостась, используется святыми 
отцами для иллюстрации соединения Божественной и человеческой 
природ во Христе. Такое понимание образа Божия в человеке соеди-
няет различные разделы вероучения Церкви: триадологию, христоло-
гию, антропологию и сотериологию.

Ещё один смысл понятия «образ Божий» в человеке (вернее, во всём 
человечестве) прп. Анастасий видит в том, что человечество состоит 
из множества ипостасей, но при этом имеет единую природу. Таким 
образом, единство в любви Божественных Ипостасей является для хри-
стиан примером любви друг к другу.

Касаясь соотношения понятий «образ» и «подобие» Божие в челове-
ке, отметим, что чёткого разделения этих понятий в Священном Писании 
не прослеживается. Поэтому многие святые отцы, в том числе и прп. Ана-
стасий их отождествляют. Однако позднее в богословии утвердилась тер-
минология, говорящая, что образ Божий неотъемлем от человека, а подобие 
Божие достигается человеком через соединение с Божественной благо-
датью и пребывание в Боге. Именно в Церкви образ Божий приобретает 



197У чЕНИЕ ПРП. А Н АС ТАСИ Я ОБ ОБРА ЗЕ И ПОДОБИИ Б ОЖ ИЕМ В чЕ ЛОВЕКЕ

и подобие Богу. Подобие Божие есть обожение, т. е. причастность че-
ловека Божественным боготворящим энергиям, Божественной жизни.

Источники

Anastasii Sinaitae Viae dux / ed. K.-H. Uthemann. Turnhout; Leuven: Brepols; Leuven University 
Press, 1981. (Corpus Christianorum Series Graeca; vol. 8).

Anastasii Sinaitae Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei necnon 
Opuscula adversus monotheletas / ed. K.-H. Uthemann. Turnhout; Leuven: Brepols; 
Leuven University Press, 1985. (Corpus Christianorum Series Graeca; vol. 12). 

Anastasius patriarcha Antiochenus. E sermone: Secundum imaginem, fragmentum // PG. T. 89. 
Col. 1143–1148.

Anastasius presbyter Sinaita. Sermo III // PG. T. 89. Col. 1151–1180.

Anastasius Sinaita. Sermones duo in constitutionem hominis secundum imaginem Dei, necnon 
Opuscula adversus monotheletas. Turnhout: Leuven, 1985.

Basilius Caesariensis. Homiliae in Psalmos // PG. T. 29. Col. 209A–493C.

Gregorius Nazianzenus. Orationes 1–26 // PG. T. 35. Col. 395A–1252С.

Gregorius Nazianzenus. Oratio 38 (In Theophania) // PG. T. 36. Col. 312–333.

Gregorius Nyssenus. Ad imaginem Dei et ad similitudinem // PG. T. 44. Col. 1327–1346.

Gregorius Nyssenus. De hominis opificio // PG. T. 44. Col. 123D–256C.

Gregorius Nyssenus. Oratio catechetica magna // PG. T. 45. Col. 10A–105C.

Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ 
Συγγράμματα. Τ. 3. Αντιρρητικοί πρός Ακίνδυνον / ἔκδ. Λ. Κοντογιάννης, 
Β. Φανουργάκης. Θεσσαλονίκη: Βασιλικὸν Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1970. Σ. 39–506. 

Maximus Confessor. Capita X // PG. T. 90. Col. 1177–1185, 1185–1189.

Maximus Confessor. Ambigua ad Ioannem // PG. T. 91. Col. 1061—1417.

Sancti Aurelii Augustini Confessionum libri XIII / ed. M. Skutella (1934). Stutgardiae: In Aedibus 
B. G. Teubneri, 1969.

Авва Дорофей, прп. Душеполезные поучения и послания с присовокуплением вопросов его 
и ответов на оные Варсануфия Великого и Иоанна Пророка. Москва: Благовест, 2010.

Анастасий Синаит, прп. Избранные творения. Москва: Сибирская благозвонница, 2003. 

Анастасий Синаит, прп. Из слова об образе Божием / пер. В. Металлова // Богословский 
вестник. 1915. Т. 2. № 7/8. С. 381–404 (1-я пагин.).

Анастасий Синаит, прп. Из Слова об образе Божием (Отрывок). Анастасия пресвитера 
на горе Синай Слово 3-е. Анастасия пресвитера Слово о творении Божием по образу 
и подобию (Отрывок) / пер. с греч. студента В. Металлова // Труды студентов Импе-
раторской Московской Духовной Академии. Вып. II. Сергиев Посад, 1915. С. 1–26.

Анастасий Синаит, прп. Три слова об устроении человека по образу и по подобию Бо-
жиему // Альфа и Омега. 1998. № 4 (18). С. 89–118; 1999. № 1 (19). С. 72–91; № 2 
(20). С. 108–146. 



198 ИГ У МЕН А Д РИ А Н (П А ШИН), ВА Д ИМ ЕВГ ЕНьЕВИч Е ЛИМ А НОВ

Афанасий Великий, свт. Слово о воплощении Бога-Слова и о пришествии Его к нам во пло-
ти // Афанасий Великий, свт. Творения. Т. 1. Москва: Изд. Спасо-Преображ. Вала-
ам, мон., 1994. С. 191–263.

Василий Великий, свт. Творения: [в 2 т.]. Т. 1: Догматико-полемические творения. Экзеге-
тические сочинения. Беседы. Москва: Сибирская Благозвонница, 2008. (ПСТСО; т. 3).

Григорий Богослов, свт. Слово 38, на Богоявление, или на Рождество Спасителя // Григо-

рий Богослов, свт. Творения: [в 2 т.]. Т. 1: Слова. Москва: Сибирская Благозвонни-
ца, 2007. (ПСТСО; т. 2). С. 442–450. 

Григорий Нисский, свт. Об устроении человека / пер., послесл. и примеч. В. М. Лурье. 
Санкт-Петербург: Axioma, 2000. 

Григорий Палама, свт. Антирретики против Акиндина / пер. с греч. Р. В. Яшунского, ред. 
пер. О. А. Родионов. Краснодар: Текст, 2010.

Максим Исповедник, прп. Амбигвы. Трудности к Фоме (Ambigua ad Thomam), Трудности 
к Иоанну (Ambigua ad Iohannem) / пер. Д. А. Черноглазова, А. М. Шуфрина; ред., 
пред. и коммент. Г. И. Беневича. Москва: Эксмо, 2020.

Литература

Адриан (Пашин), игум. Главное христологическое произведение преподобного Анаста-
сия Синаита «Путеводитель». Санкт-Петербург: СПбДА, 2018.

Бирюков Д. С. Использование темы проникновения огня в железо для описания соеди-
нения с Богом в восточно-христианском богословии: путь от Оригена до свт. Гри-
гория Паламы. Часть II: От языка отождествления к языку узнавания // Библия 
и христианская древность. 2021. № 3 (11). С. 140–159.

Елиманов В. Е. Обзор и оценка исследовательских подходов к реконструкции учения свт. 
Григория Паламы о видении нетварного света. Часть 2: Парадигма нетварного бо-
говидения // Библия и христианская древность. 2024. № 1 (21). С. 143–187. 

Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первородное повреждение в православном бого-
словии: к вопросу о наследуемости греха (Часть 1) // Богословский вестник. 2024. 
№ 1 (52). С. 32–63. 

Елиманов В. Е., Адриан (Пашин), игум. Первородное повреждение в православном бого-
словии: к вопросу о наследуемости греха (Часть 2) // Богословский вестник. 2024. 
№ 2 (53). С. 32–57.

Киприан (Керн), архим. Антропология св. Григория Паламы. Москва: Паломник, 1996. 

Клейман П. Философия. Краткий курс. Москва: МИФ, 2016. 

Лосский В. Н. Отрицательное богословие и познание Бога в учении Майстера Экхарта / 
пер. с фр. Г. В. Вдовиной. Москва: Познание, 2022.


