
ПАЛАМИТСКОЕ 
БОГОСЛОВИЕ 
В СОФИОЛОГИЧЕСКОЙ 
СИСТЕМЕ
ПРОТОИЕРЕЯ СЕРГИЯ БУЛГАКОВА

Сергей Вячеславович Кравчук

аспирант ПСТГУ
115533, Москва, Православный Свято-Тихоновский 
гуманитарный университет
sergeykravchuk2000@gmail.com

Для цитирования: Кравчук С. В. Паламитское богословие в софиологической системе 
протоиерея Сергия Булгакова // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 131–147. DOI: 
10.31802/GB.2025.58.3.007

Аннотация УДК 27-14 (27-144.7) (271.2)

Мировоззрение о. Сергия Булгакова сформировалось под влиянием софиологии Влади-
мира Соловьёва и о. Павла Флоренского. Через имяславие и философию имени он по-
знакомился с паламитским наследием и использовал его в своей системе. Он начинал 
с постепенного включения отдельных элементов богословия свт. Григория до одобре-
ния, и, наконец, признания ограниченности паламизма для софиологии. Отец Сер-
гий Булгаков знал о важности учения фессалоникийского святителя, однако понимал 
его по-своему ввиду ограниченной доступности ему текстов. Задачей данной рабо-
ты является попытка выяснить роль паламитского учения о различии между сущно-
стью и энергией в рамках софиологии о. Сергия, а также установить, насколько учение 
Булгакова о Софии согласуется с идеями византийского паламизма. Следуя имяслав-
цам, он представил переосмысление мыслей свт. Григория в категориях русской фи-
лософии и немецкого идеализма. Вывод статьи заключается в том, что софиология 
не согласуется с византийским паламизмом и их синтез оказывается невозможным.

Ключевые слова: софиология, свт. Григорий Палама, Давид Дисипат, протоиерей Сергий 
Булгаков, паламизм, Божественная энергия, Божественная сущность, София, причастность.

Статья поступила в редакцию 21.6.2025; одобрена после рецензирования 2.7.2025



132 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

Palamite Theology in Sophiological System of Archpriest 
Sergius Bulgakov

Sergey V. Kravchuk 

PhD student at the St. Tikhon’s Orthodox University of Humanities
St. Tikhon’s Orthodox University of Humanities, Moscow 115533, Russia
sergeykravchuk2000@gmail.com

For citation: Kravchuk, Sergey V. “Palamite Theology in Sophiological System of Archpriest 
Sergius Bulgakov”. Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 131–147 (in Russian). DOI: 10.31802/
GB.2025.58.3.007

Abstract. Father Sergius Bulgakov’s worldview was formed under the influence of the sophi-
ology of Vladimir Solovyov and father Pavel Florensky. Through imiaslavie and the philoso-
phy of the name, he became acquainted with the palamite heritage and used it in his system. 
He began with the gradual inclusion of individual elements of St. Gregory’s theology until he 
approved and, finally, recognized the limitations of palamism for sophiology. Father Sergius 
Bulgakov knew about the importance of the teaching of the Thessalonian saint, however, he 
understood it in his own way due to the limited accessibility of texts to him. The goal of this 
work is to attempt to clarify the role of the palamite teaching on the difference between es-
sence and energy within the framework of father Sergius’s sophiology, as well as to establish to 
what extent Bulgakov’s teaching on Sophia is consistent with the ideas of Byzantine palamism. 
Following the imiaslavtsi, he presented a rethinking of the thoughts of St. Gregory in the cate-
gories of Russian philosophy and German idealism. The conclusion of the article is that sophi-
ology does not agree with Byzantine palamism, and their synthesis turns out to be impossible.

Keywords: sophiology, Saint Gregory Palamas, David Dishypatos, Archpriest Sergius Bul-
gakov, palamism, Divine energy, Divine essence, Sophia, participation.

The article was submitted on 6/21/2024; approved after reviewing on 7/2/2025



133П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

Введение 

Спор о Софии был крупнейшим интеллектуальным конфликтом в исто-
рии русской эмиграции XX в. О. Сергий Булгаков в своей системе со-
фиологии затронул все стороны православного богословия. Одновре-
менно с этим он унаследовал от имяславия учение о различии между 
сущностью и энергией. Зная, что византийские паламиты применяли 
данное различие для того, чтобы объяснить общение нетварного Бога 
с тварным миром, он переосмыслил его в софиологическом контек-
сте причастия мира Богу. Софиологов и паламитов объединяла общая 
проблема соотношения нетварного и тварного, т. е. трансцендентного 
и имманентного, что не могло не отразиться на вопросе о языках бо-
гословия. Интерес прот. С. Булгакова к паламитскому наследию выну-
дил его противников изучить доступные тексты фессалоникийского 
святителя для опровержения позиции о. Сергия. Обе стороны спора 
подошли к необходимости решить проблемы изъяснения трансцен-
дентного и имманентного, что неизбежно вело к вопросу о языках бо-
гословия и переложении паламизма на язык софиологии.

Внимание к спору, а также развитие неопаламизма у критиков 
о. Сергия побудило некоторых исследователей считать софиологию 
одной из первых попыток (наряду с имяславием) осмысления пала-
мизма в современности1. При этом нетрудно заметить, что сама софи-
ология не так тесно связана с учением об энергиях, а говорит больше 
о Софии как сущности, способной гипостазироваться и полагающей 
себя зеркально в тварной реальности. Всё это ведет к одному из вопро-
сов софиологического богословия — о причастности тварной реально-
сти нетварному бытию, об их отношении и общении. Критики софи-
ологии не считали нужным заострять особое внимание на ложности 
паламитских идей в софийном перетолковании, а указывали на не-
верность базовой категории учения о Софии, а именно на отсутствие 

1 один из ведущих историков русской мысли Н. гаврюшин писал, что о. Сергий обосновал 
через паламизм имяславие, софиологию и учение об иконах. См.: Гаврюшин Н. К. русское 
богословие: очерки и портреты. Нижний Новгород, 2011. С. 585–586. В. лурье считает, 
что учение о Софии переняло паламитскую перспективу и аргументацию от имяслав-
цев. См.: Лурье В. М. Послесловие // Мейендорф И., протопресв. Жизнь и труды святите-
ля григория Паламы: введение в изучение. Санкт-Петербург, 1997. С. 339. Д. Бирюков 
пишет, что о. Сергий, развивая учение о Софии как об ипостасности, актуализировал па-
ламитское различение сущности и энергии. См.: Бирюков Д. С. Два мыслителя в разговоре 
о паламизме: софиологический паламизм о. Сергия Булгакова и неопаламизм о. георгия 
Флоровского (1920-е гг.) // Вопросы богословия. 2020. № 1 (3). С. 20. К сожалению, автор 
ограничивается 1920-ми годами, не учитывая Малую и Большую трилогии о. Сергия.



134 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

онтологического разрыва между нетварным и тварным, что также ста-
вит под вопрос сам факт причастности творения Богу. Моей задачей 
в этой статье будет выяснить, какое именно положение занимают энер-
гии в софиологии о. Сергия, а также, насколько его софиология может 
считаться аутентичным переосмыслением византийского паламизма.

Русская софиология

В учении В. Соловьёва София впервые превращается в особое ипоста-
сное начало, стоящее онтологически и иерархически ниже Трёх Боже-
ственных Ипостасей, но участвующее вместе с Ними в творении мира, 
в качестве Мировой Души, которая выпала в тварное бытие из Боже-
ственного мира. В результате отпадения от Троицы София раздваива-
ется на нетварную и тварную. Она самобытна и действует в согласии 
с Логосом в Боговоплощении, гипостазируясь в Богоматери и становясь 
Телом Христа, т. е. Церковью. Возвращение тварной Софии к нетвар-
ной является необходимым элементом восстановления всеединства — 
абсолютного тождества Божества и человечества в богочеловечестве2. 
В. Соловьёв создал систему философии всеединства, которая будет ока-
зывать влияние на всех последующих русских философов.

Один из них, о. Павел Флоренский, обнаруживает свои софиоло-
гические взгляды в своей главной книге «Столп и утверждение исти-
ны», где выстраивает свою систему, именуя Софию четвёртым тварным 
лицом Троицы3. Для него она нераздельна со Всей Троицей в мисти-
ческом опыте, однако в логическом осмыслении она представляется 
иной реальностью4. П. Флоренский говорит о Софии как об идеальном 
мире идей и нематериальной основе всего материального творения5.  
Для отца Павла она причастна Божественной любви, но не сущности, 
поэтому она не часть единства Божия, и являет Каждую из Божествен-
ных Личностей по-своему. София предстаёт посредником между Бо-
гом и миром, занимая промежуточное положение в онтологии о. Павла. 
Он говорит, что это тождество идеального и реального, нематериально-
го и материального6. Онтология о. Павла зиждется на этом учении о Со-
фии как тварно-нетварном посреднике, не принадлежащем ни одному 

2 См. об этом его главный философский труд: Соловьев В. С. чтения о Богочеловечестве // 
Он же. Собрание сочинений. Т. III. Санкт-Петербург, 1912. С. 3–181.

3 Флоренский П., свящ. Столп и утверждение истины. Москва, 1914. С. 323 и 349.
4 Там же. С. 331.
5 Там же. С. 332.
6 Там же. С. 391.



135П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

лишь Божественному, ни одному лишь человеческому миру. Её положе-
ние не объединяет обе реальности, а скорее вырывает её из двух кате-
горий бытия, придавая третье, смешанное. Для П. Флоренского София 
находится между Творцом и творением, поэтому она антиномична из-
за своей переходности между нетварным и тварным, не являясь ни тем, 
ни другим7. Для него София причастна Богу, и через это причастие Со-
фии мир связан с Богом.

До сих пор в софиологии не появляется тема Божественных энер-
гий, а сама София представляется дополнительным к Троице субъек-
том. В мысли о. Сергия Булгакова всё поменяется, и он создаст новую 
систему. Он будет также знаком с учением об энергиях благодаря сво-
ему участию в имяславских спорах и будет углублять его понимание 
в рамках своей философско-богословской системы. Выяснять взаимо-
связь Божественных энергий с Софией, онтологический статус которой 
изменится, он будет в свой последний период творчества, в эмиграции.

София как энергия в богословии прот. Сергия 
Булгакова

С. Булгаков вдохновляется идеями о. Павла Флоренского и учением 
В. Соловьёва о Софии и реализует их в «Свете Невечернем», где София 
становится тварно-нетварным существом: она не Бог и не имеет Боже-
ственной сущности, но представляет собой четвёртую ипостась, не рав-
ную Лицам Отца, Сына и Святого Духа, а занимающую иной порядок 
бытия, потому и не превращающей Троицу в четверицу8. Для С. Булга-
кова она только причастна Богу, занимая промежуточное положение 

«по благодати Любви — по воздействию “энергии” божественной, 
но не по “усии”9»10. 

Л. Петрова пишет, что София мыслится о. Сергием как ипостасная 
грань между Творцом и творением11. В данном случае С. Булгаков пол-
ностью следует о. Павлу Флоренскому. Во многом это объясняется 
тем, что «Свет Невечерний» был написан им как квинтэссенция его 

7 См. наиболее точное и полное определение о. Павлом Софии в: Флоренский П., свящ. Не-
бесные знамения // Он же. Сочинения. Т. 2. Москва, 1996. С. 417.

8 Булгаков С. Н. Свет Невечерний. Сергиев Посад, 1917. С. 212.
9 от греч. «οὐσία» — «сущность».
10 Булгаков С. Н. Свет Невечерний. С. 215.
11 Петрова Л. А. рецепция паламитского богословия в софиологии С. Н. Булгакова // Хч. 

2020. № 3. С. 82.



136 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

философии, ещё до отъезда из России и при активном общении с о. Пав-
лом, оставшимся на родине.

Позже в статье «Ипостась и ипостасность» он определил Софию 
как откровение трансцендентного Божества. Очевиден паламитский 
аргумент в пользу этой идеи, ведь, по мнению о. Сергия, у свт. Григо-
рия энергии являют Всю Троицу, как и София обладаема Тремя Ипо-
стасями, а не сливается лишь со Второй12. С. Булгаков подчёркивает, 
что свойство не абстрактно, а конкретно и, следовательно, самобытно, 
что, однако, не означает ипостасности или личностности. Н. Ваганова 
пишет, что ипостасность не означает ипостасного свойства, или ипо-
стасного бытия, но означает ипостасный образ бытия — в другой ипо-
стаси или как квази-ипостась13. По мнению о. Сергия, взаимоотношение 
сущности и энергии заключается в том, что Бог есть энергия, но энер-
гия не есть Бог14, т. е. энергия сущностна, но сущность не энергийна. 
Этим С. Булгаков сохраняет единство Божие как единство сущности, 
единство одного модуса бытия, а энергия мыслится после сущности; 
и поскольку её модус бытия отличен от сущности, то и энергия отлич-
на от Бога. Именно с этой статьи начнется переложение паламитско-
го понятийного аппарата на язык софиологии.

В Большой трилогии о. Сергий развивает свои мысли, однако от-
ходит от отождествления Софии с энергией. Тем не менее апелляции 
к богословию свт. Григория Паламы не прекращаются, а даже учаща-
ются. В первом томе он пишет, что сущность и энергии соотносятся 
как ноумен и феномены, т. е. вторые раскрывают первую15. С. Булга-
ков рассматривает энергию как актуальность потенциальной сущно-
сти: если по Своей сущности Бог есть Абсолют, то по Своей энергии 
Он становится в отношении мира Абсолютом Относительным. Он ука-
зывает, что реальным бытием обладает лишь энергия, когда сущность 
непознаваема, поэтому не может определяться как нечто существую-
щее; притом эта сущность познается через энергию, являющуюся от-
ношением между Богом и миром16. Однако, дальнейшего разъяснения 

12 Булгаков С., прот. ипостась и ипостасность // Сборник статей, посвященных П. Б. Струве 
ко дню 35-летия его научно-публицистической деятельности, 30 января (1890–1925). 
Прага, 1925. С. 358–359.

13 Ваганова Н. А. Софиология протоиерея Сергия Булгакова. Москва, 2011. С. 320.
14 Этот момент подробно разбирает Д. Бирюков: Бирюков Д. С. Два мыслителя в разговоре 

о паламизме: софиологический паламизм о. Сергия Булгакова и неопаламизм о. георгия 
Флоровского (1920-е гг.). С. 21.

15 Булгаков С., прот. агнец Божий. Париж, 1933. С. 139–140.
16 Там же. С. 144, прим. 1.



137П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

по ходу книги он не делает, подчёркивая неясность терминов пала-
митского языка.

В третьем томе он делает последнее повышение онтологического 
статуса Софии, снова обращаясь к теме Божественных энергий. Для него 
софиология в Византии получает новый виток развития во время по-
явления исихастских споров. Стоит процитировать большой отрывок 
из «Невесты Агнца» полностью: 

«[учение фессалоникийского святителя] по существу своему есть не-
завершенная софиология. Основная мысль паламизма состоит в том, 
что существует многообразное откровение Бога в мире, как бы Его 
излучение, в “энергиях”, наряду с трансцендентной “сущностью” 
Божией. Однако учение Паламы о сущности и энергиях остается 
непереведенным в связь с троичным догматом, в частности, с уче-
нием о трех ипостасях в их раздельноличности и о Святой Троице 
в единстве <…>. У самого Паламы энергии рассматриваются пре-
имущественно в аспекте благодати, сверхтварного “света Фавор-
ского” в тварном мире. Однако им принадлежит, прежде всего, ми-
ротворящая и миродержащая сила, которая именно и свойственна 
Софии, Премудрости Божией, в обоих ее образах: Софии Божествен-
ной, как вечной первооснове мира, и Софии тварной, как божествен-
ной силе жизни твари. Софиологическое истолкование и примене-
ние паламизма еще ждет своего будущего. С принятием паламизма 
Церковь уже определенно вступила на путь признания софиологи-
ческого догмата»17. 

Для о. Сергия Бог имеет Софию так же, как и сущность с её энергиями. 
Он пишет чуть ниже, что 

«отношение Бога к Софии тварной, самое ее наличие наряду с Со-
фией Божественной, как ее особого образа, есть действие Божие 
над Своей собственной природой, — говоря языком св. Григория 
Паламы, есть излучение из тьмы трансцендентной непостижности 
Божественной Усии-Софии энергий Софии тварной, и эти молнии 
озаряют собой ночь до-бытия, “ничто”»18. 

Проблему о. Сергий видит, скорее, в отношении Трёх Лиц к энергиям. 
Несколько разрывая бытие Божие на сущность и Ипостаси, он пишет, 
что «энергии у свт. Григория Паламы остаются не-ипостасны и вообще 
ипостасно неокачествованы»19. По логике Булгакова, если энергии сущ-
ностны, то они неипостасны, поэтому в паламизме нет места личному 

17 Булгаков С., прот. Невеста агнца. Париж, 1945. С. 23.
18 Там же. С. 72.
19 Там же. С. 335.



138 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

Богообщению, поскольку сущность, как София Божественная, имеет 
безличное самобытие, отличное от Божественных Лиц.

Для о. Сергия Божественные энергии почти сливаются с Софией 
тварной, что, конечно, нельзя понимать как признание их тварности: 
София тварная занимает не иноприродное положение к Софии Боже-
ственной, а зеркальное. Две Софии соотносятся как Первообраз и образ. 
Подобный вывод ведет к пантеизму, чего о. Сергий старался избегать, 
говоря о панентеизме, упоминая о творении как положении «иного» 
и «другого» бытия, зеркального Божественному. Оба бытия им не проти-
вопоставляются, а связываются как Творец и творение, но не как причи-
на и следствие20. В конце концов творение для Булгакова софийно, т. е. 
Божественно в своей основе и в своём становлении, но не в своей акту-
альности, что недопустимо для паламизма. Для о. Сергия Божествен-
ные энергии являются промежуточным бытием между Богом и «ни-
что»: это «ничто» пронизывается Божественными энергиями, «ничто» 
превращается во «всё», и энергии остаются во «всём», обеспечивая его 
бытийность и не позволяя ему перейти обратно в «ничто». Таким обра-
зом, о. Сергий вписывает богословие энергий в софиологию, определяя 
их как действие Софии Божественной над Софией тварной, как само-
откровение Бога в мире. При этом последняя, будучи тварной, отлича-
ется от нетварности (хоть и не онтологически), но стремится слиться 
с ним во всеединстве, Богочеловечестве — итоге и вершине всей софи-
ологической системы о. Сергия. Лишь такое онтологическое определе-
ние тварного мироздания позволяет осуществить Богообщение чело-
века и причастность творения Богу, что требует их экзистенциального 
подобия, а отнюдь не бытийной пропасти между ними.

Основная ориентация о. Сергия никогда не была паламитской, 
и он лишь пытался и предлагал свои идеи по интеграции мысли свт. Гри-
гория в софиологию. Л. Петрова пишет, что паламитские элементы со-
фиологии С. Булгакова появляются отрывочно, затем постепенно исче-
зают и подвергаются критике21. Отвержение учения фессалоникийского 
святителя произошло после отождествления Софии Божественной с Бо-
жественной сущностью, что уже не могло сделать её Божественной 

20 Булгаков С., прот. Невеста агнца. С. 44–45. чуть ниже он посняет, что Божественная Со-
фия является не только «проектом» или «идеей» Софии тварной, но и её «основанием», 
природой и сущностью, поэтому творение не являет никакой принципиально новой он-
тологии. Ввиду этого тварное и нетварное тождественны по своей сущности и основе 
(Там же. С. 58).

21 Петрова Л. А. рецепция паламитского богословия в софиологии С. Н. Булгакова. С. 85–86.



139П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

энергией, поскольку тогда энергия и сущность были бы слиты, что в кор-
не противоречит учению свт. Григория Паламы о реальном и умозри-
тельном различии сущности и энергии при полном неподобии твар-
ного и нетварного. С этим связаны и проблемы космологии о. Сергия, 
в которой творение оказывается зеркалом Божиим. Й. ван Россум заме-
чает, что лишь учение свт. Григория о реальном различении сущности 
и энергии способно составить православную космологию и избежать 
ловушек пантеизма22. В византийском паламизме творение мира есть 
Божественная энергия, а сам мир — тварный результат этой энергии. 
В софиологии мироздание представляется отражением несотворённо-
го мира, которое хоть и отличается от Бога, но не отделяется онтоло-
гическим противопоставлением.

Н. Ваганова указывает на противоречия софийного истолкования 
о. Сергием богословия энергий: если София — природа, образ Божий 
в творении (София тварная) и образ Божий в Самом Боге (София Бо-
жественная) тождественны, то Божественное Откровение становится 
сущностным; а если София — энергия, то Софию тварную придется от-
делять от Божественной по тварности, но тогда София перестанет быть 
онтологически единой, а энергия не будет сущностной и нетварной23. 
Единая актуальная сущность пронизывает своими энергиями себя же 
в становлении. Это одно и то же бытие, существующее зеркально по от-
ношению к самому себе. К тому же София Божественная, будучи само-
бытием в Боге, наряду с Тремя Лицами, действует безлично на такое же 
безличное тварное отражение себя. Обе они являются двумя природа-
ми и сущностями, вернее одним существом, поэтому энергии оказыва-
ются излишними в софиологии. О. Сергий же относится к паламизму 
довольно поверхностно несмотря на то, что знает о «Ста пятидесяти 

22 Россум Й., ван. Взаимодействие богословия и философии в православном богословии // 
Софиология и неопатристический синтез: богословские итоги философского развития. 
Сборник научных статей / сост. К. М. антонов, Н. а. Ваганова. Москва, 2013. С. 208. При по-
пытке объяснить соотношение Бога и мира перед о. Сергием встала проблема: если Бо-
жественная София актуальна своим бытием в Боге, то и София тварная актуальна своим 
бытием, иначе мир был бы асофиен и оторван от Божества, потому не мог бы существо-
вать и осуществлять самотворчество, являясь чем-то новым и чуждым для Бога. однако 
во избежание пантеизма (поскольку мир актуален той же актуальностью, которой Боже-
ственная София существует в Боге) он замечает, что в мире нет ничего нового для само-
го мира, поскольку он сам осуществляет самотворчество, т. е. творит сам себя, при этом 
имея творческое начало и от Бога тоже. См.: Булгаков С., прот. Невеста агнца. С. 40–65. 
Эта дилемма взаимоотношения Бога и мира для о. Сергия оказалась неразрешимой 
в антиномии.

23 Ваганова Н. Софиология протоиерея Сергия Булгакова. С. 332.



140 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

главах», в которых свт. Григорий Палама суммировал всё своё учение. 
Он не интересуется самим паламитским богословием, а скорее стара-
ется вписать его в категории немецкого идеализма и русской филосо-
фии. В конце концов свт. Григорий и его мысль не были основным аргу-
ментом в обоснование софиологии, и фессалоникийский святитель так 
и не стал главным святоотеческим авторитетом для о. Сергия несмотря 
на очевидные намеки в «Невесте Агнца», процитированные мною выше. 
По-видимому, для Булгакова главной целью было согласовать учение 
свт. Григория со своим софийным мировоззрением, что невозможно.

Паламитское учение о причастности творения Богу

Переходя к изложению учения последователей свт. Григория Паламы, 
необходимо отметить, что они продолжали традиции византийского 
Предания, тогда как о. Сергий составлял свою систему, опираясь на со-
временные ему интеллектуальные достижения русской философии. Если 
паламиты развёртывали в своих мыслях идеи Пс.-Дионисия Ареопа-
гита, прп. Максима Исповедника и других отцов, во многом оставаясь 
в пределах категорий античной философии, то прот. С. Булгаков актив-
но использует идеи немецкого идеализма и концепции эпохи модерна.

Свт. Григорий Палама не учил об идеальной тварной сущности 
в виде Софии. Весь мир был сотворён целиком, как множество твар-
ных сущностей без изначального единства с последующим рассечени-
ем на множество. Он писал, что любая тварная сущность имеет начало 
в другой сущности, в результате чего логично утвердить Первонача-
ло всех сущностей, Которое Само безначально24. Критикуя языческую 
идею о Мировой Душе как тварном единосущии, Палама пишет, что мир 
не является одушевлённым живым единством и что древние философы 

«выдумали Душу, которой нет, не было и не будет. Её они объявля-
ют Творцом, Кормчим и Промыслителем всего чувственного мира 
и наших душ. Более того, Её, имеющую бытие от Ума, [они считают] 
Корнем и Источником всех душ. А сам этот Ум иносущен, по их сло-
вам, высшему [Началу], которое они называют Богом»25. 

24 Gregorius Palamas. Capita physica, theologica, moralia et practica 2 // StT. 83. P. 84.
25 Ibid. 3 // StT. 83. P. 86. о. Сергий же развивал учение о душе мира как тварной Софии, 

органическом многоединстве всего творения, движущем свои ипостаси в рамках ин-
стинктивной жизни и законов природы. Для него это низшая форма свободы животно-
го мира. См.: Булгаков С., прот. Невеста агнца. С. 89–114.



141П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

Очевидно, что София, как четвёртое лицо Троицы, обладает теми же 
свойствами, что и Мировая Душа оппонентов Паламы. Свт. Григорий 
писал, что подобное учение ведёт к пантеизму и обожествлению мира,  

«[который] не обладает душой, и нет никакой небесной или вселен-
ской Души. Единственной разумной душой является человеческая 
душа — не небесная, но наднебесная; такой она является не вслед-
ствие своего местоположения, но вследствие собственной приро-
ды, поскольку является умной сущностью»26. 

Онтология фессалоникийского святителя короче софиологического 
учения о бытии: нетварный единосущный Бог — тварный многосущ-
ный мир.

Другой паламит и друг Григория Акиндина — монах Давид Диси-
пат — разработал учение об иерархии причастности всего творения 
Богу на основе иерархии сущего. Эти мысли он высказывает в «Ямбах 
против Акиндина» (греч. «Τοῦ θαυμαστοῦ καὶ σοφοῦ μοναχοῦ Δαυὶδ τοῦ 
Δισυπάτου πρὸς τοὺς Ἀκινδύνου στίχους»), оформляя свои богословские 
идеи в поэтическую форму. Он считал, что 

«Причастность Богу может быть двоякою 
Того, что непричастно Божьей сущности, 
Одна причастность — только чрез творение, 
Которой все причастно сотворенное, 
Ведь Бог — всего Причина и Творец всего; 
Но может быть различное причастие, 
Поскольку есть в природах различение: 
Имеются души совсем лишенные, 
Есть те, что возрастают на питании, 
Есть те, что также и умеют чувствовать, 
Но лишены способности к движению, 
Иные бегают, летают, плавают, 
А мы наделены и даром разума»27. 

26 Gregorius Palamas. Capita physica, theologica, moralia et practica 4 // StT. 83. P. 88.
27 David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum L. 460–473 // Byzantion. 1955–1957. 

T. 25–27. P. 735. рус. пер.: Давид Дисипат, мон. ямбы против акиндина // Полемические 
сочинения. Византийская философия. Т. 9. Святая гора афон; Москва,  2012. С. 111–112. 
Ср. чуть выше, там же, с. 111: «Мы благодать не смешиваем с сущностью, / Неведома нам 
сущность,  но и тварною / Не назовем мы благодать пресветлую: / она всегда на все тво-
ренья действует, / Затрагивая всю природу тварную. / Но тварное не делает божествен-
ным, / а значит, не приводит к обожению». См.: David Dishypatus. Carmen contra Gregorium 
Acindynum L. 453–459 // Byzantion. 25–27. P. 735.



142 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

Выстраивая иерархию причастности всего сущего Творцу, он кладёт 
в основу этой иерархии причастность по тварности. Если вещь сотво-
рена и существует, то она уже причастна Богу, пишет Давид Дисипат: 

«Но есть у всех творений нечто общее: 
Ведь все Творцу причастны до единого, 
Природа вся — свершенье сей причастности, 
Пускай она от Бога отвращается, 
Растленная лукавыми сужденьями 

(Природу мы сейчас берем разумную), 
Когда она, противясь слову Божию, 
Не чувствует Божественного промысла — 
Она причастна лишь по сотворенности»28. 

Эту идею об общении мира с Богом, которое не прерывается даже в том 
случае, если творение отвергнет спасение, и пытался выра зить о. Сер-
гий, формулируя учение о Софии тварной как образе совершенной 
Софии Божественной. В данном случае мы говорим о ценности мира 
в глазах Бога и непрерывности действия Его энергий в тварной реаль-
ности, как бы сильно мир от Него ни отпал; и кажется, эту мысль прот. 
С. Булгаков всячески отстаивал, призывая к возвращению всей Софии 
тварной, как целого мироздания, к Софии Божественной, Божествен-
ному миру Троицы. Однако же монах Давид Дисипат пишет о причаст-
ности по энергии, а не по сущности: 

«В таинственных лучах природы Божией 
Свет Божества являет Божье действие — 
Нетварное сиянье, свет вне времени, 
Энергия есть отраженье сущности, 
И Божья сущность не приемлет чуждого. 
Вот так несет достойным обожение 
Свет паче света — Сын и Слово Божие, 
Причастие превышеумной сущности 
Дарует чрез причастие сиянию»29.

Личностное измерение Божественных энергий обнаруживает-
ся в употреблении свт. Гриорием Паламой термина «воипостасность» 
в третьей «Триаде». Будучи сущностной, энергия воипостасна, ибо 
сущность существует только ипостасно, как пишет Григорий Палама: 

28 David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum L. 475–478 // Byzantion. 25–27.  
P. 735. рус. пер.: Дивномудрого монаха Давида Дисипата против акиндина стихи. С. 112.

29 David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum L. 441–448 // Byzantion. 25–27.  
P. 735. рус. пер.: Давид Дисипат, мон. ямбы против акиндина. С. 110–111.



143П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

«поскольку безыпостасным называют не только не-сущее и не только 
призрак, но и быстро распадающееся и ускользающее, тленное и сразу 
исчезающее <…>, то святые, показывая постоянство и устойчивость 
света, справедливо назвали его “воипостасным”, так как он постоя-
нен и не ускользает от созерцателя, как молния, слово или мысль»30. 

Будучи воипостасными, энергии нераздельны с Ипостасями, ведь «та-
ково и есть в собственном смысле слова “воипостасное”, созерцаемое 
не само по себе и не в сущности, но в Ипостаси»31. Полемизируя с Гри-
горием Акиндином об отношении энергий к Ипостасям, свт. Григо-
рий замечает: 

«когда по ипостасному различию говорится “все”, то [оно] не объем-
лет иные Ипостаси, но без Них [объемлет] все Божественные энер-
гии <…>. Когда же по различию энергий “все” говорится богосло-
вами применительно к одной из [энергий], то не объемлет иные 
энергии, которые сохраняются неслитно [с другими энергиями], 
но без них [объемлет] Все Ипостаси. И так каждой [энергией] Весь 
Бог причаствуется и каждой [энергией] Весь именуется. Кто Весь? 
Отец, и Сын, и Дух Святой»32. 

Энергии сущностны, и вместе с тем триипостасны, как и сущность, 
поэтому 

«Бог различается по Ипостасям, будучи един по энергиям: ибо одни 
и те же энергии у Отца и Сына и Святого Духа. И различается по энер-
гиям, будучи един по Ипостасям: ибо каждая из энергий есть Отец, 
Сын и Дух Святой»33.

30 Gregorius Palamas. Triades pro sanctis hesychastis III, 1, 18 // ΓΠΣ. 1. Σ. 631.
31 Ibid. III, 1, 9 // ΓΠΣ. 1. Σ. 623. Позже он уточнял, что «энергии не воипостасны», т. к. «есть 

и Божество энергий, созерцаемых в Трёх [ипостасях], однако не существующих в собствен-
ной ипостаси, даже если оно и не отдельно от них. Ведь кроме Трёх [ипостасей] в Боге 
нет ничего воипостасного, то есть самоипостасного». См.: Idem. Orationes antirrheticae 
contra Acindynum I, 4, 9–10 // ΓΠΣ. 3. Σ. 45–46.

32 Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum V, 27, 114 // ΓΠΣ. 3. Σ. 374. 
Ср.: Idem. Capita physica, theologica, moralia et practica 91 // StT. 83. P. 190. рус пер.: «В со-
ответствии с каждой благой волей Божией о нас, отец, Сын и Святой Дух есть осущест-
вляющая, животворящая и умудряющая сила и энергия».

33 Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum V, 27, 113 // ΓΠΣ. 3. Σ. 373–
374. Ср.: Idem. Capita physica, theologica, moralia et practica 136–137 // StT. 83. P. 242. рус. 
пер: «если сущность не обладает энергией, отличающейся от самой сущности, то это зна-
чит, что такая сущность совершенно не будет иметь ипостасного самобытия и [является] 
только мысленным умозрением <…>. [Бог] обладает врождённой энергией, обнаружива-
ющей его и потому отличной от его сущности. Тем самым он являет то, что он — сущий 
в ипостаси, а не есть только не имеющая ипостасного самобытия сущность. Поскольку 



144 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

В полемике с Никифором Григорой свт. Григорий писал: 

«когда мы снова именуем совершенно сверхименуемую сущность 
премудростью, мы не именуем её саму по себе — отнюдь не от не-
ведения — но, отрешившись от всякой умственной деятельности, 
применяем это именование к Причине и Источнику Божественных 
энергий, Отцу и Сыну и Святому Духу»34. 

Энергия принадлежит Лицам Троицы, Которые имеют равно, как Соб-
ственные (личные), так и общие (природные) имена, 

«поэтому Сын с Отцом и Святым Духом обладает силой и энергией, 
действуя на внешние и не единосущные Ему [вещи]»35. 

Однако свт. Григорий Палама напоминает, что энергия исходит из сущ-
ности, а не из Лиц, как и в Лицах нет ничего, кроме природы: 

«Это сияние — в Трёх [Ипостасях] и из Трёх [Ипостасей] — Отца, 
Сына и Духа, тогда как природа — в Трёх [Ипостасях], но не из Трёх 
[Ипостасей]»36.

Как видим, заявление С. Булгакова об ипостасной неокачествован-
ности Божественных энергий преждевременно. Энергия существует во-
ипостасно, в Трёх Личностях, а не самоипостасно, в своём собственном 
лице, поэтому и являет Три Лица, а не безличный свет. Но и в Ипостасях 
нет ничего кроме сущности, потому и являют Они не Свои действия, 
а воипостасные энергии той же сущности. Можно сказать, что свт. Гри-
горий вполне согласен и с личностностью, и с природностью Богообще-
ния по энергии и не противопоставляет их. Для о. Сергия же энергии 
не воипостасны, а лишь сущностны. Термин «воипостасное» он счита-
ет неудачным и не использует его даже в рамках своей христологии37.

же все такие энергии созерцаются не в одном, а в Трёх лицах, то Бог познается нами 
как Тот, Кто есть одна сущность в Трёх ипостасях».

34 Gregorius Palamas. Orationes contra Nicephorum Gregoram II, 56 // ΓΠΣ. 4. Σ. 304. Ср.: 
Ibid. IV, 67 // ΓΠΣ. 4. Σ. 377. рус. пер.: «…единая и общая энергия и благодать отца, Сына 
и Духа нетварна».

35 Ibid. II, 43 // ΓΠΣ. 4. Σ. 296. 
36 Ibid. IV, 55 // ΓΠΣ. 4. Σ. 370. Ср.: Ibid. II, 76 // ΓΠΣ. 4. Σ. 316. рус. пер.: «Мы узнаём, что от Свя-

того Духа [получает] бытие природная энергия, подобно тому, как от нас [получает] бы-
тие наша природная энергия, а от солнца — его [энергия], но о природной энергии Бо-
жественного Духа никто не может сказать, что она принадлежит к тварям, если только 
Дух не является также тварью». В данном случае, подчёркивается, что Дух обладает Бо-
жественной природой, поэтому по Божеству он изводит Божественную энергию.

37 Булгаков С., прот. агнец Божий. С. 81–91.



145П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

Выводы

О. Сергий увидел в учении об энергиях дополнительную возможность 
изъяснить проблему причастности творения трансцендентному Богу, 
Который одинаково является и имманентным. Так он начал осмысле-
ние византийского паламизма и его интеграцию в свою систему со-
фиологии. Однако при всей известности главного труда свт. Григория 
Паламы («Ста пятидесяти глав») само паламитское учение понимает-
ся о. Сергием лишь как различие сущности и энергии, обе из которых 
Божественны. Даже в этом случае прот. С. Булгаков сливает множе-
ственные энергии с единой Софией тварной, а её саму именует образом 
и подобием Софии Божественной и самим мирозданием, нетварным 
в своей основе. Получается промежуточная реальность, занимающая 
серединное положение в онтологии. Проблема языков богословия, та-
ким образом, решается о. Сергием в виде приспособления терминоло-
гии исихастов к понятийному аппарату софиологии, когда энергия пре-
вращается из Бога в отношении к миру, как было у паламитов, в само 
отношение между Богом и миром.

Если учение о Софии ставит во главу угла саму Софию как квази-
личного посредника между нетварным Богом и тварным миром, то в па-
ламитском учении такого посредника нет. Божественные энергии сущ-
ностны и триипостасны, поэтому являются Самим нетварным Богом. 
Они не являются посредниками, занимающими промежуточную он-
тологическую позицию, но суть то же самое нетварное бытие. Энер-
гии представляются Богом в общении с миром. Энергия не может быть 
тварной четвёртой ипостасью, так как она сама триипостасна, вернее, 
воипостасна в Троице, в Лицах Отца, Сына и Святого Духа. Энергия же 
не может быть и лишь сущностью в излиянии или движении, посколь-
ку сущность существует не сама по себе, а в Трёх Ипостасях Троицы.

О. Сергий даёт пример творческого переосмысления византий-
ского паламизма, но сама софиология делает учение об энергиях до-
полнительным в своей системе. Выдающийся православный богослов 
В. Лосский писал: 

«остается единственная возможность: относить Софию к многои-
менитой Божественной природе, видя в Ней одно из бесчисленных 
Имен Божиих, обозначающих одну из Божественных энергий, об-
щих Трем Ипостасям Святой Троицы»38. 

38 Лосский В. Н. Спор о Софии. «Докладная записка» прот. С. Булгакова и смысл Указа Мо-
сковской Патриархии. Париж, 1936. С. 27.



146 Серг ей ВячеС л а ВоВич Кра Вч У К

Данный подход верен, но всё равно выделяет Софию как уникальную 
энергию, и она сама заменяет собой все остальные Божественные дей-
ствия либо как самобытие сущности помимо Трёх Личностей, либо 
как само тварное четвёртое лицо. В софиологии именно София пред-
стает тем необходимым элементом, осуществляющим Богообщение, 
а никак не все прочие категории. В учении о Софии все Божествен-
ные энергии, как Бог в общении с миром, становятся вспомогатель-
ными. Паламизм же говорит о непосредственном причастии Боже-
ству через нетварную, сущностную и воипостасную энергию. Сами 
энергии различаются, и София не может предстать даже некой энер-
гией энергий, потому что все они онтологически равны, хотя и выпол-
няют разные функции. Гораздо правильнее будет признать в Софии 
не одну из энергий или имён, но Само Богоявление Троицы, явив-
шей все энергии по Своей триипостасной сущности. Иными слова-
ми, София возможна лишь как Троице-София, тринитарная софио-
логия. Вот почему дальнейшие исследования в области соотношения 
Бога и мира должны сосредоточиться на том переходе от нетварно-
го к тварному, осуществляемым энергиями: как именно несотворен-
ное бытие может создавать противоположную Себе реальность, не по-
лагая Себя в ней как зеркало, но творя «иное» и антитварное бытие.

Источники

David Dishypatus. Carmen contra Gregorium Acindynum // Browning R. David Dishypatos’ Poem 
on Akindynos // Byzantion. 1955–1957. T. 25–27. P. 723–739.

Gregorius Palamas. Triades pro sanctis hesychastis // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ Συγγράμματα. 
Τ. 1 / ἐκδ. B. Bobrinsky, Π. Παπαευαγγέλου, J. Meyendorff, Π. Κ. Χρήστου. Θεσσαλονίκη: 
Βασιλικὸν Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1962. Σ. 359–694.

Gregorius Palamas. Orationes antirrheticae contra Acindynum // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ 
Συγγράμματα. Τ. 3 / ἐκδ. Λ. Κοντογιάννης, Β. Φανουργάκης. Θεσσαλονίκη: Βασιλικὸν 
Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1970. Σ. 39–506.

Gregorius Palamas. Orationes contra Nicephorum Gregoram // Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ Συγ-
γράμματα. Τ. 4 / ἐκδ. Π. Κ. Χρήστου, Β. ∆. Φανουργάκης, Β. Σ. Ψευτογκάς. Θεσσαλονίκη: 
Βασιλικὸν Ἵδρυμα ἐρευνῶν, 1988. Σ. 231–320.

Gregorius Palamas. Capita physica, theologica, moralia et practica CL // Saint Gregory Palamas. 
The One Hundred and Fifty Chapters / ed. R. E. Sinkewicz. Toronto: Pontifical Institute 
of Mediaeval Studies, 1988. (Studies and Texts; vol. 83). P. 82–256.

Булгаков С. Н. Свет Невечерний: созерцания и умозрения. Сергиев Посад: Путь, 1917.

Булгаков С., прот. Ипостась и ипостасность // Сборник статей, посвященных Петру 
Бернгардовичу Струве ко дню тридцатипятилетия его научно-публицистической 
деятельности = Mélanges Pierre Struve recueil des écrits présentés à M. Pierre Struve 
le 30 janvier 1925: 30 января 1890–1925. Прага: Legiografie, 1925. С. 353–371.



147П а л а Ми ТСКое Б ог о С лоВие В Со Фиолог ичеСКой СиС Т еМе

Булгаков С., прот. Агнец Божий. Париж: YMCA-Press, 1933.

Булгаков С., прот. Невеста Агнца. Париж: YMCA-Press, 1945.

[Давид Дисипат, мон.] Дивномудрого монаха Давида Дисипата против Акиндина стихи // 
Давид Дисипат, мон. Полемические сочинения. История и богословие паламитских 
споров / ред. А. И. Солопов, Д. С. Бирюков. Святая гора Афон; Москва: Изд. Пустыни 
Новая Фиваида Афонского Русского Пантелеимонова монастыря, 2012. (Византий-
ская философия; т. 9). С. 89–120.

Флоренский П., свящ. Столп и утверждение истины. Москва: Путь, 1914. 

Флоренский П., свящ. Небесные знамения // Флоренский П., свящ. Сочинения: [в 4 т.]. Т. 2. 
Москва: Мысль, 1996. (Философское наследие). С. 414–418. 

Литература

Бирюков Д. С. Два мыслителя в разговоре о паламизме: софиологический паламизм 
о. Сергия Булгакова и неопаламизм о. Георгия Флоровского (1920-е гг.) // Вопросы 
богословия. 2020. № 1 (3). С. 13–43.

Ваганова Н. А. Софиология протоиерея Сергия Булгакова. Москва: Изд. ПСТГУ, 2011.

Гаврюшин Н. К. Русское богословие. Очерки и портреты. Нижний Новгород: Изд. Ниже-
городской духовной семинарии, 2011.

Лосский В. Н. Спор о Софии. «Докладная записка» прот. С. Булгакова и смысл Указа 
Московской Патриархии. Париж: Братство св. Фотия, 1936.

Лурье В. М. Послесловие // Мейендорф И., протопресв. Жизнь и труды святителя Григория 
Паламы. Введение в изучение / пер. Г. Н. Начинкина. Санкт-Петербург: Византи-
нороссика, 21997. (Subsidia Byzantinorossica; т. 2). С. 327–372.

Петрова Л. А. Рецепция паламитского богословия в софиологии С. Н. Булгакова // 
Христианское чтение. 2020. № 3. С. 78–86.

Россум Й., ван. Взаимодействие богословия и философии в православном богословии // 
Софиология и неопатристический синтез: богословские итоги философского раз-
вития. Сборник научных статей / сост. К. М. Антонов, Н. А. Ваганова. Москва: ПСТГУ, 
2013. С. 199–210.

 


