
БОГОС ЛОВИЕ И ФИЛОСОФИЯ

МЕТОД «ОБРАТНОЙ 
ПЕРСПЕКТИВЫ» 
В ЭСХАТОЛОГИЧЕСКИХ ВОЗЗРЕНИЯХ 

МИТРОПОЛИТА ИОАННА ЗИЗИУЛАСА 

КАК ОСНОВАНИЕ ЕГО БОГОСЛОВСКИХ 

ПОСТРОЕНИЙ  

Георгий Константинович Кутасевич

магистр теологии
аспирант Московской духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
piterfm_ar@mail.ru

Для цитирования:  Кутасевич Г. К. Метод «Обратной перспективы» в эсхатологических 
воззрениях митрополита Иоанна Зизиуласа как основание его богословских построе-
ний // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 91–108. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.005

Аннотация УДК 27-175 (271.2)

В статье анализируется концепция «обратной перспективы» в эсхатологических воз-
зрениях митрополита Иоанна Зизиуласа, которая выступает одним из методологиче-
ских оснований его богословских построений. Рассматриваются историко-богослов-
ские истоки метода, его роль в формировании персоналистской онтологии, а также 
экклезиологии, где Евхаристия предстаёт как воплощение эсхатона и приобщение 
к вечности. Особое внимание уделяется сравнению подхода Зизиуласа с идеями дру-
гих богословов (В. Лосского, Н. Афанасьева, К. Ранера, Ю. Мольтмана) и критике его 
концепции (Ж.-К. Ларше, иер. М. Легеев). Показана актуальность «обратной перспек-
тивы» для современной теологии, включая её значение для межконфессионально-
го диалога, экологической теологии и миссии Церкви в условиях секуляризациии.

Ключевые слова: обратная перспектива, эсхатология, митрополит Иоанн Зизиулас, 
Евхаристия, экклезиология, онтология, триадология, патристика, Церковь, секуляризация.



92 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

Статья поступила в редакцию 20.5.2025; одобрена после рецензирования 22.6.2025

The Method of «Reverse Perspective» in the Eschatological 
Views of Metropolitan John Zizioulas as the Foundation of 

his Theological Constructions

Georgiy K. Kutasevich

MA in Theology
PhD student at the Department of Theology at the Moscow Theological Academy Holy 
Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia 
piterfm_ar@mail.ru

For citation: Kutasevich, Georgiy K. “The Method of ‘Reverse Perspective’ in the Eschatologi-
cal Views of Metropolitan John Zizioulas as the Foundation of his Theological Constructions”. 
Theological Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 91–108 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.005

Abstract. The article is devoted to the analysis of the concept of «reverse perspective» in the es-
chatological views of Metropolitan John Zizioulas, which is one of the methodological foundations 
of his theological constructions. The article examines the historical and theological origins of the 
method, its role in the formation of a personalistic ontology, as well as ecclesiology, where the Eu-
charist appears as the embodiment of the eschaton and communion with eternity. Special atten-
tion is paid to comparing Zizioulas’ approach with the ideas of other theologians (V. Lossky, N. Afa-
nasyev, K. Rahner, Y. Moltman) and criticizing his concept (J.-K. Larcher, M. Legeev). The relevance 
of the «reverse perspective» for modern theology is shown, including its importance for interfaith 
dialogue, environmental theology and the mission of the Church in the context of secularization.

Keywords: reverse perspective, eschatology, Metropolitan John Zizioulas, Eucharist, eccle-
siology, ontology, trinitarian theology, patristics, Church, secularization.

The article was submitted on 5/20/2025; approved after reviewing on 6/22/2025



93МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

Введение

Митрополит Иоанн Зизиулас (1931–2023 гг.) занимает особое место сре-
ди православных богословов XX–XXI вв. благодаря своему уникально-
му подходу к богословию, экклезиологии, онтологии и эсхатологии. Его 
ключевые труды: «Бытие как общение» (англ. «Being as Communion», 
1985 г.), «Общение и инаковость» (англ. «Communion and Otherness», 
2006 г.) и «Церковь и Евхаристия» (англ. «The Church and the Eucharist», 
2009 г.) — представляют собой синтез патристической традиции, совре-
менной философии и богословской рефлексии. Одной из центральных 
концепций его системы является «обратная перспектива» — эсхатоло-
гический принцип, согласно которому Царство Божие (эсхатон) не толь-
ко завершает историю, но и определяет её смысл, проникая из буду-
щего в настоящее1. Этот термин, заимствованный из православной 
иконографии (который ввёл о. П. Флоренский), где точка схода нахо-
дится перед зрителем, символизирует вневременное присутствие Бо-
жественного в мире.

Актуальность исследования обусловлена несколькими факторами. 
Во-первых, «обратная перспектива» предлагает альтернативу линей-
ным эсхатологическим моделям теологии, где история рассматривается 
как последовательное движение от грехопадения к спасению, а Эсхатон — 
лишь точка в будущем, которая никак не влияет на настоящее. Во-вто-
рых, она связывает эсхатологию с Евхаристией, подчёркивая, что Евха-
ристия есть реальное присутствие Царства Божия в жизни Церкви. 
В-третьих, идеи И. Зизиуласа имеют значение для межконфессиональ-
ного диалога: как сопредседатель Смешанной международной комиссии 
по богословскому диалогу между Православной и Католической Церк-
вами, он внёс вклад в обсуждение таких тем, как примат и соборность2. 
Наконец, его богословие отвечает вызовам секуляризации, возвращая 
эсхатологическое измерение в центр церковного сознания, т. е. подход 
И. Зизуласа помогает Церкви не подстраиваться под мирские стандарты, 
а оставаться верной своему призванию — быть свидетельством Царствия 
Божия в мире, ведь главное — это вечная жизнь с Богом в Его Царствии.

Цель статьи — показать, как «обратная перспектива» служит основой 
онтологических, триадологических и экклезиологических построений 

1 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви / пер. с англ. 
Москва, 2006. С. 153.

2 Лаут Э., прот. Современные православные мыслители: от «Добротолюбия» до нашего 
времени / пер. с англ. Москва, 2020. С. 345–367.



94 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

митр. И. Зизиуласа. Задачи исследования включают: анализ историче-
ских и богословских истоков этой концепции, её роли в формирова-
нии онтологии бытия как общения, триадологии как модели учения 
о свободе и единстве человеческой личности, а также экклезиологии 
как воплощения эсхатона в Евхаристии. Кроме того, будет рассмотре-
на критика его идей и их значение для современной теологии, а также 
проведено сравнение с мнениями других богословов.

Историко-методологические истоки «обратной 
перспективы»

Истоки богословской методологии митр. И. Зизиуласа подробно иссле-
дованы доцентом Московской духовной академии А. А. Солонченко в ра-
боте «Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития 
богословской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа)» (2015 г.)3. 
А. А. Солонченко выделяет три ключевых влияния: греческое богосло-
вие XX в., западную философию и патристическую традицию. Грече-
ские богословы, такие как Х. Яннарас и И. Романидис, сыграли важную 
роль в формировании взглядов И. Зизиуласа. Х. Яннарас в «Личности 
и Эросе» предложил онтологию, в которой бытие определяется лич-
ностным отношением, а не сущностным, что стало отправной точкой 
для И. Зизиуласа4. И. Романидис, в свою очередь, акцентировал внима-
ние на терапевтической (греч. «θεραπεία» — «исцеление») роли Церкви, 
что повлияло на экклезиологический аспект мысли И. Зизиуласа. И. Ро-
манидис считал, ссылаясь на свт. Григория Паламу, что одна из важ-
нейших задач Церкви — это исцеление человека от греха и духовной 
слепоты через таинства и аскезу. 

Западная философия, особенно М. Хайдеггер, также оказала влия-
ние на митрополита. Хайдеггеровское понятие «бытия-к-смерти» И. Зи-
зиулас переосмыслил в эсхатологическом ключе: если для М. Хайдеггера 
смерть — это конец существования, то для И. Зизиуласа эсхатон — это 

3 См.: Солонченко А. А. Митрополит Иоанн (Зизиулас) как богослов эпохи постмодерна // 
Социальная политика и социология. 2018. т. 17. № 2 (127). С. 194–201; Солонченко А. А. 
анализ критики и разбор спорных положений тринитарного персонализма митр. Иоан-
на (Зизиуласа) // Вопросы богословия. 2019. т. 1. № 1. С. 30–43; Солонченко А. А. Исто-
рические и богословские предпосылки генезиса и развития богословской методоло-
гии митрополита Иоанна (Зизиуласа). URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Ziziulas/
istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-metodologii-
mitropolita-ioanna-ziziulasa/

4 Яннарас Х. Личность и Эрос / пер. с греч. Москва, 2005. С. 45–67.



95МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

начало подлинного бытия в общении с Богом5. Однако главным источ-
ником вдохновения митр. Иоанна стала патристическая традиция, 
в частности каппадокийские отцы — свтт. Василий Великий, Григорий 
Богослов и Григорий Нисский. У них И. Зизиулас заимствовал идею 
ипостаси как личностного бытия, существующего в свободном обще-
нии, а не как изолированного индивида. В отличие от каппадокийцев, 
для которых эсхатология завершала историю, И. Зизиулас делает её 
точкой отсчёта, он утверждает, что истина бытия раскрывается в эс-
хатоне, а не определяется историей6.

А. А. Солонченко подчёркивает, что «обратная перспектива» — это 
не просто метафора, а методологический принцип, позволяющий митр. 
И. Зизиуласу переосмыслить традиционные категории. Если в западной те-
ологии эсхатология часто сводится к своеобразной «футурологии», то у И. Зи-
зиуласа она становится онтологической реальностью, уже присутствую-
щей в Церкви. Этот подход отвечает вызовам секуляризации, возвращая 
эсхатологическое измерение в центр богословия и церковной практики. 

Онтология и триадология. «Обратная перспектива» 
как онтологическое основание

В книге «Бытие как общение» И. Зизиулас предлагает персоналистскую 
модель вместо субстанциалистской онтологии, где бытие определя-
ется природой или сущностью. Он говорит, что бытие есть общение7, 
добавляя далее мысль, что это общение обретает полноту в эсхатоне8. 
«Обратная перспектива» здесь означает, что подлинное бытие лично-
сти и Церкви определяется не историческими условиями или биоло-
гической необходимостью, а их эсхатологическим предназначением. 
Человек становится личностью не через индивидуальные качества, 
а через участие в общении, предвосхищающем Царство Божие. 

А. А. Солонченко видит в этом подходе развитие идей каппадо-
кийских отцов, у которых Ипостаси Троицы существуют в свободном 
и вечном общении9. И. Зизиулас переносит эту модель на человека: 

5 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 178–180.
6 там же. С. 98–100. 
7 там же. С. 27.
8 там же. С. 153. 
9 Солонченко А. А. Понятийная система тринитарного персонализма митр. Иоанна (Зизиу-

ласа) // Материалы VIII международной конференции студенческой научно-богослов-
ской конференции 18–19 мая 2016 г.: сборник докладов. Санкт-Петербург, 2016. С. 160; 
Солонченко А. А. тринитарное богословие Каппадокийцев в прочтении митрополита 



96 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

личность обретает свою подлинность только в эсхатологическом из-
мерении через общение с Богом и другими людьми10, 11. Это положе-
ние резко отличает его от западных онтологических традиций, напри-
мер от блж. Августина, в учении которого бытие связано с субстанцией, 
а история движется от грехопадения к спасению. Для И. Зизиуласа эсха-
тон не конец, а онтологическое событие, уже присутствующее в Церк-
ви через Евхаристию.

Примером может служить его интерпретация смерти. В отличие 
от М. Хайдеггера, для которого смерть является границей бытия, ми-
трополит И. Зизиулас видит в ней переход к подлинному существова-
нию. Владыка Иоанн считает, что смерть преодолевается через участие 
в вечном общении с Богом12. 

Таким образом, «обратная перспектива» делает онтологию И. Зи-
зиуласа динамичной, устремлённой к вечности и освобождённой 
от исторического детерминизма (так называемого предопределения).

Экклезиология как синтез триадологии и эсхатологии

«Обратная перспектива» пронизывает триадологию И. Зизиуласа, 
связывая её с эсхатологией. В «Общении и инаковости» он пишет, 
что Троичность — это образец бытия, где каждая Ипостась уникальна, 
но существует в отношении к другим. Митрополит Иоанн утверждает, 
что «быть — значит быть в общении»13, подчёркивая этим Троичную 
модель бытия. Эсхатон есть полнота этого общения, явленная в Церкви 
через Евхаристию. А. А. Солонченко отмечает, что И. Зизиулас опира-
ется на свт. Василия Великого, для которого Св. Троица — образец сво-
боды и единства, но делает эсхатологию активным принципом, опре-
деляющим настоящее14.

Иоанна (Зизиуласа) // Материалы кафедры богословия: 2014–2015. Кафедра богосло-
вия Московской Духовной академии. Сергиев Посад, 2016. С. 163–183.

10 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-
словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

11 Ещё см.: Солонченко А. А. Православная мысль в условиях постмодерна: философский 
контекст и три пути развития // БВ. 2020. № 4 (39). С. 66–84.

12 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 201–205.
13 Иоанн (Зизиулас), митр. Общение и инаковость / пер. с англ. Москва, 2012. С. 89.
14 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-

словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа) URL: https://azbyka.ru/otechnik/



97МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

В отличие от В. Лосского, видевшего эсхатологию как апофатическую 
тайну, И. Зизиулас придаёт ей некую конкретность. Если для В. Лосско-
го Троица остаётся непостижимой, а эсхатология — горизонтом богови-
дения15, то владыка Иоанн утверждает, что Церковь уже живёт в эсхато-
логическом измерении, отражая Троическое общение здесь и сейчас. 
Фактически И. Зизиулас утверждает, что Церковь должна быть похожа 
на Троицу, единую в любви и общении, как и люди в Церкви должны быть 
единым целым с Богом и друг с другом, соединяясь в Евхаристии. Это 
делает его триадологию не только теоретической, но и практической: она 
воплощается в церковной жизни, особенно в Божественной литургии.

Критики, например Ж.-К. Ларше, указывают, что акцент на Ипо-
стаси в ущерб Природе может привести к недооценке Божественной 
Сущности16. Однако И. Зизиулас настаивает, что Природа не отрицается, 
а преображается в общении, он делает акцент на том, что инаковость 
в Троице подчёркивает единство17. Таким образом, «обратная перспек-
тива» позволяет ему найти точки соприкосновения между триадоло-
гией и эсхатологией, представляя Св. Троицу как прообраз Церкви.

Экклезиологические следствия «обратной 
перспективы»

Экклезиология митр. И. Зизиуласа представляет собой наиболее прак-
тическое воплощение его концепции «обратной перспективы». В его 
книге «Церковь и Евхаристия» прослеживается мысль о том, что Евха-
ристия есть эсхатологическое событие, явление Царства Божия в Церк-
ви18. Для И. Зизиуласа Церковь не просто историческая институция, дви-
жущаяся к будущему спасению, а сообщество, которое уже воплощает 
эсхатон здесь и сейчас. Божественная литургия преодолевает времен-
ные рамки, позволяя верующим участвовать в вечности.

Этот подход опирается на раннехристианскую традицию, в част-
ности, на учение сщмч. Игнатия Антиохийского, который видел в Евха-
ристии единство Церкви под руководством епископа19. И. Зизиулас 

Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

15 Лосский В. Н. Боговидение / пер. с фр. Минск, 2007. С. 480–493.
16 Ларше Ж.-К. Лицо и природа. С. 234–267.
17 Иоанн (Зизиулас), митр. Общение и инаковость. С. 115.
18 Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия / пер. с греч. Богородице-Сергиева Пу-

стынь, 2009. С. 45.
19 Ignatius Antiochensis. Ad Smyrnos 8, 1–2 // SC. 10bis. P. 138. рус. пер.: Игнатий Антиохий-

ский. Писания мужей апостольских. Москва, 2010. С. 67–69.



98 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

развивает эту идею, подчёркивая роль епископа как образа Христа, 
собирающего общину в эсхатологическое единство. А. А. Солонченко 
отмечает, что здесь И. Зизиулас отчасти следует прот. Николаю Афа-
насьеву, чья экклезиология акцентировала соборность через Евхари-
стию. Однако если у прот. Н. Афанасьева Евхаристия подчёркивает 
единство в настоящем, то у И. Зизиуласа Церковь существует «из бу-
дущего», предвосхищая эсхатон20.

«Обратная перспектива» проявляется в том, что Церковь не опре-
деляется историческими или социальными условиями, а её подлин-
ная сущность раскрывается в эсхатологическом измерении. Напри-
мер, в статье «Эсхатология и общество» И. Зизиулас пишет, что Церковь 
свидетельствует о будущем мира21. Это делает Церковь голосом, кото-
рый проповедует Слово Божие и противостоит секулярным идеоло-
гиям, предлагая альтернативу историческому детерминизму и борясь 
с безбожными идеями.

Практические следствия такой экклезиологии значительны. Во-пер-
вых, она подчёркивает центральную роль Евхаристии как события, объ-
единяющего местные общины в единое Тело Христово. Во-вторых, она 
усиливает значение епископа как хранителя эсхатологического един-
ства. В-третьих, она предлагает ответ на вызовы современности: в ус-
ловиях глобализации и секуляризации Церковь сохраняет свою иден-
тичность, остается собой, ориентируясь на вечность.

Однако такой подход вызывает вопросы. Например, как совместить 
эсхатологическое видение с реальными историческими вызовами, та-
кими как расколы или социальная несправедливость? И. Зизиулас от-
вечает, что Церковь не избегает истории, а преображает, Евхаристия 
для Зизиуласа является не бегством от мира, а его освящением22. Та-
ким образом, «обратная перспектива» становится ключом к пониманию 
Церкви как одновременно исторической и внеисторической реальности.

20 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бо-
гословской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). [Портал Богослов.ru]. 2015. 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-
genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

21 Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество // «Страницы: богословие, культура, об-
разование». 2000. т. 5. № 1. С. 37–49.

22 Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия. С. 78



99МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

Критика «обратной перспективы»

Концепция митр. И. Зизиуласа не осталась без критики. Ж.-К. Ларше 
в книге «Лицо и природа» (2021 г.) утверждает, что акцент на ипостаси 
в ущерб природе отклоняется от патристической традиции. Он счита-
ет, что владыка чрезмерно персонализирует онтологию, рискуя недо-
оценить Божественную Сущность и природное единство творения23. 

Свящ. Михаил Легеев, в свою очередь, видит в противопоставле-
нии истории и эсхатона угрозу целостности Предания:

«Если эсхатон полностью определяет бытие, то историческое раз-
витие Церкви теряет значение»24.

Прот. Э. Лаут считает, что такой сильный акцент И. Зизуласа на Евха-
ристии как на эсхатологическом событии оставляет меньше места для её 
связи с аскетической и повседневной жизнью верующих25. Существует 
также опасение, что акцент на епископе как эсхатологическом центре 
может усилить иерархические тенденции, что противоречит соборно-
сти. Например, католический богослов К. Ранер, хотя и симпатизиро-
вал идеям митр. И. Зизиуласа, однако указывал на необходимость боль-
шего внимания к историческому контексту Церкви: 

«Церковь существует в истории как сакраментальное присутствие 
будущего Царства»26.

А. А. Солонченко подчёркивает наличие синтеза истории и эсха-
тологии у И. Зизиуласа. Он ссылается на каппадокийцев, подчинивших 
историю Божественному замыслу, и подчёркивает, что митр. И. Зизиу-
лас сохраняет этот баланс27. 

23 Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских теорий Христоса 
Яннараса и Иоанна Зизиуласа / пер. с фр. Москва, 2021. С. 234–267.  См. ответ на эту кри-
тику в: Солонченко А. А. анализ критики и разбор спорных положений тринитарного пер-
сонализма митр. Иоанна (Зизиуласа) // Вопросы богословия. 2019. т. 1. № 1. С. 30–43.

24 Легеев М., свящ. Попытка «эйнштейновского переворота» в православной мысли // Хч. 
2022. № 1. С. 86–105.

25 Лаут Э., прот. Современные православные мыслители: от «Добротолюбия» до нашего 
времени. С. 370–372.

26 Ранер К. Основание веры. Введение в христианское богословие / пер. с нем. Москва, 
2006. С. 414.

27 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-
словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа) URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/



100 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

С. М. Бортник пишет, что эсхатологическая ориентация освобожда-
ет Церковь от исторического детерминизма, делая её живым свидете-
лем Царства Божия28. Сам владыка Иоанн в ответ на критику утвержда-
ет, что история не отрицается, а преображается через Евхаристию29.

Современное значение «обратной перспективы»

Идеи И. Зизиуласа остаются актуальными и сейчас. Во-первых, «об-
ратная перспектива» предлагает ответ на секуляризацию, напоминая 
о том, что Церковь существует не только в земном измерении. В усло-
виях современности, когда вера часто сводится к этике или культурной 
традиции, И. Зизиулас возвращает вере аспект живого переживания 
эсхатона. Во-вторых, его экклезиология имеет значение для межкон-
фессионального диалога, как напоминание об истинности православ-
ного подхода в данном вопросе. В-третьих, «обратная перспектива» 
вдохновляет экотеологию. В статье «Человек — священник творе-
ния» И. Зизиулас связывает эсхатологию с ответственностью за мир, 
он видит эсхатон как преображение всего творения, а христианство — 
как путь этого преображения30. Это делает его богословие актуальным 
для современных дискуссий о климатическом кризисе. Наконец, его 
акцент на личности и общении резонирует с постмодернистскими 
поисками идентичности, предлагая альтернативу индивидуализму31.

Сравнение метода «обратной перспективы» 
И. Зизиуласа с другими богословскими подходами

Для более глубокого понимания концепции «обратной перспективы» 
полезно сравнить её с эсхатологическими воззрениями других бого-
словов, как православных, так и западных. Это сравнение позволит 
не только выявить уникальность подхода митрополита И. Зизиуласа 
в православной традиции, но и показать его диалог с предшественни-
ками и современниками.

Православный богослов В. Лосский, чьи труды оказали влияние 
на И. Зизиуласа, рассматривал эсхатологию как апофатическую тайну, 

28 Бортник С. М. Общение и личность. Богословие митрополита Иоанна Зизиуласа в систе-
матическом рассмотрении. Киев, 2017. С. 255.

29 Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество. С. 42.
30 Иоанн (Зизиулас), митр. человек — священник творения (К проблеме экологии) // «Пра-

вославная община». 1998. № 43. С. 27–37.
31 См.: Солонченко А. А. Митрополит Иоанн (Зизиулас) как богослов эпохи постмодерна. 

С. 194–201.



101МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

связанную с боговидением. В книге «Боговидение» он подчёркивает 
апофатическую тайну эсхатологии32. В отличие от В. Лосского, митр. 
И. Зизиулас делает эсхатон конкретным событием, явленным в Евха-
ристии, что придаёт его подходу практическую направленность. Если 
В. Лосский делает акцент на том, что Бог выше земного, что Он транс-
цендентен, то И. Зизиулас подчёркивает, что вечность уже присутству-
ет в церковной жизни.

На Западе католический богослов К. Ранер предлагает концепцию 
«эсхатологического настоящего», близкую идеям И. Зизиуласа. В книге 
«Основание веры» он утверждает, что «эсхатон уже действует в истории 
через благодать»33. Однако К. Ранер сохраняет линейную перспективу, 
где эсхатон — это кульминация исторического процесса, тогда как Зи-
зиулас видит его в качестве «элемента», определяющего бытие. Это от-
личие отражает расхождение между западной и восточной традици-
ями: первая ориентирована на прогресс, вторая — на преображение.

Протестантский богослов Ю. Мольтман в «Теологии надежды» так-
же акцентирует внимание на эсхатологии, но его подход ближе к фу-
турологии: «Надежда христиан направлена на новое творение, кото-
рое преобразит мир»34. И. Зизиулас, напротив, настаивает, что эсхатон 
уже присутствует в Евхаристии, а не ждёт реализации в будущем. Это 
делает его богословие менее спекулятивным (у И. Зизуласа меньше 
теоретических, абстрактных предположений) и более литургическим 
(основание на реальном опыте богослужения, ведь эсхатон, по И. Зи-
зиуласу, — это то, что Церковь переживает прямо сейчас во время Бо-
жественной литургии) по сравнению с Ю. Мольтманом.

Протоиерей Николай Афанасьев, один из ключевых представите-
лей евхаристической экклезиологии, оказал заметное влияние на И. Зи-
зиуласа, особенно в понимании Евхаристии как основы церковного 
бытия. В работе «Трапеза Господня» прот. Н. Афанасьев утверждает: 

«Где Евхаристическое собрание, там Церковь, и где Церковь, там 
и Евхаристическое собрание»35. 

Эта идея близка владыке Иоанну, который также видит Евхари-
стию средоточием церковной жизни, однако их подходы существенно 
различаются в эсхатологическом измерении. Для прот. Н. Афанасьева 
Евхаристия — это прежде всего событие настоящего, подчёркивающее 

32 Лосский В. Н. Боговидение. С. 480–493.
33 Ранер К. Основание веры. Введение в христианское богословие. С. 405.
34 Мольтман Ю. теология надежды / пер. с нем. Москва, 1998. С. 158.
35 Афанасьев Н. Н., прот. трапеза Господня. Киев, 2011. С. 18.



102 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

соборность и единство общины здесь и сейчас. И. Зизиулас же через «об-
ратную перспективу» переносит акцент на эсхатон, он видит в Евха-
ристии эсхатологическое событие, явление Царства Божия в Церкви36. 
Если у Н. Афанасьева Церковь существует в историческом контексте, 
то у И. Зизиуласа она «живёт из будущего», предвосхищая Царство 
Божие. Этим различием подчёркивается новаторство И. Зизиуласа: 
он не просто развивает евхаристическую экклезиологию, а радикаль-
но переосмысливает её через эсхатологическую призму.

Протоиерей Георгий Флоровский, выдающийся представитель нео-
патристического синтеза, предлагает историко-преемственный под-
ход к экклезиологии. Он утверждает: 

«Церковь есть продолжение воплощения во времени, и в этом смыс-
ле она принадлежит вечности, хотя и пребывает в истории»37. 

В отличие от И. Зизиуласа, для которого эсхатон определяет бытие 
Церкви, Г. Флоровский акцентирует непрерывность церковного Пре-
дания, укоренённого в патристическом наследии и историческом раз-
витии догматического сознания. Г. Флоровский не видит эсхатологию 
как один из определяющих принципов. И. Зизиулас, напротив, ставит 
эсхатон в центр, утверждая, что истина бытия раскрывается в эсхато-
не, а не определяется историей38. Это противопоставление владыкой 
Иоанном истории и эсхатона вызвало критику, например, от свящ. Ми-
хаила Легеева, который считает, что такой подход является угрозой це-
лостности Предания39. Однако И. Зизиулас не отрицает историю, а пре-
ображает её через литургическое присутствие эсхатона, что отличает 
его от историоцентричного подхода Г. Флоровского. Если Г. Флоровский 
смотрит назад, к истокам, то И. Зизиулас устремлён вперёд, к полноте 
бытия в Царстве Божием.

Румынский богослов прот. Д. Станилоэ, автор «Православного дог-
матического богословия», предлагает ещё одну перспективу, сочетая 
эсхатологию с учением об обожении. Д. Станилоэ видит эсхатологию 
как цель обожения40. Как и И. Зизиулас, Д. Станилоэ подчёркивает лич-
ностное измерение бытия, но его акцент лежит на постепенном процессе 

36 Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия. С. 45.
37 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. Париж, 41988. С. 513.
38 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 178–180.
39 Легеев М. , свящ. Попытка «эйнштейновского переворота» в православной мысли. С. 

86–105.
40 Станилоэ Д., прот. Православное догматическое богословие / пер. с рум. Москва, 2012. 

С. 250.



103МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

обожения, укоренённом в аскетической практике и таинствах. И. Зизиу-
лас же видит эсхатон как уже присутствующую реальность, явленную 
в Евхаристии, а не как результат длительного восхождения. Например, 
в книге «Бытие как общение» прослеживается мысль о том, что обще-
ние с Богом не ждёт конца времён, оно уже дано в Церкви41. Это отли-
чие отражает разные акценты: Д. Станилоэ фокусируется на антропо-
логическом аспекте обожения, а И. Зизиулас — на экклезиологическом 
и литургическом предвосхищении эсхатона. При этом оба богослова 
опираются на прп. Максима Исповедника, но И. Зизиулас адаптиру-
ет его идеи к современной реальности через «обратную перспективу».

Сравнение идей И. Зизиуласа со взглядами других богословов вы-
являет не только их общие черты, но и уникальность богословской си-
стемы владыки И. Зизиуласа. Православные богословы подчёркивают 
центральную роль Евхаристии и опираются на патристическую тради-
цию, особенно на каппадокийцев и Максима Исповедника. Однако «об-
ратная перспектива» И. Зизиуласа выделяет его среди православных 
богословов XX в. В отличие от исторической ориентации Флоровско-
го, «соборного настоящего» Н. Афанасьева и «аскетического прогрес-
са» Д. Станилоэ, Д. Зизиулас предлагает радикальную эсхатологическую 
модель, в которой Церковь существует «из будущего». Это делает его 
богословие динамичным, но также вызывает вопросы о балансе меж-
ду историей и вечностью. В духе исследований А. А. Солонченко мож-
но сказать, что И. Зизиулас не разрывает связь с историей, а рассма-
тривает её в свете эсхатона42.

Таким образом, «обратная перспектива» митр. И. Зизиуласа пред-
ставляет собой оригинальный вклад в православное богословие, син-
тезирующий патристическое наследие с современной экклезиологи-
ческой рефлексией. Его подход отличается от более «охранительных» 
моделей Н. Афанасьева, Г. Флоровского и Д. Станилоэ, предлагая Церк-
ви не только хранить Предание, но и активно воплощать эсхатологи-
ческую реальность в настоящем.

«Обратная перспектива» И. Зизиуласа уникальна своим синтезом 
восточной патристики и литургической практики. Она избегает как апо-
фатической абстрактности В. Лосского, так и исторического оптимизма 

41 Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви. С. 67.
42 Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-

словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). URL: https://azbyka.ru/otechnik/
Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-
metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/



104 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

К. Ранера и Ю. Мольтмана, предлагая модель, в которой эсхатон актив-
но формирует настоящее.

Дополнительные аспекты: эсхатология и творение

Ещё одним важным измерением «обратной перспективы» является её 
связь с богословием творения. В статье «Человек — священник творе-
ния» митрополит Иоанн Зизиулас рассматривает человека как посред-
ника между Богом и миром, он видит эсхатон как преображение творе-
ния43. Это делает его идеи актуальными для экологической теологии. 
В отличие от секулярных подходов, где природа — объект эксплуата-
ции, И. Зизиулас видит её как часть эсхатологического общения, пре-
ображаемого через Церковь.

Владыка Иоанн Зизиулас опирается на прп. Максима Исповедни-
ка, для которого творение обретает смысл в обожении44. Однако И. Зи-
зиулас идёт дальше, связывая этот процесс с Евхаристией: хлеб и вино, 
как элементы творения, становятся Телом и Кровью Христа, предвос-
хищая преображение мира. Этим подчёркивается универсальный ха-
рактер «обратной перспективы», охватывающий не только человека, 
но и всё творение.

Практическое применение в церковной жизни

«Обратная перспектива» имеет прямое значение для современной цер-
ковной практики. Например, она вдохновляет миссионерскую деятель-
ность: Церковь свидетельствует о Царстве Божием не через адаптацию 
к миру, а через пророческое возвещение эсхатона. И. Зизиулас видит 
миссию Церкви в освящении мира через Евхаристию45. Это особенно 
актуально в условиях глобализации, где Церковь сталкивается с испы-
танием: не раствориться в культурных трендах мира сего.

Кроме того, его акцент на роли епископа как эсхатологического 
центра может способствовать укреплению единства в локальных об-
щинах. В условиях расколов и конфликтов это напоминает о соборно-
сти, укоренённой в литургическом общении. Наконец, экологический 
аспект его мысли побуждает верующих к ответственному отношению 

43 Иоанн (Зизиулас), митр. человек — священник творения (К проблеме экологии). С. 30–32.
44 Maximus Confessor. Capita de caritate III, 97–99 // PG. 90. Col. 1045–1048. рус. пер. а. И. Си-

дорова: Максим Исповедник, прп. Главы о любви III, 97–99 // творения прп. Максима Ис-
поведника. Кн. I: Богословские и аскетические трактаты. Москва, 1993. С. 133–134.

45 Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество. С. 45–47.



105МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

к творению, что делает его богословие мостом между традицией и ак-
туальными современными вызовами.

Заключение

Концепция «обратной перспективы» в эсхатологических воззрениях 
митрополита Иоанна Зизиуласа представляет собой не просто бого-
словскую инновацию, но фундаментальный принцип, который прони-
зывает его онтологию, триадологию и экклезиологию, создавая целост-
ную систему, укоренённую в патристической традиции и одновременно 
обращённую к вызовам современности. Анализ, проведённый в дан-
ной статье, демонстрирует, что «обратная перспектива» не абстракт-
ная метафора, а методологический ключ, позволяющий взглянуть 
с другой стороны на бытие, триадологию и эклезиологию через при-
зму эсхатона как уже присутствующей реальности. Этот подход отли-
чает И. Зизиуласа от других богословов, таких как В. Лосский, Н. Афа-
насьев, К. Ранер или Ю. Мольтман, и подчёркивает его вклад в развитие 
православной мысли.

На онтологическом уровне «обратная перспектива» преобразует 
традиционное понимание бытия. Отвергая субстанциализм, Зизиулас 
утверждает, что подлинное бытие — это общение, которое обретает 
свою полноту в эсхатоне. Человек становится личностью не через изо-
ляцию или природные качества, а через участие в вечном сообществе, 
предвосхищаемом Евхаристией. Этот вывод имеет далеко идущие по-
следствия: он освобождает онтологию от детерминизма истории и био-
логии, предлагая динамическую модель, где свобода и любовь стано-
вятся основой существования. Сравнение с М. Хайдеггером показывает, 
что И. Зизиулас не просто заимствует философские категории, а пре-
ображает их в богословском ключе, делая эсхатон источником надеж-
ды, а не конца.

Триадологический аспект «обратной перспективы»: такой подход 
раскрывает Святую Троицу как прообраз эсхатологического общения. 
И. Зизиулас подчёркивает, что единство и инаковость в Святой Трои-
це являются не статичным равновесием, а вечным движением любви, 
которое Церковь призвана отражать в своём существовании. В отличие 
от апофатического подхода В. Лосского, владыка Иоанн делает эсхато-
логию экзистенциальной, связывая её с литургической жизнью. Этот 
синтез позволяет утверждать, что богословие И. Зизиуласа не только 
теоретическое, но и практическое: оно вдохновляет верующих видеть 
в Евхаристии реальное событие общения со Святой Троицей. Критика 



106 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

Ж.-К. Ларше, указывающая на возможное пренебрежение природой, 
опровергается тем, что И. Зизиулас рассматривает природу как пре-
ображаемую в общении, а не как отделенную от Ипостасей сущность.

Экклезиология И. Зизиуласа, основанная на «обратной перспекти-
ве», предлагает видение Церкви как эсхатологического сообщества, ко-
торое преодолевает временные рамки. Евхаристия становится не про-
сто обрядом, а событием, где Церковь уже сейчас воплощает Царство 
Божие. Роль епископа как гаранта этого единства подчёркивает собор-
ность, укоренённую в литургии, а не в институтах. Сравнение с Н. Афа-
насьевым и анализ критики свящ. М. Легеева показывают, что И. Зизиу-
лас не отрицает историю, а возвышает её до эсхатологического уровня, 
предлагая Церкви быть пророческим свидетелем в мире. Это особен-
но важно в эпоху секуляризации, когда Церковь рискует утратить свою 
идентичность, когда её пытаются растворить «в мире сем» (ср. Ин. 16, 33)
и сдвинуть на периферию или даже обочину истории.

Дополнительные аспекты, такие как связь эсхатологии с творени-
ем, расширяют значение «обратной перспективы». Митр. Иоанн видит 
человека «священником творения», ответственным за преображение 
мира, что делает его богословие актуальным для экологических дискус-
сий. Сравнение его взглядов с богословием прп. Максима Исповедника 
подтверждает, что эта идея уходит корнями в патристику, но И. Зизиу-
лас адаптирует её к современности, подчёркивая литургическую осно-
ву преображения. Это открывает новые горизонты для миссии Церкви: 
она становится не только хранительницей традиции, но и активным 
участником в сохранении творения.

Критика И. Зизиуласа, несмотря на её остроту, не умаляет ценно-
сти его идей. Ж.-К. Ларше и свящ. М. Легеев указывают на потенциаль-
ные слабости, например на примат ипостаси над сущностью или про-
тивопоставление истории и эсхатона, но аргументы А. Солонченко 
и С. Бортника демонстрируют, что эти аспекты не ошибки, а следствие 
смещения акцентов, обусловленное борьбой с неправильными взгля-
дами других мыслителей. Эсхатологическая концепция И. Зизиула-
са не разрушает Предания, а оживляет его, предлагая Церкви модель 
существования, свободную от исторического давления и устремлён-
ную к вечности. Его богословие преодолевает разрыв между теорией 
и практикой, вдохновляя верующих жить эсхатологически уже сегодня.

Современное значение «обратной перспективы» трудно переоце-
нить. Она отвечает на вызовы секуляризации, напоминая о трансцен-
дентной природе Церкви, и предлагает пути для межконфессионального 



107МЕ тОД «ОБрат нОй ПЕр СПЕК т ИВЫ» 

диалога в том плане, в котором он возможен. Её экологический по-
тенциал делает её актуальной для преодоления глобальных кризисов, 
а акцент на личности и общении актуализирует в эпоху постмодерна 
христианское представление об идентичности и ценности человека. 
Митрополит И. Зизиулас оставляет Церкви не просто богословское на-
следие, а призыв к пророческому свидетельству, где эсхатон становит-
ся не далёким будущим, а живой реальностью настоящего.

Таким образом, «обратная перспектива» является не только клю-
чом к пониманию системы И. Зизиуласа, но и мощным инструмен-
том для осмысления миссии Церкви в XXI в. Она утверждает, что Цер-
ковь — это не организация, а событие бытия, где прошлое, настоящее 
и будущее сходятся в литургическом акте общения с Богом и миром.

Источники

Ignatius Antiochensis. Ad Smyrnos // Ignace d'Antioche. Lettres. Polycarpe de Smyrne. Martyre de 
Polycarpe / éd. P.-T. Camelot. Paris, 1969. (Sources chrétiennes; vol. 10bis). P. 132–144.

Maximus Confessor. Capita de caritate // PG. T. 90. Col. 960–1073.

Афанасьев Н. Н., прот. Трапеза Господня. Киев: Quo vadis, 2011. 

Иоанн (Зизиулас), митр. Человек — священник творения (К проблеме экологии) // Пра-
вославная община. 1998. № 43. С. 27–37.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Эсхатология и общество // Страницы: богословие, культура, об-
разование. 2000. Т. 5. № 1. С. 37–49.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Бытие как общение: очерки о личности и Церкви / пер. с англ. 
Москва: Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2006.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Церковь и Евхаристия / [пер. с греч. иером. Леонтия (Козлова)]. 
Богородице-Сергиева Пустынь: [Б. и.], 2009.  

Иоанн (Зизиулас), митр. Общение и инаковость / пер. с англ. Москва: Библейско-бого-
словский институт св. апостола Андрея, 2012.  

Игнатий Антиохийский. Писания мужей апостольских. Москва: Сибирская Благозвон-
ница, 2010.  

Лосский В. Н. Боговидение / пер. с фр. Минск: Изд. Белорусского Экзархата, 2007.  

Максим Исповедник, прп. Главы о любви // Творения прп. Максима Исповедника. Книга 
I. Богословские и аскетические трактаты / пер., вступ. ст. и комм. А. И. Сидорова. 
М: «Мартис», 1993. С. 96–145.

Мольтман Ю. Теология надежды / пер. с нем. Москва: ББИ, 1998.  

Ранер К. Основание веры. Введение в христианское богословие / пер. с нем. Москва: Би-
блейско-богословский институт св. апостола Андрея, 2006.  

Станилоэ Д., прот. Православное догматическое богословие / пер. с рум. Москва: Сибир-
ская Благозвонница, 2012. С. 245–260.



108 Г ЕОрГ Ий КОнС та н т ИнОВИч К У таСЕВИч

Яннарас Х. Личность и Эрос / пер. с греч. Москва: Прогресс-Традиция, 2005.

Литература

Бортник С. М. Общение и личность. Богословие митрополита Иоанна Зизиуласа в си-
стематическом рассмотрении. Киев: Издательский отдел Украинской Православ-
ной Церкви, 2017.  

Лаут Э., прот. Современные православные мыслители: от «Добротолюбия» до нашего 
времени / пер. с англ. Москва: Паломник, 2020.  

Ларше Ж.-К. Лицо и природа. Православная критика персоналистских теорий Христоса 
Яннараса и Иоанна Зизиуласа / пер. с фр. Москва: Паломник, 2021.  

Легеев М., свящ. Попытка «эйнштейновского переворота» в православной мысли // Хри-
стианское чтение. 2022. № 1. C. 86–105.  

Солонченко А. А. Исторические и богословские предпосылки генезиса и развития бого-
словской методологии митрополита Иоанна (Зизиуласа). [Портал Богослов.ru]. 
2015. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ioann_Ziziulas/istoricheskie-i-bogoslovskie-
predposylki-genezisa-i-razvitija-bogoslovskoj-metodologii-mitropolita-ioanna-ziziulasa/

Солонченко А. А. Понятийная система тринитарного персонализма митр. Иоанна (Зизиу-
ласа) // Материалы VIII международной конференции студенческой научно-бо-
гословской конференции 18–19 мая 2016 г.: сборник докладов. Санкт-Петербург: 
Изд. СПбДА, 2016. С. 156–162. 

Солонченко А. А. Тринитарное богословие Каппадокийцев в прочтении митрополита Ио-
анна (Зизиуласа) // Материалы кафедры богословия: 2014–2015. Кафедра богосло-
вия Московской Духовной Академии. Сергиев Посад, 2016. С. 163–183.

Солонченко А. А. Митрополит Иоанн (Зизиулас) как богослов эпохи постмодерна // Соци-
альная политика и социология. 2018. Т. 17. № 2 (127). С. 194–201.

Солонченко А. А. Анализ критики и разбор спорных положений тринитарного персона-
лизма митр. Иоанна (Зизиуласа) // Вопросы богословия. 2019. Т. 1. № 1. С. 30–43. 

Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. 4-е изд. Париж: YMCA-Press, 1988.


