
НАРРАТИВНАЯ 
ГЕРМЕНЕВТИКА 
И ЕЁ ЗНАЧЕНИЕ 
ДЛЯ ПРАВОСЛАВНОЙ 
БИБЛЕЙСКОЙ НАУКИ
ЧАСТЬ 2: НАРРАТИВНЫЙ ПОВОРОТ 

И НАРРАТИВНАЯ ГЕРМЕНЕВТИКА

Священник Дмитрий Барицкий

кандидат богословия, кандидат филологических наук
доцент по кафедрам филологии и библеистики Московской 
духовной академии
141312, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия
baricky1981@yandex.ru

Для цитирования: Барицкий Д., свящ. Нарративная герменевтика и её значение для пра-
вославной библейской науки. Часть 2: Нарративный поворот и нарративная герменев-
тика // Богословский вестник. 2025. № 3 (58). С. 35–57. DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.002

Аннотация УДК 801.73 (27-277.2)

Статья описывает и анализирует методологические установки одного из ключевых направ-
лений современной нарратологии — нарративной герменевтики, а также оценивает возмож-
ность и продуктивность использования её принципов и понятийно-терминологического 
аппарата в контексте православной библейской науки. В настоящем разделе рассматрива-
ются те тенденции в области гуманитарной мысли второй половины XX в., результатом ко-
торых стала реабилитация нарратива. Отмечается, что эти процессы протекали как в твор-
ческом, так и теоретическом дискурсе. Особое внимание уделяется анализу тех положений 
нарративной герменевтики, которые представляются наиболее значимыми для их исполь-
зования в контексте библейских исследований. Ключевые принципы нарративной герме-
невтики рассматриваются в эпистемологическом, онтологическом и этическом аспектах.



36 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

Ключевые слова: Священное Писание, герменевтика, философская герменевтика, 
библейская герменевтика, нарративная герменевтика, нарративный поворот, наррато-
логия, библейский нарратив, повествование.

Статья поступила в редакцию 22.1.2025; одобрена после рецензирования 15.2.2025

Narrative Hermeneutics and its Significance for Orthodox 
Biblical Scholarship. Part 2: The Narrative Turn and 

Narrative Hermeneutics

Priest Dmitry Baritskiy

PhD in Theology, PhD in Philology
Associate Professor at the Departments of Philology and Biblical Studies at the 
Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141312, Russia
baricky1981@yandex.ru

For citation: Baritskiy, Dmitry, priest. “Narrative Hermeneutics and its Significance for Ortho-
dox Biblical Scholarship. Part 2: The Narrative Turn and Narrative Hermeneutics”. Theological 

Herald, no. 3 (58), 2025, pp. 35–57 (in Russian). DOI: 10.31802/GB.2025.58.3.002

Abstract. The article is devoted to the description and analysis of methodological approaches of 
one of the key directions of modern narratology, narrative hermeneutics, as well as the assess-
ment of the possibility and productivity of using its principles and conceptual and terminological 
system in the context of Orthodox biblical scholarship. This section examines those trends in the 
field of humanitarian thought in the second half of the 20th century that resulted in the rehabili-
tation of narrative. It is noted that these processes took place both in creative and theoretical dis-
course. Special attention is paid to the analysis of those provisions of narrative hermeneutics that 
seem to be the most significant for their use in the context of biblical studies. The key principles of 
narrative hermeneutics are examined from epistemological, ontological, and ethical perspectives.

Keywords: Holy Scripture, hermeneutics, philosophical hermeneutics, biblical hermeneutics, 
narrative hermeneutics, narrative turn, narratology, biblical narrative, narrative.

The article was submitted on 1/22/2025; approved after reviewing on 2/15/2025



37Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Возвращение к нарративу 

В 1970-е гг. обсуждаемая нарративистами резкая оппозиция между ре-
альностью (отображённой в человеческом опыте) и повествованием 
ставится под вопрос. Вместо этого делается акцент на глубоком пере-
плетении опытного восприятия жизни и его повествовательной интер-
претации. По мнению ряда исследователей, эти тенденции и состав-
ляют суть явления, известного по названием «нарративный поворот»1.

Подобно антинарративным настроениям, возвращение к пове-
ствованию возникает первоначально в рамках художественного дис-
курса. Его реабилитация начинается с того, что французские писатели 
критикуют идеи сторонников антинарративного движения о само-
референциальности рассказа. Нарративисты выдвигают противопо-
ложный тезис: именно благодаря повествованию человек получает 
способность ориентироваться в реальном мире. Кроме того, именно 
благодаря тому, что мы интерпретируем свой опыт, используя нарра-
тивы культуры, наша жизнь представляет собой не хаос разрозненных 
фрагментов, а становится осмысленным целым. Мы становимся теми, 
кто мы есть, в процессе рассказывания историй о себе. В свою очередь, 
эта активность осуществляется в диалогическом отношении к исто-
риям, которые мы слышали. Иными словами, мы создаём себя и свою 
жизнь, пересказывая или оспаривая те нарративные модели, которые 
нам предлагает культурный контекст. Таким образом нарративисты 
не дискутируют напрямую с идеей радикального противопоставления 
мира, который существует «сам по себе», рассказу о нём. В первую оче-
редь, они сосредотачивают внимание на том, как при помощи нарра-
тива субъект создаёт осмысленный порядок. 

Яркий пример подобного подхода — творчество М. Турнье. По его 
мысли, способность создавать историю, миф, отличает человека от жи-
вотных. Мы обретаем «человеческую сексуальность, сердце и вообра-
жение только благодаря журчанию историй и калейдоскопу образов, 
которые окружают нас в колыбели и сопровождают до самой могилы»2, 

1 «Нарративному повороту» посвящено большое количество исследований. Со всей под-
робностью обсуждение кризиса повествования и возвращения к нему описывается в мо-
нографии: Meretoja H. The Narrative Turn in Fiction and Theory: The Crisis and Return of 
Storytelling from Robbe-Grillet to Tournier. Basingstoke, 2014. Х. Меретойа рассматривает 
нарративный поворот не только как явление, которое имело место в рамках теоретиче-
ского дискурса. По её мысли, возвращение к нарративу — это более широкий культур-
ный феномен, затронувший все сферы жизни человека.

2 Tournier M. The Wind Spirit: An Autobiography. Boston (Mass.), 1988. P. 158–159.



38 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

т. е. повествование формирует наше бытие в этом мире. Человеческая 
идентичность, согласно М. Турнье, есть во многом результат подобной 
нарративной активности. При помощи историй литература способна 
фиксировать и отображать наш опыт переживания реальности. Важ-
но отметить, что эти повествовательные модели возникают не в ваку-
уме. Автор создаёт их в диалоге с уже существующими в рамках куль-
туры моделями нарратива. 

Эту закономерность М. Турнье иллюстрирует в своём романе «Лес-
ной царь» (1970 г.). Именно в диалоге с культурными нарративами кон-
ституируется идентичность главного героя романа — Авеля Тиффожа. 
Он осмысляет себя и свою судьбу через призму преданий и легенд. С од-
ной стороны, это предание о св. Христофоре — древнем мученике, ко-
торый перенёс на своих плечах через бурный поток Христа, приняв-
шего облик ребёнка. С другой — о лесном царе, мифическом существе, 
которое похищало детей. Эта фигура наиболее известна по балладе Гёте 
«Лесной царь» (нем. «Der Erlkönig»). Всё, что видит и переживает Авель, 
он осмысляет через призму этих сюжетов. Иными словами, они пред-
лагают ему модель для формирования личного опыта и ориентации 
в мире. События Второй мировой войны, ситуация, в которой он ока-
зался, интерпретируется им в контексте мифической драмы борьбы 
света и тьмы. Именно так А. Тиффож воспринимает всё, что происхо-
дит с воспитанниками спецшколы в замке Кальтенборн, из которых 
нацистская пропаганда формирует отряды гитлерюгенд. Так оно ос-
мысляется героем через призму символических нарративов. Старые 
истории переписываются и перетолковываются с точки зрения совре-
менности. Так М. Турнье показывает, что культурный нарратив ожива-
ет всегда в конкретной ситуации. Иными словами, интерпретация од-
ного и того же сюжета всегда ситуативно обусловлена. Именно с этим 
связана амбивалентность образа Авеля. Он предстает перед самим со-
бой и перед читателем то в светлом амплуа детоносца, то в мрачной 
и жуткой ипостаси людоеда из Кальтенборна. 

Подобному постоянному переосмыслению подвергаются все нар-
ративы, не только личные, но и общекультурные. Прошлое постоянно 
пересказывается в связи с настоящим и будущим. Форма этого пере-
сказа зависит от исторического момента и культурной перспекти-
вы, в рамках которой интерпретатор осмысляет свой индивидуаль-
ный временно́й опыт. Это не означает, что жизнь человека состоит 
из одного непрекращающегося и целостного нарратива. Скорее, это 



39Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

«динамичное взаимодействие бесчисленных нарративных фраг-
ментов, которые образуют все новые и новые констелляции, всту-
пают в отношения соперничества, конфликта и диалога и подвер-
гаются бесконечным пересмотрам»3. 

Итак, по всей видимости писатели-нарративисты приближают-
ся к осознанию того, что нарративная интерпретация — это не просто 
когнитивная процедура. Создание историй напрямую влияет на наше 
существование в мире. Истории не виртуально, а реально конституи-
руют наше бытие. Наша жизнь — постоянный интерпретативный про-
цесс, в котором проживание опыта реальности и рассказ об этом опы-
те тесно переплетаются и взаимно определяют друг друга4. 

Нарративная герменевтика 

Ту работу по реабилитации нарратива, которую начали представите-
ли творческой интеллигенции, продолжили мыслители-теоретики. 
Благодаря их трудам художественные интуиции получили осмысле-
ние и выражение в понятиях и терминах словаря философии и фило-
логической науки. 

Со всей силой нарративная проблематика проявила себя в теоре-
тическом дискурсе в 1980-е гг. Предметом изучения учёных и мысли-
телей стало то, как именно повествование связано с понятиями субъ-
ективности и идентичности. Как именно нарратив формирует наше 
отношение к миру и к самому себе? Как соотносится нарратив и чело-
веческое «я»?

Большой вклад в разработку этой темы внесли мыслители и учё-
ные: Д. Брунер, А. Макинтайр, П. Рикёр, Ч. Тейлор. Благодаря их тру-
дам5 в рамках герменевтической традиции мысли возникло и начало 
развиваться новое направление — «нарративная герменевтика»6. Это 

3 Meretoja H. Narrative and Human Existence: Ontology, Epistemology and Ethics // New 
Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 101.

4 Интерес к тому, как люди строят свои жизненные истории при помощи прочитанных 
или услышанных ими нарративов, — довольно распространённая тема многих совре-
менных произведений, жанр которых можно обозначить как метанарративный роман.

5 Наиболее значимыми для нарративной герменевтики являются следующие моногра-
фии и статьи: Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 691–710; 
MacIntyre A. After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame (Ind.), 1984; Ricœur P. Temps 
et récit. Paris, 1983–1985; Taylor C. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. 
Cambridge (Mass.), 1989.

6 О том, что собой представляет нарративная герменевтика и какое место она занима-
ет среди нарратологических исследований, см.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding 



40 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

дисциплина на стыке философской герменевтики и нарратологии, 
которая делает главным предметом своего исследования роль, кото-
рую играет нарратив в акте понимания человеком мира и самого себя, 
а также рассматривает то, как человек конституирует свою идентич-
ность и окружающую культурную действительность при помощи сво-
ей врождённой способности рассказывать истории.

Нарративная герменевтика, согласно утверждению Х. Меретойа, 
имеет в основе положения, восходящие, с одной стороны, к традиции 
мысли Ф. Ницше, с другой — к философии Э. Гуссерля. Ницшеанская 
герменевтическая концепция делает акцент не только на том, что весь 
мир, с которым мы взаимодействуем, есть результат нашей интерпре-
тации7, но и на том, что интерпретация имеет перформативный харак-
тер, т. е. она всегда имеет отношение к власти, к действию и принима-
ет непосредственное участие в построении человеческой реальности, 
а также её формировании и преобразовании. В свою очередь, тради-
ция феноменологической герменевтики акцентирует на том, что по-
нимание — это человеческий способ бытия в мире воплощённых и ове-
ществлённых субъектов, которые находятся в процессе постоянного 
становления, протекающего во времени. «Вместе эти традиции обра-
зуют продуктивную основу для нарративной герменевтики, которая 
исследует нарративы как практики интерпретации. Эти практики су-
ществуют в отношениях диалога и борьбы в мире, а не просто в неко-
торой текстовой вселенной»8. 

Данная позиция была усилена в онтологической герменевтике 
М. Хайдеггера и Г.-Г. Гадамера, идеи которых также лежат в основе нар-
ративной герменевтики. Способность к интерпретации рассматривает-
ся мыслителями как базовая структура нашего сознания, изначальный 
способ бытия человека в мире9. Иными словами, это не только созна-
тельный акт ума или же особая духовно-интеллектуальная практика, 
направленная на извлечение таинственного смысла из произведения, 
но интерпретация начинается на дорефлексивном уровне. Воспринимая 
мир определённым образом, мы уже его интерпретируем и наделяем 

Narrative Hermeneutics // Storyworlds: A Journal of Narrative Studies. 2014. Vol. 6 (2). P. 1–27.
7 Ницше Ф. Воля к власти. Опыт переоценки всех ценностей. Москва, 2005. С. 281: «Фак-

тов не существует, а только интерпретации».
8 Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 99.
9 См.: Талалаева Е. Ю., Пронина Т. С. Понимание как универсальная герменевтическая сре-

да в философии Мартина Хайдеггера и Ханса-Георга Гадамера // Вестник ВГУ. Серия: Фи-
лософия. 2020. № 2. С. 118–123.



41Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

тем или иным смыслом10. Как говорили об этом М. Хайдеггер и Г.-Г. Га-
дамер, мы всегда понимаем «нечто как что-то» (нем. «Etwas-als-Etwas-
Verstehen»)11. Это означает, что реальность не дана нашему восприятию 
такой, какая она есть «сама по себе» или же «на самом деле»12, о чём так 
или иначе говорили представители эмпирико-позитивистской мысли 
и антинарративных течений. Реальность опосредуется языковым про-
токолом, который укоренён в нашем сознании. 

Развивая эти положения, нарративная герменевтика утвержда-
ет, что познание и понимание окружающего мира и самого себя — это 
всегда герменевтическая активность. Весь наш опыт имеет структуру 
интерпретации13. Именно благодаря герменевтической активности по-
знающий субъект конституирует сам себя и окружающую его культур-
ную действительность. Кроме того, поскольку мы ограничены рамками 
определённой культурно-исторической ситуации, непосредственного 
доступа к себе у нас не существует. Досемиотический, докультурный 
опыт восприятия реальности, о котором говорят позитивисты, нам 

10 Согласно этому широкому пониманию герменевтики, интерпретация является не «созна-
тельным актом ума», а скорее частью автоматизированных интерпретационных прак-
тик, которые в значительной степени ускользают от нашего сознания. См.: Meretoja H. For 
Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 98.

11 цит. по: Meretoja H. Narrative and Human Existence // New Literary History. 2014. Vol. 45 (1). 
P. 96.

12 Несмотря на то, что нарративная герменевтика не работает напрямую с сенсорным вос-
приятием, она отталкивается именно от того положения науки о сознании, согласно ко-
торому чувственный опыт воспринимающего субъекта обусловлен особенностями его 
ментального состояния (зачастую используется выражение «приватные ментальные со-
стояния» или термин «квалиа»). Иными словами, наше восприятие одних и тех же явле-
ний внешнего и внутреннего мира уникально, и говорить об объективности восприятия 
затруднительно уже на уровне элементарных психофизиологических процессов. Яркий 
пример — то, как мы воспринимаем цвет. Как писал по этому поводу Эрвин Шрёдин-
гер, «ощущение цвета невозможно объяснить в рамках объективной картины волн све-
та, имеющейся у физиков. А мог бы физиолог объяснить это, обладай он более полными 
знаниями о процессах, происходящих в сетчатке, и вызываемых ими нервных процес-
сах в зрительных нервных узлах и мозге? Я так не думаю. В лучшем случае мы бы полу-
чили объективные знания о том, какие нервные волокна возбуждаются и в каком соот-
ношении; вероятно, точно узнали бы процессы, которые они вызывают в определенных 
клетках мозга в те моменты, когда наш разум регистрирует ощущение желтого цвета 
в определенном направлении или области нашего поля зрения. Но даже такое подроб-
ное знание ничего не расскажет нам об ощущении цвета». См.: Шрёдингер Э. Разум и ма-
терия. Ижевск, 2000. С. 84.

13 См.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 10.



42 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

недоступен. Процесс самопонимания и созидания собственной иден-
тичности всегда опосредован «знаками, символами и текстами»14 куль-
турной традиции, ключевую роль среди которых играет именно нарра-
тив. Подобно языку он является тем протоколом, по законам которого 
мы воспринимаем самих себя и окружающий нас мир.  

Взаимодействие опыта и нарратива в концепции 
П. Рикёра 

Наиболее ярко идеи, положенные непосредственно в основу нарратив-
ной герменевтики, представлены в творчестве французского философа 
П. Рикёра. В своей работе «Время и рассказ» и «Я как другой» он разра-
батывает теорию нарративной субъективности. П. Рикёр показывает, 
как понимание того, кто мы есть, сама наша идентичность формиру-
ется в динамичном, протекающем во времени, процессе постоянной 
интерпретации собственного опыта в свете нарративов культуры. Так-
же он исследует то, как в процессе этой герменевтической активности 
трансформируются сами нарративные паттерны. Мы опираемся на них 
для того, чтобы придать форму нашему временно́му опыту и в резуль-
тате преобразуем их же в свете нового жизненного опыта15. 

Для того чтобы описать это диалектическое взаимодействие опы-
та и нарратива, П. Рикёр заимствует у Аристотеля понятие mimēsis 
(греч. μίμησις). По мысли французского философа, это герменевтиче-
ская операция, которую осуществляет наше сознание. Эта операция 
неоднородна. П. Рикёр выделяет и подробно характеризует три фазы 
её протекания. 

Mimēsis-Ι (префигурация) — это первичная обработка нашим со-
знанием тех данных, которые мы получаем, взаимодействуя с реально-
стью. Интерпретируя разнородный жизненный материал, мы находим 
в нём определённые закономерности, чтобы привести этот хаос впе-
чатлений в порядок. Сознание накладывает на полученный опыт кон-
цептуальную сетку: определяет структуру действия, наделяет проис-
ходящее первичным (у П. Рикёра символическим) значением, а также 

14 Ricœur P. From Text to Action: Essays in Hermeneutics II. Evanston (Ill.), 1991. P. 15.
15 В. В. Бабич, исследуя подробно описание этого процесса П. Рикёром, изображает его гра-

фически в виде спирали. Эта динамическая структура наглядно демонстрирует, как «нарра-
тив объединяет действия, характер и ценности в некое единство, синтезируя диалектиче-
ские оппозиции, определенные воплощением». См.: Бабич В. В. Нарративная идентичность 
и этический субъективизм // Контекст и рефлексия: философия о мире и человеке. 2023. 
Т. 12. № 3A–4А. С. 18.



43Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

устанавливает временные параметры. Согласно П. Рикёру, этот уро-
вень предпонимания необходим для того, чтобы перейти к повество-
ванию о происходящем, а потому его можно рассматривать как свое-
образный черновик, эскиз для предстоящего рассказа.

Mimēsis-II (конфигурация) — это мир повествования. То, что Ари-
стотель называл mythos (греч. «μῦθος» — «интрига» / «фабула»). Это нарра-
тивная структура, которая, по словам П. Рикёра, характеризуется завер-
шённостью, целостностью и протяжённостью. То временно́е несогласие 
опыта, которое всё ещё продолжает жить на уровне mimesis-I, приво-
дится на этом уровне к согласию при помощи нарративных шаблонов. 

Если сам опыт (первичное восприятие действительности на уров-
не mimesis-I) имеет структуру интерпретации, то культурные нарра-
тивы имеют структуру «двойной герменевтики», поскольку они явля-
ются интерпретациями опыта, который уже является интерпретацией 
реальности. Цель нарратива — сфокусировать наше внимание на от-
дельных аспектах опыта, указать на особо значимые связи между его 
элементами, подчеркнуть их уникальный статус.

Наконец, mimēsis-III (рефигурация) представляет собой акт ин-
терпретации произведения читателем. Читатель вступает в диалог 
с текстом, пытаясь выяснить, какое же послание ему передал автор. 
В процессе чтения он интегрирует нарратив в свой собственный мир, 
испытывает от этого определённые эмоции и под влиянием прочитан-
ного преобразует свою деятельность. На уровне mimesis-III происходит 
рефигурация темпорального опыта (mimesis-I), отображённого в тексте 
(mimesis-II), в результате чего возникает новый опыт (mimesis-I) и но-
вый нарратив (mimesis-II). И далее миметический цикл повторяется. 

Таким образом, повествование появляется на свет благодаря тому, 
что автор осмысляет временно́й опыт своей жизни, и оно возвращает-
ся к жизни посредством читателя, который прочитывает его через при-
зму своего опыта. 

«Герменевтический круг между рассказом и временем постоянно 
возрождается в круге, который образуется стадиями мимесиса»16. 

Миметическая модель позволяет П. Рикёру уйти от резкого про-
тивопоставления опыта проживания реальности нарративу, при по-
мощи которого мы якобы навязываем реальности значимый порядок. 
Нарративная герменевтика против идеи, согласно которой мы сначала 

16 Рикёр П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. Москва; Санкт-Петербург, 
1998. С. 93.



44 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

проживаем жизнь, а уже потом осмысляем свой опыт и подбираем 
для него подходящую форму рассказа. Она утверждает, что прожива-
ние опыта и рассказ об этом проживании переплетены друг с другом 
«в сложном движении взаимной детерминации»17. 

Элементы нарративизации появляются уже на уровне воспри-
ятия мира, как его первичная интерпретация. Наш опыт реальности 
имеет преднарративную структуру (это «эскиз», «черновик» нарра-
тива). Мы интерпретируем действительность по определённым пра-
вилам, которые получают логическое развитие в нарративе. Иными 
словами, осмысление событий через призму нарративных шаблонов 
(сюжетов) — это всего лишь диалектическое продолжение герменев-
тической активности на уровне mimesis-I, а не отдельно стоящая ког-
нитивная операция. Как замечает по этому поводу Х. Меретойа, «чело-
веческое существование “само по себе” включает процесс постоянной 
интерпретации и создания смысла, и поэтому проблематично устанав-
ливать оппозицию между проживанием и рассказыванием, предпола-
гая, что только последнее включает интерпретацию»18. 

Итак, нарративизация (в терминологии П. Рикёра «emploiment» — 
с фр. «осюжечивание») не фальсифицирует наш опыт реальности. Это 
есть не что иное, как творческая реорганизация или реконструкция на-
шего бытия на ином миметическом уровне. Содержанием этой операция 
является «схватывание вместе» опыта и событий. Её цель — объединить 
согласие и несогласие, порядок и беспорядок, которые характеризуют 
наш опыт19, поэтому между нарративами и опытом восприятия мира 
нет разрыва. Наше восприятие мира изначально глубоко нарративно20. 
Следовательно, уместно говорить о существовании интерпретацион-
ного континуума, который «простирается от базовой интерпретаци-
онной структуры чувственного восприятия до более сложных смысло-
образующих практик, таких как нарративные интерпретации опыта»21.

17 Meretoja H. Narrative and Human Existence // New Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 96.
18 Ibid. P. 97.
19 Подробнее о том, как П. Рикёр представляет себе протекание этой герменевтической 

операции, см.: Барицкий Д. , свящ. Генезис библейского нарратива через призму фило-
софской герменевтики П. Рикёра // БХД. 2024. № 1 (21). С. 188–207.

20 Здесь необходимо сделать существенную оговорку. Утверждение нарративной герменев-
тики, что весь наш опыт имеет интерпретационную структуру, «не означает, что весь опыт 
имеет повествовательную структуру». См.: Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 
2016. Vol. 8 (1). P. 103.

21 Meretoja H. Narrative and Human Existence. P. 98.



45Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Опыт реального и Трансцендентное

Итак, нарративная герменевтика подчёркивает и объясняет связь меж-
ду опытом проживания реальности и нарративом. Но связан ли опыт 
проживания реальности с самой реальностью? Насколько нарратив-
на сама жизнь? Можем ли мы доказать, что наше сознание не играет 
с нами шутку, скрывая от нас при помощи повествования бессмыслен-
ность и хаотичность происходящего вокруг? Т. е. не является ли миме-
тическая деятельность грандиозной фальсификацией, на чём настаи-
вали антинарративисты? Ответ на этот вопрос П. Рикёр предлагает, 
опираясь на учение блж. Августина о времени. 

Французский мыслитель акцентирует на важной закономерности, 
которую сформулировал христианский богослов: чем сильнее intentio 
(«напряжение») человеческого духа, тем больше distentio animi («растя-
жение души»). Иначе говоря, чем сосредоточенней мы вглядываемся 
в свой временно́й опыт, чтобы создать на его основании единую, свя-
занную историю, тем масштабнее и детальнее открывается нашему вну-
треннему взору картина темпорального рассеяния фактов этого опыта. 
И наоборот, разнородные события, которые произошли в разное время 
и в разных местах, мы схватываем единомоментно. Мы видим связь 
между ними, а потом на основании этого рассказываем историю. Так, 
благодаря способности к intentio духа наше сознание приводит времен-
но́е несогласие к согласию.

П. Рикёр отмечает, что здесь блж. Августин очень близко подхо-
дит к теме соотношения времени и вечности. 

«В сущности, вся диалектика intentio–distentio, присущая самому вре-
мени, возобновляется под знаком противоположности между веч-
ностью и временем»22. 

Для блж. Августина вечность связана с мыслью о Божественном 
Слове, в котором «ничто не преходит, но пребывает как настоящее 
во всей полноте»23. В свою очередь, intentio духа — это сосредоточенность 
на Слове, в Котором содержится вся полнота смысла и актуальность 
настоящего, поэтому именно в этой реальности рассеянные во време-
ни и пространстве вещи присутствуют единомоментно. Здесь они об-
ретают подлинный смысл, а также становится очевидной связь между 

22 Рикёр П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. Москва; Санкт-Петербург, 
1998. С. 38.

23 Aurelius Augustinus. Confessio XI, 11, 13 // CCSL. 27. P.  201. Рус. пер.: Августин Аврелий. Ис-
поведь [XI, 13]. Москва, 1992. С. 165.



46 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

ними. Другими словами, именно в intentio духа рассеянный во време-
ни опыт человека становится логосным. Он углубляется, получает свя-
занность, наполненность, осмысленность. Мы видим реальность та-
кой, «какая она есть на самом деле», т. е. в замысле Творца. Это взгляд 
на нашу реальность из вечности. Предвосхищение эсхатологического 
момента «ныне», в котором, по слову ап. Павла, будут испытаны огнём 
все наши дела24, в котором откроется полнота замысла Творца о нашей 
жизни и событиях, её наполнявших25. 

Итак, для того, чтобы установить связь между реальностью и опы-
том её проживания, П. Рикёр ссылается на богословский аргумент. 
Мы воспринимаем эту жизнь опосредованно. С одной стороны, по-
средством знаков, символов и текстов, с другой — посредством Боже-
ственного Логоса, в свете Которого мы получаем возможность читать 
и творить истории о реальности26. Именно вера в генетическую связь 
нашего духа со Словом Божиим, вера в то, что между ними существу-
ют отношения конгруэнтности, обеспечивает существование подоб-
ных отношений между сознанием человека и течением жизни. И даже 
если некоторые истории бывают ложными и искажают действитель-
ность, есть подлинная история о жизни. И доступна она становится нам 

24 1 Кор. 3, 13–15: «… Каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне от-

крывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. У кого дело, которое он стро-

ил, устоит, тот получит награду. А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем, 
сам спасется, но так, как бы из огня».

25 Подробнее об этом см.: Барицкий Д., свящ. Генезис библейского нарратива через призму 
философской герменевтики П. Рикёра // БХД. 2024. № 1 (21). С. 202–205.

26 В. Н. Лосский связывает динамику духовной жизни с возрастанием в познании Бога, 
с пребыванием в Божественном свете, а также с возрастанием «сознательности» (тер-
мин В. Лосского), которая на языке восточных аскетических авторов называется «по-
знание» / «ведение» (gnosis). См.: Лосский В. Н. Боговидение. Москва, 2003. С. 283: «Если 
жизнь во грехе иногда бывает нарочито бессознательной <…>, жизнь в благодати есть 
непрестанное углубление сознания, опытное возрастание в Божественном свете». Оче-
видно, что эта сознательность касается всех аспектов человеческой деятельности, в том 
числе и работы нашего мышления. Как пишет В. Н. Лосский, «Божественный свет стано-
вится основой нашего сознания: в нем мы познаем Бога и познаем самих себя» (Там же. 
С. 295). Благодать просвещает наш ум и влияет на то, как мы структурируем опыт сво-
ей жизни, как мы рассказываем истории, как мы их интерпретируем. Каждая герменев-
тическая операция осуществляется в Божественном свете и имеет своим содержанием 
соотнесение предмета интерпретации с Высоким Смыслом, с Богом. Будучи озаренным 
светом благодати, ум человека начинает видеть свет Божественного Слова в разрознен-
ных фактах своего временно́го опыта (как говорится об этом в Писании, во свете Твоем 
узрим свет (Пс. 35, 10)). События жизни, которые до этого могли казаться ему случайны-
ми и бессмысленными, являют глубокий смысл.



47Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

тогда, когда мы обращаемся к её подлинному Автору — Тому, кто Один 
может дать свет нашему разуму и наполнить смыслом происходящее.  

Реинтерпретация и диалог

Через призму этой «тройной герменевтики»27 представители нарра-
тивной герменевтики предлагают взглянуть на формирование нар-
ративной идентичности действующего субъекта. Это формирование 
представляется как нескончаемый динамичный процесс, растяну-
тый во времени. Мы непрерывно реинтерпретируем и пересказываем 
свой прошлый опыт с точки зрения настоящего, связывая его с опы-
том, через который проходим в данный момент, а также с точки зре-
ния предвосхищаемого нами будущего. 

В терминах модели П. Рикёра эта означает, что восприятие реаль-
ности (mimesis-I) трансформируется в литературные и исторические 
нарративы (mimesis-II). В свою очередь, эти нарративы переосмысля-
ются в новой ситуации и в таком рефигурированном виде становятся 
частью опыта познающего субъекта (mimesis-III). После этого цикл по-
вторяется. Точка завершения миметического цикла постоянно смеща-
ется по отношению к той, в которой этот цикл начинается. Причём это 
смещение не только хронологическое, но и семантическое. Читатель 
(даже если он с автором одно и то же лицо) всегда по-новому осмыс-
ляет опыт, зафиксированный в тексте, и таким образом переписывает 
историю, устанавливает в ней новые значимые связи. А потому умест-
нее говорить не о герменевтическом круге, а о герменевтической спи-
рали, для которой характерен процесс семантического приращения (в 
терминологии П. Рикёра — «иконического приращения»). 

Подобная структура интерпретации опыта, в ходе которой фор-
мируется нарративная идентичность, позволяет критически дистан-
цироваться от идеи, что эта идентичность имеет стабильное ядро. Ведь 

27 Х. Меретойа так объясняет выражение «тройная герменевтика»: «Я предлагаю, что если 
мы начнем с ключевого герменевтического инсайта, согласно которому опыт всегда име-
ет структуру интерпретации, то нарративы можно представить как имеющие структуру 
“двойной герменевтики”. Сплетая опыт в связные рассказы, нарративы дают интерпрета-
ции уже имеющегося опыта; и когда мы (пере)интерпретируем наш повседневный опыт, 
(нарративные) идентичности и жизненные планы в свете культурных нарративов (напри-
мер, литературных или исторических), это приводит к сложному взаимодействию между 
нарративными интерпретациями, которое можно охарактеризовать в терминах “трой-
ной герменевтики”». См.: Meretoja H. Philosophical Underpinnings of the Narrative Turn in 
Theory and Fiction // The Travelling Concepts of Narrative. Amsterdam; Philadelphia (Pa.), 
2013. (Studies in Narrative; 18). P. 104–105.



48 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

«опыт всегда “превышает” повествование и новый опыт постоянно бро-
сает вызов нашим повествовательным интерпретациям»28. Как пишет 
об этом П. Рикёр, «нарративная идентичность не является стабильной 
и бесшовной идентичностью. Как можно сочинить несколько сюжетов 
на тему одних и тех же происшествий (которые, таким образом, не сто-
ит называть одними и теми же событиями), так и о нашей жизни всег-
да можно сплести разные, даже противоположные сюжеты»29, т. е. ядро 
нашей нарративной идентичности пластично. В разные периоды жиз-
ни оно может приобретать разные формы. Всё зависит от того, какие 
истории мы рассказываем о себе и как мы это делаем. 

Это означает, что наша жизненная история наполняется смыслом 
ретроспективно. В отличие от тезиса антинарративистов о возможно-
сти «чистого» и непосредственного восприятия реальности в насто-
ящий момент, нарративная герменевтика утверждает, что смысло-
вая глубина и полнота полученных данных открывается постепенно 
в результате пересказов-переинтерпретаций30. Как заметил по это-
му поводу Д. Брунер, «жизнь — это не то, “как было”, но как проинтер-
претировано и переинтерпретировано, рассказано и пересказано»31. 
Важно отметить, что подобная переинтерпретация не обязательно 
фальсифицирует опыт восприятия реальности, но, напротив, может 

28 Meretoja H. Narrative and Human Existence: Ontology, Epistemology and Ethics // New 
Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 97.

29 Ricœur P. Time and Narrative. Vol. 3. Chicago (Ill.), 1988. P. 248.
30 Это, в свою очередь, является ответом на вопрос, насколько момент «сейчас» доступен 

нам в чистом виде, в том числе, изолированно от прошлого и будущего. С точки зре-
ния нарративной герменевтики, переживание настоящего момента является синтети-
ческим. Мы не можем воспринимать его сам по себе, изолированно от прошлого и бу-
дущего. Как прошлое, так и будущее всегда присутствуют в настоящем. Они даны нам 
или в виде воспоминаний, или в виде предчувствий. Эта идея встречается еще у блж. 
Августина, по мысли которого «есть три времени: настоящее прошедшего, настоящее 
настоящего и настоящее будущего. Некие три времени эти существуют в нашей душе, 
и нигде в другом месте я их не вижу» (Aurelius Augustinus. Confessio XX, 26. Рус. пер.: Ав-

густин Аврелий. Исповедь. Москва, 1992. С. 170). Как замечает по этому поводу Х. Ме-
ретойа, «прошлое и будущее всегда пронизывают настоящее, даже когда оно впервые 
переживается, что делает проблематичной идею непосредственно данного настоящего 
опыта. Впоследствии лишь небольшая часть опыта организуется в нарративы, что сопут-
ствует процессу воспоминания: и нарратив, и память избирательны, и то, что может быть 
интегрировано в нарратив, легче запомнить, чем отдельные переживания». См.: Meretoja 

H. Philosophical Underpinnings of the Narrative Turn in Theory and Fiction // The Travelling 
Concepts of Narrative. Amsterdam; Philadelphia (Pa.), 2013. P. 105.

31 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 708.



49Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

способствовать более ясному пониманию и глубокому проникнове-
нию в смысл произошедшего32.

Окружённые сетью культурных повествований, мы осмысляем 
свой опыт через их призму. Они помогают нам в конституировании 
себя. Однако это работает и в обратную сторону. На основе общепри-
нятых моделей, но уже с учётом своего опыта мы создаём новые уни-
кальные истории. Как писал об этом Д. Брунер, 

«подражание между так называемой жизнью и нарративом име-
ет двойную связь <…>. Нарратив имитирует жизнь, жизнь имити-
рует нарратив»33. 

Получается, что реинтерпретация имеет структуру диалога. Мы ве-
дём беседу с историями: вслушиваемся в них, задаём им вопросы, при-
меряем на себя, отталкиваясь от полученных ответов, созидаем новые 
истории. Иными словами, мы не просто повторяем истории, мы их всег-
да восполняем, творчески переосмысливаем, чтобы создать на их ос-
новании что-то новое. 

Этот процесс нарративной реинтепретации, в которой субъект 
созидает себя, бесконечен. Это непрекращающиеся циклы, которые 
«можно рассматривать как динамическое взаимодействие бесчислен-
ных повествовательных фрагментов, образующих все новые созвез-
дия, которые вступают в отношения соревнования, конфликта и диа-
лога и подвергаются бесконечным пересмотрам»34. 

Несмотря на то, что повествовательные фрагменты, которые при-
нимают участие в этом диалоге, могут противоречить друг другу, выгля-
деть разобщёнными, результатом этой беседы является единая ткань 
культурной традиции35. Она есть не что иное, как след того диалога, 

32 См.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 16. Рус. пер.: «На самом деле самое реальное не обязательно даётся в непо-
средственном опыте. Скорее, зачастую временная, то есть интерпретативная, дистанция 
является средством более чёткого и сложного понимания; это может помочь нам уви-
деть реальность более ясно». 

33 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 692.
34 Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 105.
35 Пример того, как при помощи понятийного аппарата нарративной герменевтики мож-

но описать процесс формирования христианской экзегетической традиции см.: Бариц-

кий Д., свящ. Генезис и развитие христианской экзегетической традиции через призму 
феноменологической герменевтики П. Рикёра // БХД. 2025. № 1 (25). С. 151–177.



50 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

который субъект ведёт с нарративами, вернее сказать, с другими субъ-
ектами посредством нарративов36. 

Взгляд на формирование нарративной идентичности через при-
зму понятия диалога прекрасно подчёркивает двойственность стату-
са субъекта. С одной стороны, подобный подход предполагает его сво-
боду и активное смыслотворчество. С другой, он отдаёт должное и тем 
культурным феноменам, которые воздействуют на субъект и социаль-
но детерминируют его. Благодаря ситуации диалога, субъект в одно 
и то же время и свободен, и обусловлен37.

Рассказывать — значит действовать 

Подобно антинарративистам, сторонники нарративной герменевти-
ки указывают и на этические следствия своей точки зрения. Однако, 
в отличие от оппонентов, они подчёркивают этически значимый по-
тенциал нарратива38. 

Согласно традиции ницшеанской и феноменологической герме-
невтики, интерпретация не просто репрезентация, это перформатив-
ный акт. Толкования подобны действиям39. Они имеют материальные 
эффекты в окружающем мире: или созидают, или разрушают действи-
тельность40. Яркий пример в романе М. Турнье: миф, созданный на-
цистской Германией. 

36 Важно отметить, что нарративная герменевтика предлагает понимать этот диалог не столь-
ко в терминах интертекстуальности Ю. Кристевой, но в терминах интерсубъективности 
М. М. Бахтина. См.: Meretoja H. The Narrative Turn in Fiction and Theory: The Crisis and Return 
of Storytelling from Robbe-Grillet to Tournier. Basingstoke, 2014. P. 20, 131–137.

37 Как замечает Х. Меретойа, «культурные сети нарративов существуют только через ин-
дивидуальные интерпретации, а индивидуальные субъекты, в свою очередь, конститу-
ируются по отношению к культурным нарративным сетям. Это двусторонняя взаимная 
связь. Данная перспектива позволяет нам избегать овеществления социальных систем 
и учитывать как агентность, так и социально обусловленную природу субъективности». 
См.: Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8 (1). P. 105.

38 Фундаментальное исследование, посвящённое этой теме, см.: Meretoja H. The Ethics of 
Storytelling: Narrative Hermeneutics, History, and the Possible. New York (N. Y.), 2018.

39 Важно отметить, что «представление о нарративе как о форме действия и взаимодей-
ствия не обязательно исключает идею репрезентации; но оно обеспечивает другой фо-
кус, который позволяет нам признать нарратив как форму жизни в смысле Витгенштей-
на или как неотъемлемую часть исторических миров в герменевтическом смысле». См.: 
Brockmeier J. , Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 11.

40 См.: Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds. 2016. Vol. 8(1). P. 107. Рус. пер.: «В мыш-
лении Ницше, Хайдеггера, Гадамера, Рикёра и Бахтина интерпретация имеет именно 



51Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Этот аспект взаимодействия нарратива и реальности отличает 
представителей анти- и нарративной позиции. Если для первых человек 
либо интерпретирует мир, либо его изменяет, то для вторых интерпре-
тация самым тесным образом связана с тем, как «я» взаимодействует 
с действительностью. И напротив, то, как действует субъект, неизбеж-
но отражается на том, как он думает о мире. В связи с этим важно ука-
зать на ряд моментов.

Подобно тому, как язык определяет границы моего мира, так и нар-
ративы, которые получают распространение в тех или иных культур-
ных мирах, определяют пространство возможного опыта. Как заме-
чает по этому поводу Д. Брунер, «“Жизнь” в этом смысле есть та же 
разновидность конструкции человеческого воображения, что и “нар-
ратив”. Она сконструирована людьми посредством активного рацио-
нализирования, того самого рационализирования, с помощью которо-
го мы конструируем нарративы»41. Соответственно, окружающий нас 
«шелест историй» устанавливает систему правил, согласно которым 
действуют субъекты. Их мышление, чувства, слова и поступки подчи-
няются кодексу, заданному той или иной мифологической системой. 

Весьма интересную иллюстрацию этого принципа находим в статье 
М. Фримена. Он рассказывает историю своей матери. Женщина стра-
дала деменцией — болезнью, по мере развития которой мозг перестает 
выполнять функции, связанные с мышлением, памятью, вниманием, 
координацией движений. Продолжительное время учёный наблюдал 
протекание болезни. В результате М. Фримен пришёл к однозначно-
му выводу: отсутствие нарративного восприятия мира имеет серьёз-
ные последствия для самого существа человека. На ранних фазах раз-
вития деменции наблюдалось движение «за пределы самосознающего 
нарративного “я”»42. И результатом ослабления нарративной идентич-
ности была «беспрецедентная бессознательная, даже экстатическая 
связь с миром»43. Однако этот эффект был недолговечным. По мере 
того, как болезнь прогрессировала, нарративное «я» уменьшалось. 
А вместе с ним уменьшалась и глубина связи с реальностью. Выводы, 

перформативный характер, поскольку интерпретации не представляют, а напротив, кон-
ституируют социальную реальность».

41 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 692.
42 Freeman M. Why Narrative is Here to Stay. A Return to Origins // The Travelling Concepts of 

Narrative. Amsterdam; Philadelphia (Pa.), 2013. P. 44.
43 Ibid.



52 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

к которым приходит М. Фримен, трагичны: потеря нарративной иден-
тичности во многом тождественна уничтожению агентности субъекта. 

«Вместо чувственно насыщенного опыта может возникнуть свое-
го рода экзистенциальный вывих. Настоящий момент полностью 
лишается смысла и значения. Это, в свою очередь, говорит о том, 
что нарративное знание, вместо того чтобы рассматриваться как “на-
вязывание” опыта, которым его часто считают, должно рассматри-
ваться как жизненно важная составляющая той отличительной ре-
альности, которую мы называем “человеческой”»44.

Если пренебрежение нарративами приводит к потере себя, то вни-
мание к ним служит своеобразным инструментом самосозидания, а так-
же средством сопротивления навязываемой действительности или же 
тёмным сторонам собственной природы. Культурные нарративы словно 
предоставляют человеку банк моделей смыслообразования, т. е. откры-
вают ему возможность быть тем, кем он не может быть в своем непо-
средственном социальном окружении. «Человек есть то, что он чита-
ет», — замечал по этому поводу И. Бродский45. 

Кроме того, нарратив открывает человеку возможность осмысли-
вать свою жизнь и, таким образом, брать за неё ответственность. Дру-
гими словами, нарративно-структурированная жизнь зачастую более 
осмысленна, а потому и более эффективна, и целесообразна. Возвра-
щаясь к событиям прошлого, рассматривая их с новых позиций, от-
крывая в них новые стороны, устанавливая между ними новые при-
чинно-следственные связи, одним словом, переинтерпретируя их, 
мы получаем возможность глубже вникнуть в смысл произошедше-
го. Тем самым мы в большей степени упорядочиваем свою жизнь. 
Если подобного переосмысления нет, то наш временно́й опыт рискует 

44 Freeman M. Why Narrative is Here to Stay. A Return to Origins. P. 44. Подобные случаи опи-
сываются и в художественной литературе, содержащей метанарративный дискурс. Инте-
ресный пример находим в романе Д. Франк «Слепота сердца». Опасаясь за свою жизнь 
и жизнь своего ребёнка во время фашистского геноцида евреев, девушка по имени Хе-
лен перестаёт рассказывать малышу истории о своём прошлом. В результате она теря-
ет связь между тем, что есть, и тем, что было. Хелен переживает глубокое чувство утраты 
себя. В свою очередь, это рождает в ней ощущение того, что она больше не может быть 
матерью. Так автор подчёркивает, что именно рассказы о прошлом дают нам возмож-
ность быть теми, кто мы есть, в настоящем.

45 Д. Брунер в связи с этим пишет: «Мы становимся теми автобиографическими нарратива-
ми, в которых мы “рассказываем о” наших жизнях. И обусловленные культурной оформ-
ленностью <…> мы также становимся вариантами канонических форм культуры». См.: 
Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 694.



53Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

развалиться на части, а наша жизнь — превратиться в серию несвязан-
ных эпизодов-переживаний. 

Однако необходимо отметить, что в целом сторонники нарратива 
рассматривают повествование как этически сложное явление. Практи-
ка свидетельствует, что переосмысление опыта своей жизни не делает 
нас более этичными и осмысленными автоматически. 

С одной стороны, герои могут демонстрировать высокую сте-
пень нравственного сознания, способность к глубокой саморефлексии, 
но при этом не проживать свою жизнь как связанную историю и даже 
противиться этому опыту. Яркий пример — герой романа Ж.-П. Сартра 
«Тошнота» Антуан Рокантен, а также герой романа Р. Музиля «Человек 
без свойств» Ульрих. С другой стороны, не всегда нарративизация дей-
ствительности, а также переосмысление опыта при помощи повество-
вания приводят к этически приемлемым с точки зрения общечелове-
ческих ценностей результатам. Нарративное мышление не является 
гарантом того, что человек будет ответственно и осмысленно подхо-
дить к своей жизни. Порой именно нарратив становится инструмен-
том власти и подавления. Яркий пример тому — нацистская и больше-
вистская мифологии. Иными словами, нарративы становятся опасными 
как на личном, так и на общественном уровне, когда их овеществляют 
и представляют как неоспоримую истину.

На этом основании представители нарративной герменевтики 
приходят к выводу о том, что отношение к нарративу должно быть 
критическим. С одной стороны, мы не можем жить без повествований. 
Это врождённый способ взаимодействия с реальностью. Мы нуждаем-
ся в них. Они дают нам модели для осмысления нашей жизни. Одна-
ко, с другой стороны, мы должны подвергать эти модели критической 
рефлексии. Об этом нас предупреждает П. Рикёр: 

«Современный человек не может ни избавиться от мифа, ни при-
нять его за чистую монету. Миф всегда будет с нами, но мы всегда 
должны подходить к нему критически»46. 

Если мы не будем это учитывать, если будем слепо доверять нар-
ративу, воспринимать его как саму реальность (или как опыт прожи-
вания реальности), а не её интерпретацию, мы рискуем заблудиться 
и потерять свою идентичность в мифологическом пространстве. Ис-
чезнет сам субъект, который формируется благодаря нарративу лишь 
отчасти. Это неизбежно приведёт к потере этической стабильности, 

46 Ricœur P. Myth as the Bearer of Possible Worlds // Ricoeur Reader: Reflection and Imagination / 
ed. M. Valdes. New York (N. Y.), 1991. P. 485.



54 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

как, например, это произошло в тоталитарных системах XX столетия, 
которые подменяли реальность мифом47. 

Итак, сама по себе форма повествования не делает его ни этич-
ным, ни неэтичным. Этически значимым является осознание субъектом 
той роли, которую нарратив играет в организации его опыта. Мы мо-
жем критически осмысливать, как те или иные повествования опре-
деляют наше самопонимание и регулируют взаимодействие с други-
ми людьми, как они формируют нашу культуру и нашу практическую 
деятельность. 

***

Подведём промежуточный итог. Как в художественном, так и в теоре-
тическом дискурсе мы встречаемся с аргументацией в поддержку нар-
ратива. Повествование — это не просто когнитивный инструмент, при-
званный создавать искусственные порядки в мире хаоса и беспорядка 
и тем самым фальсифицировать реальность. Нарратив имеет онтоло-
гический статус. Способность создавать историю — это базовая спо-
собность человека. Как говорит Д. Брунер, «мы, по-видимому, не име-
ем иных способов описания “прожитого времени” кроме как в форме 
нарратива»48. Взаимодействуя с реальностью, наше сознание неизбеж-
но интерпретирует её в категориях повествования. Сам наш опыт уже 
имеет преднарративную структуру, т. е. проживание жизни и рассказ 
об этом проживании тесно переплетены друг с другом. 

Это утверждение избегает резкого противопоставления жизни 
и нарратива, равно как и их отождествления. Нарративная герменев-
тика предполагает, что между опытом и повествованием существу-
ют напряжённые отношения. П. Рикёр рассматривает эти отношения 
как диалектическое взаимодействие, которое протекает в пространстве 
интерпретационного континуума. Содержание этой герменевтической 
активности он изображает как переход с одного миметического уров-
ня на другой (mimesis-I, mimesis-II, mimesis-III). Процесс нарративной 

47 Как замечает по этому поводу Х. Меретойа, «проблематично проводить резкую оппози-
цию между проживанием и рассказом, но не менее проблематично просто отождест-
влять их друг с другом, поскольку такое отождествление подрывает возможность этиче-
ски оценивать и обсуждать различные нарративные интерпретации опыта. Только если 
мы призна́ем характер нарративов как интерпретаций, мы сможем провести различие 
между нарративами и тем, что они интерпретируют или о чем рассказывают (опыт, со-
бытия), и признать, что каждый нарратив может быть оспорен и рассказан иначе». См.: 
Meretoja H. Narrative and Human Existence // New Literary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 
103–104.

48 Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. Vol. 71 (3). P. 692.



55Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

интерпретации начинается уже на уровне взаимодействия с реально-
стью. Он получает логическое развитие в литературном нарративе, где 
воплощается в виде сюжета, а после и в интерпретации этого сюжета 
на основе нового опыта взаимодействия с реальностью. 

Подобный цикл, по мнению П. Рикёра, находится в основе само-
созидания познающего субъекта, а также в основе созидания культур-
ной традиции. Мы формируем собственную идентичность в ситуации 
диалога: с одной стороны, мы реинтерпретируем собственный опыт 
в свете нарративных шаблонов культуры, с другой, с учётом этого опы-
та трансформируем те нарративные шаблоны, которые нам предлага-
ет культурная традиция. Таким образом, и наша собственная идентич-
ность, и образ той культуры, которая нас окружает, — всё это результат 
герменевтической активности, имеющей преимущественно нарратив-
ный характер. 

Для нас принципиально важным положением нарративной гер-
меневтики П. Рикёра является её выход в область трансцендентного. 
Способность создавать нарратив — это способность осмыслять и ре-
презентовать свой рассеянный во времени опыт как единое связанное 
целое. Обращаясь к блж. Августину, П. Рикёр подчёркивает, что такая 
возможность открывается рассказчику благодаря тому, что он спосо-
бен созерцать прошлое и будущее в настоящем моменте. У блж. Авгу-
стина этот настоящий момент отождествляется с реальностью Боже-
ственного Слова. Пребывающий в Нём получает возможность взглянуть 
на события истории в перспективе Вечности. Именно Слово сообща-
ет рассеянным во времени событиям логосность, т. е. осмысленность 
и порядок. Сама наша склонность облекать опыт в связанный рассказ 
рассматривается как подражание Логосу. Подлинный нарратив возмо-
жен в той степени, в какой рассказчик причастен этой Божественной 
реальности. Напротив, фальсификация реальности и опыта её прожи-
вания начинается именно тогда, когда эта связь ослабевает.

Озвученные положения нарративной герменевтики имеют важные 
этические последствия. Нарратив — это, ко всему прочему, перформа-
тивный акт. Та нарративная стратегия интерпретации реальности, ко-
торой придерживается субъект, непосредственно отражается на том, 
как он взаимодействует с миром. Повествование имеет силу созидать 
и разрушать. В этой ситуации этически значимой позицией является 
не столько выбор конкретного нарратива, которому будет подчинена 
жизнь субъекта, сколько осознание того, что способность создавать исто-
рию есть лишь функция сознания, помогающая нам ориентироваться 



56 СВЯщ ЕННИК Д МИ Т РИй Б А РИц КИй

в этой жизни49. Этически значима лишь установка субъекта действия. 
Говоря об этом в терминах богословия блж. Августина, этически значи-
мо будет то, какую позицию занимает рассказчик относительно Боже-
ственного Логоса, созерцание Которого дает импульс к рождению ос-
мысленного и уместного в конкретной ситуации нарратива. 

Теперь, когда основные положения нарративной герменевтики 
описаны, появляется возможность через призму этой методологиче-
ской установки взглянуть на христианскую традицию интерпретации 
текста Священного Писания. Основной вопрос: насколько подобная 
парадигмальная прививка будет продуктивна? В частности, каким 
описательным потенциалом в области христианской экзегезы может 
обладать понятийно-терминологический аппарат нарративной герме-
невтики, какие новые направления исследований он открывает, какие 
вопросы решает и какие проблемы ставит.

Продолжение следует

Источники

Aurelius Augustinus. Confessio // CCSL. T. 27. P. 1–273.

Августин Аврелий. Исповедь. Москва: Республика, 1992.

Литература

Барицкий Д., свящ. Генезис библейского нарратива через призму философской герме-
невтики П. Рикёра // Библия и христианская древность. 2024. № 1 (21). С. 188–207.

Барицкий Д., свящ. Генезис и развитие христианской экзегетической традиции через призму 
феноменологической герменевтики П. Рикёра // Библия и христианская древность. 
2025. № 1 (25). С. 151–177.   

Бабич В. В. Нарративная идентичность и этический субъективизм // Контекст и рефлексия: 
философия о мире и человеке. 2023. Т. 12. № 3A–4А. С. 14–24.

Лосский В. Н. Боговидение. Москва: АСТ, 2003.

Ницше Ф. Воля к власти. Опыт переоценки всех ценностей. Москва: Культурная революция, 
2005.

Рикёр П. Время и рассказ. Т. 1. Интрига и исторический рассказ. Москва; Санкт-Петербург: 
Университетская книга, 1998. 

49 См.: Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds. 2014. 
Vol. 6 (2). P. 16. Рус. пер.: «Мы видим в этом ключевую задачу нарративной герменевти-
ки: показать, что опыт сам по себе предполагает постоянную интерпретацию и что наши 
нарративные самоинтерпретации и культурные рамки, в которых мы запутались, в пер-
вую очередь влияют на то, как мы воспринимаем вещи».



57Н А РРАТ ИВН А Я Г ЕРМЕНЕВ Т ИК А И ЕЁ ЗН АЧЕНИЕ

Талалаева Е. Ю., Пронина Т. С. Понимание как универсальная герменевтическая среда 
в философии Мартина Хайдеггера и Ханса-Георга Гадамера // Вестник ВГУ. Серия: 
Философия. 2020. № 2. С. 118–123.   

Шрёдингер Э. Разум и материя. Ижевск: НИЦ «Регулярная и хаотическая динамика», 2000.

Brockmeier J., Meretoja H. Understanding Narrative Hermeneutics // Storyworlds: A Journal of 
Narrative Studies. 2014. Vol. 6 (2). P. 1–27.     

Bruner J. Life as Narrative // Social Research. 2004. 71 (3). P. 691–710.

Freeman M. Why Narrative is Here to Stay. A Return to Origins // The Travelling Concepts of 
Narrative / ed. M. Hyvärinen, M. Hatavara, L.-C. Hydén. Amsterdam; Philadelphia (Pa.): 
John Benjamins Publishing Company, 2013. (Studies in Narrative; vol. 18). P. 43–61.

MacIntyre A. After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame (Ind.): Univ. of Notre Dame 
Press, 1984.

Meretoja H. Philosophical Underpinnings of the Narrative Turn in Theory and Fiction // The 
Travelling Concepts of Narrative / ed. M. Hyvärinen, M. Hatavara, L.-C. Hydén. Amster-
dam; Philadelphia (Pa.): John Benjamins Publishing Company, 2013. (Studies in Narra-
tive; vol. 18). P. 93–117. 

Meretoja H. The Narrative Turn in Fiction and Theory: The Crisis and Return of Storytelling 
from Robbe-Grillet to Tournier. Basingstoke: Palgrave, 2014. 

Meretoja H. Narrative and Human Existence: Ontology, Epistemology and Ethics // New Liter-
ary History. 2014. Vol. 45 (1). P. 89–109.

Meretoja H. For Interpretation // Storyworlds: A Journal of Narrative Studies. 2016. Vol. 8 (1). 
P. 97–117. 

Meretoja H. The Ethics of Storytelling: Narrative Hermeneutics, History, and the Possible. New 
York (N. Y.): Oxford University Press, 2018.  

Ricœur P. Temps et récit. Paris: Seuil, 1983–1985.

Ricœur P. Time and Narrative. Vol. 3. Chicago (Ill.): Univ. of Chicago Press, 1988. 

Ricœur P. Myth as the Bearer of Possible Worlds // Ricoeur Reader: Reflection and Imagination / 
ed. M. Valdes. New York (N. Y.): Harvester Wheatsheaf, 1991. P. 482–490.

Ricœur P. From Text to Action: Essays in Hermeneutics II. Evanston (Ill.): Northwestern Univ. 
Press, 1991. 

Taylor C. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Cambridge (Mass.): Harvard 
Univ. Press, 1989. 

Tournier M. The Wind Spirit: An Autobiography. Boston (Mass.): Beacon Press, 1988. 

 


