
Сергиев Посад
2025

2025
№ 2 (20)

ЦЕРКОВНЫЙ 
ИСТОРИК

Научный журнал 
Московской духовной академии





Sergiev Posad
2025

2025
№ 2 (20)

CHURCH HISTORIAN

Scientific Journal 
of Moscow Theological Academy



© Московская духовная академия, 2025

«Церковный историк» — научный журнал Московской духовной академии, который создаёт-
ся на базе кафедры церковной истории МДА. На страницах журнала публикуются документы 
и исследования профессорско-преподавательского состава, а также студентов и аспирантов 
Московской духовной академии по проблемам истории Древней Церкви, русской церковной 
истории, истории Поместных Церквей и гражданской истории.

Публикуемые материалы могут быть интересны для исследователей истории Церкви, 
студентов и аспирантов духовных учебных заведений и всех интересующихся проблематикой 
церковной истории. Все публикуемые материалы проходят рецензирование.

Журнал «Церковный историк» зарегистрирован Федеральной службой по надзору в сфе-
ре связи, информационных технологий и массовых коммуникаций (Роскомнадзор) (Свидетель-
ство ПИ № ФС 77 — 84320 08.12.2022).

Журнал «Церковный историк» включён в Российский индекс научного цитирования 
(РИНЦ). Статьи журнала учитываются в рейтинге авторов как публикации в рецензируемом 
журнале с ненулевым импакт-фактором.

Специальности ВАК:
5.11.2. Историческая теология
5.6.1. Отечественная история
5.6.3. Археология

Церковный историк: научный журнал / Московская духовная академия. — Сергиев Посад: Из-
дательство Московской духовной академии, 2025. — № 2 (20). — 212 с.

ISSN 2658-4476



РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА

Главный редактор: Алексей Константинович Светозарский

кандидат богословия, профессор

заведующий кафедрой церковной истории 

Московской духовной академии, Россия, Сергиев Посад

Ответственный редактор: Кирилл Андреевич Черепенников

кандидат богословия

доцент кафедры церковной истории 

Московской духовной академии, Россия, Сергиев Посад

РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ

Протоиерей Максим Козлов, кандидат богословия, председатель 
Учебного комитета Русской Православной Церкви, Россия, Москва

Владимир Михайлович Кириллин, доктор филологических наук, про-
фессор кафедры церковной истории Московской духовной ака-
демии, Россия, Сергиев Посад

Протоиерей Владислав Цыпин, доктор церковной истории, доктор 
богословия, профессор Московской духовной академии, Рос-
сия, Москва

Протоиерей Константин Костромин, кандидат богословия, кан-
дидат исторических наук, проректор по научно-богослов-
ской работе Санкт-Петербургской духовной академии, Россия, 
Санкт-Петербург

Священник Иоанн Никулин, кандидат богословия, кандидат исто-
рических наук, доцент Екатеринбургской духовной семинарии, 
Россия, Екатеринбург

Священник Иоанн Кечкин, кандидат богословия, доцент Московской 
духовной академии, Россия, Сергиев Посад

Священник Антоний Борисов, кандидат богословия, доцент Москов-
ской духовной академии, Россия, Сергиев Посад

Михаил Викторович Первушин, кандидат богословия, кандидат фи-
лологических наук, профессор кафедры церковной истории Мо-
сковской духовной академии, Россия, Сергиев Посад



6 РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА

Георгий Евгеньевич Колыванов, кандидат богословия, профессор ка-
федры церковной истории Московской духовной академии, Рос-
сия, Сергиев Посад

Павел Евгеньевич Липовецкий, кандидат богословия, доцент кафе-
дры церковной истории Московской духовной академии, Рос-
сия, Сергиев Посад

РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

Николай Андреевич Макаров, академик РАН, доктор исторических 
наук, директор Института археологии РАН, Россия, Москва

Епископ Петергофский Силуан (Никитин), кандидат богословия, 
кандидат исторических наук, ректор Санкт-Петербургской ду-
ховной академии, профессор Московской духовной академии, 
Россия, Санкт-Петербург

Протоиерей Валентин Васечко, доктор богословия (ThD), доцент ка-
федры систематического богословия и патрологии Православного 
Свято-Тихоновского гуманитарного университета, Россия, Москва

Сергей Львович Фирсов, доктор исторических наук, профессор 
Санкт-Петербургского государственного университета, Россия, 
Санкт-Петербург

Анатолий Николаевич Кашеваров, доктор исторических наук, про-
фессор Санкт-Петербургского политехнического университета 
Петра Великого, Россия, Санкт-Петербург

Анна Владимировна Мангилёва, доктор исторических наук, доцент, 
профессор кафедры церковно-исторических и гуманитарных 
дисциплин Екатеринбургской духовной семинарии, Россия, 
Екатеринбург

Владимир Борисович Безгин, доктор исторических наук, профессор 
кафедры истории и философии Тамбовского государственного 
технического университета, Россия, Тамбов

Аркадий Юрьевич Минаков, доктор исторических наук, профессор 
кафедры истории России Воронежского государственного уни-
верситета, Россия, Воронеж



EDITOR I A L BOA R D

Chief editor: Alexey Konstantinovich Svetozarsky

PhD in Theology, Professor 

Head of the Department of Church History 

o f the Moscow Theological Academy, Russia, Sergiev Posad

Deputy editor: Kirill Andreevich Cherepennikov

PhD in Theology 

Associate Professor of the Department of Church History 

of the Moscow Theological Academy, Russia, Sergiev Posad

EDITORIAL TEAM

Archpriest Maxim Kozlov, PhD in Theology, Chairman of the Educa-
tional Committee of the Russian Orthodox Church, Russia, Moscow

Vladimir Mikhailovich Kirillin, Doctor of Philology, Professor of the De-
partment of Church History of the Moscow Theological Academy, 
Russia, Sergiev Posad

Archpriest Vladislav Tsypin, Doctor of Church History, Doctor of Theology, 
Professor of the Moscow Theological Academy, Russia, Sergiev Posad

Archpriest Konstantin Kostromin, PhD in Theology, PhD in History, 
Vice-rector for scientific-theological work of the St. Petersburg Theo-
logical Academy, Russia, St. Petersburg

Priest Ioann Nikulin, PhD in Theology, PhD in History, Associate Profes-
sor of the Yekaterinburg Theological Seminary, Russia, Yekaterinburg

Priest Ioann Kechkin, PhD in Theology, Associate Professor of the Mos-
cow Theological Academy, Russia, Sergiev Posad

Priest Anthony Borisov, PhD in Theology, Associate Professor of the Mos-
cow Theological Academy, Russia, Sergiev Posad

Mikhail Viktorovich Pervushin, PhD in Theology, PhD in Philology, Pro-
fessor of the Department of Church History of the Moscow Theo lo-
gi cal Academy, Russia, Sergiev Posad

Georgy Evgenievich Kolyvanov, PhD in Theology, Professor of the De-
partment of Church History of the Moscow Theological Academy, 
Russia, Sergiev Posad



8 EDITORIAL BOARD

Pavel Evgenievich Lipovetsky, PhD in Theology, Associate Professor 
of the Department of Church History of the Moscow Theological 
Academy, Russia, Sergiev Posad

EDITORIAL COUNCIL

Nikolay Andreevich Makarov, Academician of the Russian Academy 
of Sciences, Doctor of History, Director of the Institute of Archeolo-
gy of the Russian Academy of Sciences, Russia, Moscow

Bishop of Peterhof Silvanus (Nikitin), PhD in Theology, PhD in History, Rec-
tor of the St. Petersburg Theological Academy, Professor of the Mos-
cow Theological Academy, Russia, St Petersburg

Archpriest Valentin Vasechko, Doctor of Theology (ThD), Associate Profes-
sor of the Department of Systematic Theology and Patrology at St. Tik-
hon’s Orthodox University for the Humanities, Russia, Moscow

Sergey Lvovich Firsov, Doctor of History, Professor of St. Petersburg State 
University, Russia, St Petersburg

Anatoly Nikolaevich Kashevarov, Doctor of History, Professor of Peter 
the Great St. Petersburg Polytechnic University, Russia, St Petersburg

Anna Vladimirovna Mangileva, Doctor of History, Associate Professor, 
Professor of the Department of Church History and the Humanities 
of the Yekaterinburg Theological Seminary, Russia, Yekaterinburg

Vladimir Borisovich Bezgin, Doctor of History, Professor of the Depart-
ment of History and Philosophy at Tambov S tate Technical Univer-
sity, Russia, Tambov

Arkady Yuryevich Minakov, Doctor of History, Professor of the Department 
of Russian History at Voronezh State University, Russia, Voronezh



СОДЕРЖАНИЕ

13 Список сокращений

ОТДЕЛ I .  РУССКАЯ ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРИЯ

15 Павел Олегович Березин
Феномен ложных откровений во время «Чумного бунта» 1654 г. в Москве

30 Священник Павел Приступ
Журнал «Миссионер» (1874–1879 гг.): история, цели и значимость в контексте 
православной миссионерской работы в дореволюционной России

52 Протоиерей Евгений Иванов
Появление и распространение Православия на территории Казахстана 
в процессе вхождения его территорий в состав Российской Империи 
(1731–1871 гг.)

64 Священник Алексей Паршилкин
Служение архимандрита Феофана (Говорова) при Посольской церкви 
в период его командировки в город Константинополь с 1856 года по 1857 год

86 Павел Евгеньевич Липовецкий 
Московская духовная академия периода Первой русской революции 
в дневниках Л. А. Тихомирова

103 Священник Алексей Морозов
Перевод свт. Тихона (Беллавина) с Ярославской кафедры в Вильно

112 Священник Павел Арцабович
Взаимоотношения орловского духовенства и крестьянства 
весной-осенью 1917 года

123 Олег Александрович Шабалин
Служение архиепископа Варфоломея (Гондаровского) в Средней Азии 
в 1972–1987 гг.

ОТДЕЛ I I . ОТЕЧЕСТВЕННАЯ И МИРОВАЯ ИСТОРИЯ

141 Ярослав Сергеевич Тюрин
Государственное регулирование и роль иерархов Русской Православной Церкви 
в развитии духовного образования в России первой половины XVIII века



10 СОДЕРЖАНИЕ

ОТДЕЛ I I I . ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИСТОЧНИКИ

160 Дмитрий Владимирович Лобанов
История храма Космы и Дамиана в Старых Панех

175 Священник Сергий Власов
Письмо И. В. Сталину от прихожан храма Святой Троицы села Горьковское 
Горьковского района Омской области о возврате прав на помещение храма

188 Священник Александр Почтовый
История возникновения «Донских епархиальных ведомостей»

202 Протоиерей Владимир Шаров
История храма Троицкого села в контексте общественно-государственных 
отношений



СONTENTS

13 List of Abbreviations

SEC TION I. RUSSIAN CHURCH HIS TORY

15 Pavel O. Berezin
The phenomenon of false revelations during the “Plague Riot” of 1654 in Moscow

30 Priest Pavel M. Pristup
The journal “Missionary” (1874–1879): history, aims and significance in the context 
of Orthodox missionary work in pre-revolutionary Russia

52 Archpriest Evgeny G. Ivanov
The emergence and spread of Orthodoxy on the territory of Kazakhstan 
in the process of its incorporation into the Russian Empire (1731–1871)

64 Priest Alexei S. Parshilkin
Mission of Archimandrite Feofan (Govorov) to the Embassy Church 
during his mission to Constantinople from 1856 to 1857

86 Pavel E. Lipovetsky
The Moscow Theological Academy of the period of the First Russian Revolution 
in the diaries of L. A. Tikhomirov 

103 Priest Alexey A. Morozov
The translation of svt. Tikhon (Bellavina) from the Yaroslavl Department to Vilna

112 Priest Pavel S. Artsabovich
The relationships between the clergy of the Oryol Diocese and the peasantry 
in the spring and autumn of 1917

123 Oleg A. Shabalin
Ministry of Archbishop Bartholomew (Gondarovsky) in Central Asia in 1972–1987

SEC TION I I. DOMES TIC AND WORLD HIS TORY

141 Yaroslav S. Tiurin
State regulation and the role of the hierarchs of the Russian Orthodox Church 
in the development of spiritual education in Russia 
in the first half of the XVIII century



12 СONTENTS

SEC TION I I I . CHURCH HIS TORY SOURCES

160 Dmitry V. Lobanov
History of the Church of Cosmas and Damian in the Old Pany

175 Priest Sergiy V. Vlasov
Letter to I. V. Stalin from the parishioners of the Church of the Holy Trinity 
in the village of Gorkovskoe in the Gorkovskoe district of the Omsk region 
on the return of the rights to the temple premises

188 Priest Alexander V. Pochtovyi
History of the Don Diocesan Vedomosti

202 Archpriest Vladimir V. Sharov
The history of Troitsky Church in the context of public relations



CПИСОК  СОКРАЩЕНИЙ

ПЕРИОДИЧЕСКИЕ ИЗДАНИЯ , ЭНЦИКЛОПЕДИИ И СЕРИИ

ЖМП Журнал Московской Патриархии. М.: ИС РПЦ, 1931–1935, 1943–.

МЦВ Московские церковные ведомости. М., 1880–1918.

ПСЗ Полное собрание законов Российской империи.

ПСРЛ Полное собрание русских летописей.

ПЭ Православная энциклопедия. М.: Церковно-научный центр «Православная 

энциклопедия», 2000–.

ТурЕВ Туркестанские епархиальные ведомости, г. Верный, 1906–1918, 

Туркестанский церковный вестник, г. Ташкент 1918.

ХЧ Христианское чтение. Санкт-Петербург: СПбДА. 1821–1918; Н. с. No 1–. 

1991–.

ЭСБЭ Энциклопедический словарь Брокгауза и Эфрона. 86 Т. СПб. 1890–1907.

ЯрЕВ Ярославские епархиальные ведомости, Ярославль. 1860–1917. 

АРХИВЫ И ИНСТИТУЦИИ

АВПРИ Архив внешней политики Российской империи.

АМДА Архив Московской духовной академии.

АРДМ Архив Русской духовной миссии в Иерусалиме.

АТЕУ Архив Ташкентского епархиального управления.

ВКП(б) Всесоюзная коммунистическая партия (большевиков)

ВЦИК Всероссийский центральный исполнительный комитет 

ГАОО Государственный архив Орловской области.

ГАРО Государственный архив Ростовской области. 

ГАРФ Государственный архив Российской Федерации.

ГАЯО Государственный архив Ярославской области.

ГИАОО Государственный исторический архив Омской области.

НАУ Национальный Архив Республики Узбекистан.

НКВД Народный комиссариат внутренних дел СССР.

ОР РГБ Отдел рукописей Российской государственной библиотеки.

ОХНТДМ Отдел хранения научно-технической документации Москвы в составе 

ГБУ «ЦГА Москвы».

РГАДА Российский государственный архив древних актов.

РГИА Российский государственный исторический.



14 CПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

СНК Совет народных комиссаров СССР.

CCCР Союз Советских Социалистических Республик.

УзССР Узбекская Советская Социалистическая Республика.

ЦГАМ Центральный государственный архив Москвы.

ЦК КПСС Центральный комитет Коммунистической партии Советского Союза.

ЧК Всероссийская чрезвычайная комиссия по борьбе с контрреволюцией, 

спекуляцией и саботажем.

УЧЕБНЫЕ И ОБРАЗОВАТЕЛЬНЫЕ ЗАВЕДЕНИЯ

МДА Московская духовная академия.

ПСТГУ Православный Свято-Тихоновский Гуманитарный Университет.



ОТДЕЛ I. РУССКАЯ ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРИЯ

ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ 
ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ 
«ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г. 
В МОСКВЕ

Павел Олегович Березин

студент магистрату ры

Московской духовной академии

141300 Сергиев Посад, Лавра, Академия

berezinpavel2@gmail.com

Для цитирования: Березин П. О. Феномен ложных откровений во время «Чумного бунта» 
1654 г. в Москве // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 15–29. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.001

Аннотация УДК 2-674
В тексте статьи представлены результаты исследования автором деятельности Святей-
шего Патриарха Московского и всея Руси Никона (Минина) в период эпидемии чумы 
1654 г. в Москве. В контексте борьбы Русской Православной Церкви с острыми инфекци-
онными заболеваниями личность Патриарха Никона представляет большой исследова-
тельский интерес. Сохранились сведения не только о карантинных мерах, проводимых 
под руководством Первосвятителя, но и малоизвестные подробности «чумного бунта», 
направленного против него. На основании анализа официальных исторических актов 
о моровом поветрии 1654 г., а также воспоминаний современников эпидемии автор ре-
конструировал предшествующие и последующие события, связанные с распространени-
ем чумы. Построение взаимосвязей между ними позволило прийти к выводу о существо-
вании среди верующих эсхатологических настроений. Именно они во многом послужили 
возникновению феномена ложных откровений, которые стали поводом «чумного бунта» 
1654 г. против Патриарха Никона. На основании воспоминаний очевидцев бунта и «По-
учения Патриарха Никона о моровой язве» автором была сделана попытка проанализи-
ровать феномен ложных откровений, определить степень их достоверности и обнару-
жить причину положительного отношения к ним верующих. 

Ключевые слова: Борьба с эпидемиями, чума, Патриарх Никон, ложные откровения, эсхатоло-
гия, «последние времена», «чумной бунт» 1654 г., реформы Патриарха Никона.



16 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

The phenomenon of false revelations 
during the “Plague Riot” of 1654 in Moscow

Pavel O. Berezin
MA student
at the Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergiev Lavra, Academy
berezinpavel2@gmail.com

For citation: Berezin, Pavel O. “The phenomenon of false revelations during the ‘Plague 
Riot’ of 1654 in Moscow”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 15–29 (in Russian). DOI: 10.31802/
CH.2025.20.2.001

Abstact. The text of the article presents the results of the author’s research into the activi-
ties of His Holiness Patriarch Nikon (Minin) of Moscow and All Russia during the plague epidemic 
of 1654 in Moscow. In the context of the Russian Orthodox Church’s struggle against acute infec-
tious diseases, the personality of Patriarch Nikon is of great research interest. Information has been 
preserved not only about the quarantine measures carried out under the leadership of the High 
Priest, but also little-known details of the «plague revolt» directed against him. On the basis 
of the analysis of official historical acts about the 1654 pestilence, as well as memoirs of contem-
poraries of the epidemic, the author reconstructed the preceding and subsequent events relat-
ed to the spread of the plague. The interrelationships between them allowed the author to come 
to the conclusion that eschatological sentiments existed among the believers. It was these sen-
timents that largely contributed to the phenomenon of false revelations, which became the rea-
son for the «plague riot» of 1654 against Patriarch Nikon. Based on the memoirs of eyewitness-
es of the riot and Patriarch Nikon’s «Teaching on the Pestilence», the author attempted to analyse 
the phenomenon of false revelations, to determine the degree of their reliability and to discover 
the reason for the positive attitude of believers to them.

Keywords: Сontrolling epidemics, plague, Patriarch Nikon, false revelations, eschatology, 
«end times», «plague riot» of 1654, Patriarch Nikon’s reforms.



17ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

Развитие медицинской науки всегда сопровождает возникнове-
ние ранее неизвестных во всем мире заболеваний. Не исклю-
чением стал 2020 г., в конце которого появилось на свет новое 
инфекционное заболевание, классифицированное эпидеми-

ологами как COVID-19. Резкие изменения, наступившие в результате 
введения строгих карантинных правил, нередко становились причиной 
возникновения противоречий между государственной властью и насе-
лением. Особое место в период распространения моровых поветрий 
всегда занимала Церковь. К ней, как «столпу и утверждению истины» 
(см.: 1 Тим. 3, 15), приходили люди за разрешением вопросов, связан-
ных с эпидемиями. Свое отношение к ним Церковь определила на ос-
новании Священного Писания, где повествуется об их распростране-
нии (см.: Исх. 9, 6–10, Исх. 26, 25; Чис. 11, 33; 1 Цар. 5, 6–7 Мф. 24, 7.12). 
В данных фрагментах ясно указывается, что Бог попускает распро-
странение морового поветрия в том или ином месте по причине ухуд-
шения духовно-нравственного состояния его жителей. Русская Право-
славная Церковь наследовала данное осмысление эпидемий. Начиная 
с середины XI века, русские летописи свидетельствуют о гневе Божи-
ем как о причине возникновения моровых поветрий1. По мере разви-
тия методов борьбы на Руси с эпидемиями церковные иерархи не от-
рицали необходимость вместе с принесением Богу покаяния в своих 
грехах заботиться о своем здоровье ради исполнения заповеди любви 
к ближнему2. Однако, не все верующие принимали данную позицию 
Церкви. Результатом такого противления нередко служило возникно-
вение среди населения различных ложных взглядов о происхождении 
эпидемий. Одним из ярких примеров в истории данного явления стал 
«чумной бунт» 1654 г. в Москве. Данная протестная акция происходи-
ла в период одной из самых масштабных по распространению и боль-
ших по численности жертв эпидемий в истории России.

Эпидемия чумы и бунт 1654 г. в Москве происходили на фоне боевых 
действий между Русским государством и Речью Посполитой. Перед от-
бытием на войну царь Алексей Михайлович (1629–1676) назначил своим 
наместником Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Никона 
(Минина) (1605–1681). Согласно сохранившимся источникам, Патри-
арх Никон в данный период обладал полноценной как церковной, так 

1 Первое указание об этом встречается под записью древнерусского летописца за 1060 г. 
Автор повествует об избавлении Руси от тюрков, против которых Бог по-Своему гневу 
послал мор. См.:  ПСРЛ. Т. 1. I и II. СПб., 1846. С. 70.

2 Среди данных церковных деятелей в том числе Святейший Патриарх Никон (Минин).



18 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

и политической властью. Подтверждает верховную власть Патриар-
ха его переписка с московскими боярами. Так, в ней последние свиде-
тельствуют о том, что не могут исполнить просьбу царя Алексея Михай-
ловича об отправке материальной помощи на войну без разрешения 
Патриарха: «без вашего государева указу, мы, холопи ваши, того все-
го послати не смеем»3. По распоряжению Патриарха Никона из мона-
стырских и архиерейских владений в армию отсылались хлеб, подво-
ды и лошади4. Вместе с тем необходимо отметить, что формально все 
указы в период эпидемии чумы издавались не от имени Патриарха Ни-
кона, а от царицы Милославской Марии Ильничны (1624–1669) и царе-
вича Алексея Алексеевича (1654–1670). Так как опекуном малолетнего 
царевича являлся Патриарх Никон, а царица была беременна, то среди 
исследователей принято считать именно Первосвятителя автором ука-
зов5. Подтверждается верховная политическая власть Патриарха свиде-
тельством путешественника из Антиохии архидиакона Павла Алеппско-
го (1627–1669), находившегося в то время в Москве: «Наблюдателем 
над всеми он6 поставил патриарха: ни одно дело, важное или незна-
чительное, не делается иначе, как с его совета и по докладу ему мини-
страми каждое утро»7. Министры, о которых упоминает архидиакон, — 
это боярская надворная комиссия. В ее состав вошли члены Боярской 
думы: глава комиссии М. П. Пронский (1554 [1610]–1654), И. В. Хилков 
(1571–1654 [1655]), Ф. А. Хилков (+1657), В. Г. Ромодановский (+1671) 
и думный дьяк Алмаз Иванов (+1669). Целью создания комиссии явля-
лась помощь в управлении государством Святейшему Патриарху Ни-
кону. В задачи боярской комиссии входило: забота об охране царского 
дворца, руководство выпуском медных монет, контроль правопорядка8. 

3  Акты о моровом поветрии // Дополнения к актам историческим, собранные и изданные 
археографической комиссией. Т. 3. СПб.: Типография Эдуарда Праца, 1848. С. 443. 

4  Макарий (Веретенников), архим. Святейший Патриарх Никон // Альфа и Омега. 2006. 
№ 3 (47). С. 92.

5 Лобачев С. В. Патриарх Никон. СПб., 2003. С. 147; Седов П. В. Закат Московского царства: 
Царский двор конца XVII века. СПб., 2008. С. 44, Севастьянова С. К. Поучение Патриарха 
Никона о моровой язве и способы описания духовно–нравственной жизни и быта мо-
сковского общества середины XVII века // Никоновские чтения в музее «Новый Иеру-
са лим». М, 2011. С. 9.

6 Имеется в виду царь Алексей Михайлович.
7 Путешествие Антиохийского Патриарха Макария в Россию в половине XVII века, описан-

ное его сыном архидиаконом Павлом Алеппским / Пер. с араб.: Г. Муркос. Вып. 3. Кн. VII–
IX. М., 1898. C. 158.

8 Лобачев С. В. Патриарх Никон. С. 147.



19ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

Необходимо отметить, что подчинение думных людей главе Церкви яв-
лялось на тот период характерной чертой Московского государства9.

Возникновению чумы в Москве предшествовало в середине XVII века 
распространение смертельных инфекционных заболеваний в Европе. 
В 1653 г. эпидемия была зафиксирована в Вологде и в пограничном го-
роде Чернухе. В последнем от морового поветрия скончалось все насе-
ление10. Летом 1654 г. в Москве распространилась чума11. История эпиде-
мии отразилась в биографии не только Святейшего Патриарха Никона, 
но и будущего Патриарха Московского Иоакима (Савёлова) (1621–1690). 
Известно, что после смерти жены и детей от чумы он принял монаше-
ский постриг в Межигорском Спасо-Преображенском мужском мона-
стыре, расположенном на территории современной Киевской области12. 
Когда информация о приближающейся к Москве эпидемии была доне-
сена до сведения Алексея Михайловича, он принял решение поручить 
Патриарху Никону позаботиться о сохранении своей семьи от чумы: «…
государю Святейшему Никону, Патриарху Московскому и всея Великия 
и Малыя России, чтобы за милостию Божиею… о нашей царице и вели-
кой княгине Марии Ильиничне, и о сыне нашем, благоверном царевиче 
и великом князе Алексее Алексеевиче… от морового поветрия берег»13. 
Исполняя указ Алексея Михайловича, Патриарх Никон перевез семью 
царя из Москвы сначала в Троице-Сергиев, а затем в Троицкий Мака-
рьев монастырь в Калязине. Несмотря на свое отсутствие в столице, Па-
триарх Никон продолжал контролировать деятельность боярской над-
ворной комиссии и руководить проведением карантинных мероприятий 
через корреспонденцию. Бояре в свою очередь докладывали Патриарху 
об эпидемиологическом состоянии города. 

Традиционное отношение к причине происхождения эпидемий 
на Руси как гневу Божию, основанное на Священном Писании, проя-
вилось в период распространения чумы 1654 г. в Москве. Так, в той же 
приведенной выше грамоте царь Алексей Михайлович просил Патри-
арха Никона молиться во время эпидемии о милости Божией для чле-
нов своей семьи, тем самым подразумевая, что смерть от чумы есть гнев 

9 Седов П. В. Закат Московского царства: Царский двор конца XVII века. С. 44.
10 Васильев К. Г., Сегал А. Е. История эпидемий в России. М., 1960. С. 54.
11 Супотницкий М. В., Супотницкая Н. С. Очерки истории чумы. Кн. 1: Чума добактериоло-

гического периода. М., 2006. С. 146. 
12   Булычев А. А. Патриарх Иоаким // ПЭ. Т. 23. М., 2010. С. 139.
13 Образ Государевы Царевы и Великого Князя Алексия Михайловича, всея Великия и Ма-

лыя России Самодержца, грамоты // Tumins V. A., Vernadsky G. Patriarch Nikon on Church 
and State. С. 319.



20 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

Господа14. Очевидец распространения эпидемии и ближайший помощник 
Патриарха Никона Иван Корнильевич Шушерин (ок. 1636 — ок. 1693) так 
описывает причину распространения чумы в Москве: «…в Российском 
царствии за грехи наши Божиим праведным попущением, паки бысть 
смертоносная язва и морское поветрие»15. Согласным в том, что причи-
ной распространения чумы в Москве является гнев Божий за грехи был 
и сам Патриарх Никон: «…особно молим: о своих мимошедших и о на-
стоящих прегрешениох каятися и грехи свои святым чистым исповеда-
нием очистити, и молитвою и постом со слезами праведный гнев Бо-
жий уставити»16. Осмыслял причину распространения чумы в Москве 
противник церковных реформ, проводимых Патриархом Никоном, 
протопоп Аввакум (1620–1682). Согласно его словам причиной возник-
новения чумы на Русской земле является гнев Божий, ниспосланный 
за реформаторскую деятельность Первосвятителя: «…в то время Ни-
кон-отступник веру казил и законы церковныя. И сего ради Бог излиял 
фиал17 гнева ярости своея на Рускую землю»18. Таким образом, можно 
проследить существование среди жителей Москвы двух противополож-
ных друг другу мнений о причине происхождения эпидемии. С одной 
стороны, возникновение эпидемии воспринималось ими как наказа-
ние Божие за грехи всего народа, с другой, как наказание Богом за гре-
хи определенного человека — Патриарха Никона. При этом последней 
точки зрения придерживались противники церковных реформ Патри-
арха Никона. По данной причине жителям Москвы предстояло сделать 
непростой выбор: покаяться в своих грехах или признать Патриарха 
Никона виновным в распространении чумы. Решение данной задачи 
зависело от того, как воспринимали верующие жители столицы лич-
ность Патриарха Никона до наступления эпидемии.

Перед наступлением морового поветрия в Москве Патриарх Ни-
кон боролся с распространением в Москве икон, написанных в сти-
ле западного искусства. Строгие меры, предпринятые Первосвятите-
лем, были отрицательно восприняты верующими. Так, во время своей 
проповеди в Неделю Торжества Православия о недопущении молиться 

14 Там же.
15 Известие о рождении и воспитании и о житии Святейшего Никона, Патриарха Москов-

ского и всея России, написанное клириком его Иоанном Шушериным. М., 1871. С. 29.
16  Поучение Патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). М., 1656. 

Л. 4.
17 Т. е. чашу
18  Житие протопопа Аввакума, им самим написанное // Библиотека литературы Древней 

Руси. Т. 17. СПб., 2013. С. 66.



21ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

перед иконами, написанными в стиле западного искусства, Патриарх 
Никон брал данные образа и разбивал их об пол19. Действия Патриарха 
верующие восприняли следующим образом: «Видя, как Патриарх посту-
пал с иконами, подумали, что он сильно грешит, пришли в смущение 
и волнение и сочли его противником икон»20. Весьма показательна ре-
акция царя Алексея Михайловича на происходящее во время проповеди. 
Когда Патриарх Никон повелел сжечь разбитые им иконы, то государь: 
«Тихим голосом стал просить Патриарха, говоря: нет, отче, не сожигай 
их, но пусть их зароют в землю»21. Патриарх исполнил прошение Алексея 
Михайловича, благословив закопать иконы в земле. Данный фрагмент, 
запечатленный в воспоминаниях архидиакона Павла Алеппского, по-
зволяет заключить, что и сам государь в некоторой степени испытывал 
сожаление к разбитым иконам, хоть и написанным в западном стиле. 
В дальнейшем меры Патриарха Никона против неканонических икон 
ужесточились. Их насильно забирали у верующих стрельцы и выкалы-
вали на ликах глаза. Непонимание верующими причин «гонения» Па-
триархом Никоном западных икон способствовало отношению к Пер-
восвятителю как к иконоборцу. В свою очередь возникновение чумы 
воспринималось народом как доказательство греха Патриарха22. 

Усугубил отношения между Патриархом Никоном и жителями 
Москвы уезд Первосвятителя из столицы во время чумы. Как упоми-
налось выше, принял он данное решение согласно указу царя Алексея 
Михайловича, повелевшему ему заботиться об охране царской семьи. 
Несмотря на данное обстоятельство отъезд Патриарха был воспри-
нят верующими как отступление от своих пастырских обязанностей. 
Однако, есть ещё одно событие, которое оказало негативный эффект 
на отъезд Патриарха Никона. Согласно расчетам астрономов, в Москве 
должно было скоро случиться солнечное затмение. Необходимо отме-
тить, что в Средневековой Руси к затмению солнца относились не толь-
ко как к небесному явлению, но и как к знаку свыше23. При этом само 

19  Путешествие Антиохийского Патриарха Макария в Россию. С. 137.
20 Там же. С. 136.
21 Там же. С. 137.
22 Донесение боярина Михаила Петровича Пронского, из Москвы, царице Марии Ильинич-

не и царевичу Алексею Алексеевичу, в Калязин монастырь, о смутах в Москве во время 
морового поветрия, о неудовольствиях в народе на Патриарха Никона, по случаю отсут-
ствия его из Москвы и о проч. // Гиббенет Н. И. Историческое исследование дела Патри-
арха Никона. Ч. 2. СПб., 1884. С. 473–474.

23 Традиционное отношение на Руси к затмению как знаку свыше имеет свое основание 
в древнерусских летописях. Летописцы воспринимали затмение солнца как отрицательное 



22 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

по себе затмение, т. е. лишение на определенный промежуток време-
ни Земли света Солнца, воспринималось людьми как свидетельство 
гнева Божия: «Солнце померче…являя Бог гнев свой к людям»24. Вме-
сте с тем затмение солнца, согласно Священному Писанию, является 
одним из признаков окончания истории человечества: «И вдруг, после 
скорби дней тех, солнце померкнет» (Мф. 24, 29). Кроме того, верующие 
москвичи могли видеть еще два сбывающихся признака Второго При-
шествия Спасителя — вой на и мор (см.: Мф. 24,6–7). Учитывая данные 
обстоятельства, можно предположить, что жители Москвы могли по-на-
стоящему переживать апокалиптические настроения. Подтверждени-
ем данной гипотезы может служить тот факт, что в 30-й главе «Книги 
о вере», изданной еще в 1644 г. Московским печатным двором, содер-
жится предсказание об отречении человечества от Бога и воцарении 
в мире антихриста в 1666 г.25 Противники церковных реформ Патриар-
ха Никона, опираясь на «Книгу о вере», считали, что именно деятель-
ность Первосвятителя приближает приход в мир Антихриста. Интересен 
тот факт, что после 1664 г. оппозиционеры Патриарха Никона начина-
ют отождествлять его с личностью Антихриста26. По данной причине 
вполне естественно, что жители Москвы, возмущенные отношением 
Патриарха к иконам, введением трёхперстного крестного знамения 
и осуществлением книжной справы, поддержали позицию противни-
ков Первосвятителя. 

В числе случившихся признаков «последних времен» в Москве 
отсутствовало пророческое служение, которое также является одним 
из свидетельств грядущего Апокалипсиса. Весьма вероятно, что дан-
ное обстоятельство сыграло немаловажную роль в возникновении фе-
номена ложных откровений. Данное явление можно характеризовать 
как особенное и необычное по той причине, что древнерусские лето-
писи не сохранили сведений о существовании подобного рода «откро-
вений» во время предшествовавших эпидемий. Особенность эпидемии 
чумы 1654 г. в Москве в том, что именно в период ее распростране-
ния произошло стечение целого ряда событий, связанных с началом 

явление. Одним из ярких примеров является затмение 1 мая 1185 г. Князь Игорь и вои-
ны, увидев затмение, восприняли его как предзнаменование Божие о предстоящем по-
ражении. См.:  Ужанков А. Н. К интерпретации авторской идеи «Слова о полку Игореве» // 
Герменевтика древнерусской литературы. 2014. № 16–17. С. 867–868. 

24  Житие протопопа Аввакума, им самим написанное. С. 66.
25  Титова Л. В. Противники церковной реформы об антихристовой сущности Патриарха 

Никона // Исторический курьер. 2022. № 2 (22). С. 257. 
26 Там же. 



23ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

Апокалипсиса. Война, затмение солнца и мор послужили благоприят-
ной почвой для возникновения «явлений». Потому что они, как пола-
гали бунтовщики, должны были избавить людей от страданий и вос-
становить прежний мирный уклад жизни. Но, для этого им необходимо 
было найти того, кто является главным виновником их страданий. В ка-
честве данной роли никто другой не подходил как личность Патриарха 
Никона. Ведь именно проводимые им церковные реформы сопутство-
вались признаками «конца времен». Тогда стали происходить «откро-
вения», согласно которым деятельность Патриарха Никона навлекла 
на весь народ гнев Божий. Именно данный феномен стал главным по-
водом «чумного бунта» 1654 г.

В источниках существует две версии относительно того, кто стал 
идейным вдохновителем восстания. В письме главы боярской надвор-
ной комиссии М. П. Пронского Патриарху Никону указывается крестья-
нин Софрон Федоров27, а по воспоминаниям путешественника Иоганна 
де Родеса им стала неизвестная монахиня28. Несмотря на данные раз-
личия эти свидетельства схожи в важнейших деталях. Общим поводом 
для начала «чумного бунта» послужило «откровение» зачинщику мяте-
жа от иконы, написанной в западном стиле. В докладе М. П. Пронско-
го указано, что в «откровении» крестьянину Софрону Федорову явился 
Нерукотворный образ Спасителя. В истории «явления» монахине на-
звание иконы не уточняется. «Откровения», как описывают два источ-
ника, указывают на одинаковую причину распространения чумы — 
реформы Патриарха Никона. При этом история «явления» монахине 
отличается от «откровения» крестьянину. В первом случае образ пока-
зал себя, брошенным под лавкой в доме Патриарха Никона. Монахиня, 
как утверждали мятежники, пришла к князю М. П. Пронскому и объяви-
ла ему, что окончание эпидемии наступит после восстановления почи-
тания «явившейся» ей иконы и наказания Патриарха Никона. В своем 
письме Пронский вовсе не упоминает о своем общении с монахиней. 
Он утверждает, что мятежники самостоятельно пришли к Успенскому 
собору Кремля с иконой Нерукотворного образа Спасителя.

Боярская комиссия в это время молилась за Божественной Литур-
гией в Успенском соборе. После окончания службы они вышли к со-
бравшемуся народу, чтобы выслушать их требования. Они заключались 

27  Донесение боярина Михаила Петровича Пронского, из Москвы, царице Марии Ильинич-
не и царевичу Алексею Алексеевичу. С. 473.

28  Лист Иоганна де Родеса королю Карлу X от 29 августа 1654 г. // Сборник Новгородско-
го общества любителей древности. Вып. 8. Новгород., 1916. С. 92–93.



24 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

в следующем: во-первых, мятежники требовали наказать Патриарха 
Никона, так как его реформы способствовали наступлению эпидемии. 
Весьма примечательно то, как называли мятежники Патриарха во вре-
мя своего разговора с боярской комиссией. Они именовали его ерети-
ком, находившимся под влиянием колдуна. Мятежники утверждали бо-
ярам, что Патриарх Никон «хочет переменить их христианскую веру»29. 
В данном случае вновь возникает аналогия с личностью антихриста, ко-
торый себя провозгласит богом, тем самым, изменив коренным обра-
зом православную веру. В докладе Пронского содержится также упо-
минание о том, что бунтовщики были возмущены книжной справой, 
которая проводилась по указу Патриарха Никона. Их слова вновь под-
черкивают эсхатологические последствия деяний Патриарха: «…ведут 
де нас к конечной погибели»30. Еще одним обвинением Патриарха Ни-
кона, а также священнослужителей Москвы, было в том, что они поки-
нули, Москву, тем самым оставив паству умирать без Таинств Покая-
ния и Причастия. Боярская комиссия убеждала восставших прекратить 
бунт. Бояре утверждали, что Патриарх Никон покинул Москву не по лич-
ному желанию, а по приказу царя Алексея Михайловича. Мятежники, 
угрожая боярской комиссии, не стали оказывать открытого сопротив-
ления. Бунт закончился без кровопролития31.

Прецедент ложных «откровений» не являлся единичным в период 
данной эпидемии. Сам Патриарх Никон свидетельствовал о многочис-
ленном количестве сверхъестественных «явлений», направленных про-
тив него: «мнози бесом прельщеннии пророчествоваху ложная»32. Вместе 
с описанными в источниках «явлениями», ставшими поводом «чумно-
го бунта» 1654 г., в переписке между Патриархом Никоном и боярской 
комиссией сохранилась еще одна история «откровения», которая так-
же использовалась противниками церковных реформ Патриарха. Так, 
известно, что через две недели после «чумного бунта» в Москве появи-
лись новые «пророки» — Стефанида и ее брат Терешка. Они утверждали, 
что им независимо друг от друга явились Богородица и мученица Па-
раскева. В «видениях» святые повелели закрыть Московский Печатный 
двор, в котором по благословению Патриарха Никона выпускались кни-
ги с исправленными опечатками. Очевидно, что данные «откровения» 
в своей сущности были направлены против книжкой справы, которая 

29 Лист Иоганна де Родеса королю Карлу X… С. 93.
30  Донесение боярина Михаила Петровича Пронского… С. 474.
31 Там же.
32  Поучение Патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). Л. 28.



25ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

проводилась по благословению Патриарха. При этом Стефанида и Те-
решка воспользовались хитрым обманом, поскольку Печатный двор 
был к тому времени уже закрыт Патриархом Никоном. В своем пись-
ме Патриарх сообщил боярской комиссии, что сделал он  данный шаг 
не по причине повеления из «откровения», а по причине наступивше-
го морового поветрия33.

Эпидемия, «чумной бунт» и возникновение ложных откровений по-
будили Патриарха Никона обратиться ко всем жителям России с окруж-
ным посланием, не имевшим изначально своего названия. В дальней-
шем исследователи озаглавили его в двух вариантах: «Слово на моровое 
поветрие» или «Поучение о моровой язве»34. В нем Патриарх Никон ос-
мыслил причину распространения чумы в Москве и привел свои ар-
гументы в ответ на обвинения мятежников. В качестве главной при-
чины возникновения чумы, как упоминалось выше, Патриарх считал 
гнев Божий за грехи всего народа. При этом, подробно анализируя ду-
ховно-нравственное состояние общества, Первосвятитель призыва-
ет всех верующих жителей России покаяться в следующих грехах: гор-
дости, лжи, принятии греховных помыслов, равнодушном отношении 
к молитве, постам, Исповеди и Причастию, вере в индивидуальные 
«откровения». Подкрепляют свое слово Патриарх Никон фрагментами 
Священного Писания (Ис. 58,1; Иез. 3, 19; Иез. 34, 4), в которых содер-
жится заповедь Божия об ответственности пастыря за духовно-нрав-
ственное состояние своей паствы. Патриарх Никон свидетельствует 
жителям России, что именно покаяние в своих грехах способствует пре-
кращению эпидемии: «Тем же убо вси вы, любезная чада, покаянием 
и молитвою естественную Божию милость на щедроты пременити по-
тщитеся»35. При этом Патриарх Никон призывает каждого из пасомых 
заботиться о сохранении своей жизни. Наибольшую часть «Поучения» 
Патриарха Никона составляет полемика с лжепророками. Начинает ее 
Первосвятитель с того, что обличает их в непослушании карантинным 
мерам. Патриарх Никон свидетельствует, что они отказались покинуть 
территорию Москвы на время эпидемии: «…непослушанием своим 
прехождение сотворити не восхотеша»36. Действительно, как только 

33 Акты о моровом поветрии. С. 446.
34 Новикова А. С., Юсупова С. Н. «Поучение о моровой язве» Патриарха Никона (лингво-

текстологический анализ) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 2010. 
№ 3. С. 1.

35 Поучение Патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). Л. 10.
36 Там же. Л. 19.



26 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

распространилась эпидемия в Москве Патриарх Никон издал распоряже-
ние, согласно которому, при отсутствии симптомов заболевания чумой, 
разрешалось покинуть территорию Москвы37. Но лжепророки при по-
мощи своих «откровений» призывали жителей не уезжать из столицы. 
Патриарх Никон, приводя в пример историю спасения Богом правед-
ного Лота из Содома, свидетельствует: «яко же от губительства бежати 
не точию несть грех, но и воли Божия исполнение38». Последствием не-
послушания жителей Москвы стала повышенная смертность от чумы. 

На обвинения со стороны мятежников Патриарх Никон отвечает 
так: «А еже в таже мимошедшая лета и моровое поветрие мнози куп-
но и особь собирающеся о нас глаголаху неподобная, и грехи наша по-
минающе, их же мы не точию не содеяхом, но ниже во сне помысли-
хом»39. Интересное уточнение можно увидеть в словах Первосвятителя 
«в мимошедшая лета», которое указывается им до наступления эпиде-
мии. Вероятнее всего здесь Патриарх Никон подчеркивает, что обвине-
ния его, связанные с проведением церковных реформ являются ложны-
ми. Так известно, что неверно воспринятое верующими его «гонения» 
западных икон стало причиной отношения паствы к нему как к ико-
ноборцу40. Последствием проведения книжной справы для Патриарха 
Никона и его сподвижника Арсения Грека стало именованием их ере-
тиком и колдуном. Согласно обвинениям, воздвигнутых во время чумы, 
Патриарх Никон свидетельствует не только о многочисленном коли-
честве «откровений», но и об их неопределенности: «Мнози бо тогда 
не внимающе правому волению и оных крамольников лживых баснос-
ловних напившеся клеветаху, ов на сего, ов же на инаго, яко повинных 
творяще моровому поветрию»41. По данной причине Патриарх Никон 
призвал верующих противостоять греху осуждения при помощи осоз-
нания своих грехов и самоукорения. Если не бороться с таким грехов-
ным состоянием, по мысли Патриарха, то оно может привести к само-
обольщению. Последствием горделивого желания доказать всем вину 
человека в наступлении эпидемии является прелесть. Данное духов-
ное состояние позволяет человеку принимать любые индивидуальные 
«откровения» за истину, потому что прелесть есть «усвоение человеком 

37 Акты о моровом поветрии. С. 444.
38  Поучение патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). Л. 22–23. 
39 Там же. Л. 24–25. 
40 Донесение боярина Михаила Петровича Пронского, из Москвы, царице Марии Ильинич-

не и царевичу Алексею Алексеевичу. С. 474.
41 Поучение Патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). Л. 27–28.



27ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

лжи, принятой им за истину»42. В «Поучении» Патриарх Никон для того, 
чтобы верующие могли отличать истинные пророчества от ложных, 
раскрывает пастве на основании Священного Писания православное 
учение о пророческом служении. Во-первых, пророк не должен само-
вольно возлагать на себя данное служение. Его может к нему призвать 
только Господь (см.: Иер. 23, 16; Иер. 23, 21); во-вторых, слово проро-
ка должно быть ясным и определенным (см.: Иер. 23, 28); в-третьих, 
образ жизни пророка во всем должен соответствовать Заповедям Бо-
жиим (см.: Иер. 23, 22). В «Поучении» Патриарх Никон неоднократ-
но обращается к теме конечной судьбы мира, что вновь подтверждает 
предположение об эсхатологических переживаниях общества. Интерес-
но то, что Первосвятитель сравнивает верующих, отвергнувших лож-
ные пророчества, с христианами, перетерпевшими гонения за Христа 
в последние времена: «…претерпевый же до конца, сиречь пребыва-
яй во учении Христове и не послушаяй по Евангелию многих лжеслов-
ных сновидцов и богоненавистнаго их пророчества ложнаго, той яко 
истинный христианин истиннаго нашего учителя Христа послушник 
и ученик спасется»43. 

Подводя итоги изучения феномена ложных откровений в пери-
од эпидемии чумы 1654 г. в Москве необходимо признать, что причи-
ной его возникновения стало распространение эсхатологических на-
строений среди жителей столицы. Начало войны, возникновение мора, 
солнечное затмение побуждали москвичей найти причину данных яв-
лений. С одной стороны происходящее воспринималось ими как наказа-
ние Божие за грехи всего народа, с другой, как гнев Господа за деятель-
ность Патриарха Никона. Решающее значение в осмыслении жителями 
Москвы причины эпидемии сыграла личность Патриарха Никона. Про-
водимые им незадолго до начала чумы меры против распространения 
западных традиций в иконописи, способствовали дискредитации лич-
ности Первосвятителя среди верующих. Ключевое значение в объяв-
лении Патриарха Никона виновным в наступлении эпидемии сыграло 
возникновение ещё одного признака «конца времен» — ложных откро-
вений. В своей сущности данные «явления» имели своей целью изба-
вить людей от наступившей эпидемии и восстановить прежний уклад 
жизни, что должно было произойти после наказания Патриарха Нико-
на и отмены принятых им реформ. Как было отмечено выше, истории 

42  Игнатий (Брянчанинов), свят. Аскетические опыты // Полное собрание творений. Т. 1. 
М.: Паломник, 2014. С. 215.

43 Поучение Патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). Л. 37.



28 ПАВЕЛ ОЛЕГОВИЧ БЕРЕЗИН

«откровений», распространявшиеся между мятежниками чумного бун-
та 1654 г., отличались по-своему содержанию и не соответствовали дей-
ствительности. Ответом на обвинения бунтовщиков стало написанное 
Патриархом Никоном «Поучение о моровой язве». В нем он на осно-
вании Священного Писания подтверждает перед паствой свою ответ-
ственность за духовно-нравственное состояние народа, осмысляет 
наступление эпидемии как гнев Божий за грехи, приводит причины 
возникновения феномена ложных откровений и раскрывает пастве 
православное учение о пророческом служении.

Источники

Акты о моровом поветрии // Дополнения к актам историческим, собран ные и изданные 
археографической комиссией. Т. 3. СПб.: Типография Эдуарда Праца, 1848. С. 443–511.

Донесения боярина Михаила Петровича Пронского, из Москвы, царице Ма рии Ильи-
ничне и царевичу Алексею Алексеевичу, в Калязин монастырь, о смутах в Москве 
во время морового поветрия, о неудовольствиях в народе на Патриарха Никона, 
по случаю отсутствия его из Москвы и о проч. // Гиббенет Н. И. Историческое ис-
следование дела Патриарха Никона. Ч. 2. СПб.: Типография министерства внутрен-
них дел, 1884. С. 473–474. 

Житие протопопа Аввакума, им самим написанное // Библиотека литерату ры Древней 
Руси. Т. 17. СПб.: «Наука», 2013. С. 64–107.

Известие о рождении и воспитании и о житии Святейшего Никона, Патриар ха Москов-
ского и всея России, написанное клириком его Иоанном Шушериным. М.: Изд. Вос-
кресенского, Новый Иерусалим именуемого монастыря, 1871.

Лист Иоганна де Родеса королю Карлу X от 29 августа 1654 г. // Сборни к Новгородского 
общества любителей древности. Вып. 8. Новгород.: Губернская типография, 1916. 
С. 89–94.

Образ Государевы Царевы и Великого Князя Алексия Михайловича, всея Вел икия и Малыя 
России Самодержца, грамоты // Tumins V. A., Vernadsky G. Patriarch Nikon on Church 
and State. С. 319–322.

Полное собрание русских летописей, изданное по Высочайшему повелению археогра-
фической комиссией. Т. 1. I и II Лаврентьевская и Троицкая летописи. СПб.: Типо-
графия Эдуарда Праца, 1846.

Поучение Патриарха Никона о предостережении от язвы (морового поветрия). М.: Пе-
чатный двор, 1656. Л. 53.

Путешествие Антиохийского Патриарха Макария в Россию в половине XVII века, описан-
ное его сыном архидиаконом Павлом Алеппским / Пер. с араб.: Г. Муркос. Вып. 3. 
Кн. VII–IX. М.: Университетская типо графия, Страстной бульвар, 1898. 



29ФЕНОМЕН ЛОЖНЫХ ОТКРОВЕНИЙ ВО ВРЕМЯ «ЧУМНОГО БУНТА» 1654 Г.

Литература

Булычев. А. А. Патриарх Иоаким // ПЭ. Т. 23. М., 2010. С. 138–148.

Васильев К. Г., Сегал А. Е. История эпидемий в России. М.: Государственное издательство 
медицинской литературы, 1960.

Высоцкий Н. Ф. Чума при Алексее Михайловиче 1654–1655 гг. Казань.: Типография Им-
ператорского университета, 1879.

Лобачев С. В. Патриарх Никон. СПб.: «Искусство СПб», 2003.

Макарий (Верете нников), архим. Святейший Патриарх Никон // Альфа и Омега. 2006. 
№ 3 (47). С. 77–95. 

Новикова А. С., Юсупова С. Н. «Поучение о моровой язве» Патриарха Никона (лин гво-
текстологический анализ) // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. 
2010. № 3. С. 200–224.

Полное собрание творений свят. Игнатия Брянчанинова. Т. 1. Аскетические опыты. М.: 
Паломник, 2014.

Севастьянова С. К. Поучение Патриарха Никона о моровой язве и способы описан ия ду-
ховно–нравственной жизни и быта московского общества середины XVII века // 
Никоновские чтения в музее «Новый Иерусалим». М, 2011. С. 7–31.

Седов П. В. Закат Московского царства: Царский двор конца XVII века. СПб.: «ДМ ИТРИЙ 
БУЛАНИН», 2008.

Супотницкий М. В., Супотницкая Н. С. Очерки истории чумы. Кн. 1: Чума добактериоло-
гического периода. М.: Вузовская книга, 2006. 

Титова Л. В. Противники церковной реформы об антихристовой сущности Патриарха 
Никона // Исторический курьер. 2022. № 2 (22). С. 251–259.

Ужанков А. Н. К интерпретации авторской идеи «Слова о полку Игореве» // Герменевти-
ка древнерусской литературы. 2014. № 16–17. С. 850–885.



ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» 
(1874–1879 ГГ.): ИСТОРИЯ, 
ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ 
В КОНТЕКСТЕ 
ПРАВОСЛ    АВНОЙ 
МИССИОНЕРСКОЙ 
РАБОТЫ 
В ДОРЕВОЛЮЦИОННОЙ 
РОССИИ

Священник Павел Михайлович Приступ

магистр богословия

Московская духовная академия

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

pavelpristup@mail.ru

Для цитирования: Приступ П. М., свящ. Журнал «Миссионер» (1874–1879 гг.): история, цели 
и значимость в контексте правосла вной миссионерской работы в дореволюционной России // 
Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 30–51. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.002

Аннотация УДК 2-762
Журнал «Миссионер» (1874–1879 гг.) занимал значимое место в деятельности Русской 
Православной Церкви, способствуя углубленному пониманию читателями религиоз-
ных традиций различных народов и их культурных особенностей. Издание финансиро-
валось и курировалось Православным миссионерским обществом, что подчеркивает его 
важность для миссионерской стратегии Церкви. Под редакцией отца Владимира Мар-
кова осуществлялся тщательный отбор материалов, которые освещали актуальные во-
просы религиозной и культурной жизни, что делало журнал значимым инструментом 
для осмысления сложных социальных процессов и укрепления информационной связи 
между Церковью и обществом. Публикации, посвященные миссионерским экспедици-
ям и процессам христианизации в различных регионах России, включая анализ этногра-
фических аспектов, подчеркивали значимость диалога между христианской традицией 



31ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

и местными религиозными практиками. Журнал не только освещал деятельность мис-
сионеров, но и способствовал более глубокому осмыслению культурных особенностей 
различных этнических групп, что имело особую актуальность в контексте обращения 
языческих народов. Издание «Миссионер» акцентировало внимание на необходимо-
сти уважения к локальным условиям и культурному многообразию, демонстрируя стра-
тегически выверенный подход к процессу христианизации. В ряде статей подчеркива-
лась важность тщательной подготовки миссионеров, а также создания инфраструктуры, 
включающей образовательные и медицинские учреждения, что обеспечивало поддерж-
ку новообращенных. Таким образом, журнал «Миссионер» стал значимым инструмен-
том для распространения христианских ценностей и социальных норм, а также выпол-
нял функцию методического руководства для миссионеров, способствуя их пониманию 
местных религиозных традиций.

Ключевые слова: периодическое издания, журнал «Миссионер», прот. Владимир Марков, пра-
вославная миссия, религиозные движения, просветительская работа. 

The journal “Missionary” (1874–1879): history, aims 
and significance in the context of Orthodox missionary 

work in pre-revolutionary Russia

Priest Pavel M. Pristup
MA student
at the Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergiev Lavra, Academy
pavelpristup@mail.ru

For citation: Pristup, Pavel M., Priest. “The journal ‘Missionary’ (1874–1879): history, aims 
and significance in the context of Orthodox missionary work in pre-revolutionary Russia”. Church 
Historian, № 2 (20), 2025, pp. 30–51 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.002

Abstract. The journal “Missioner” (1874–1879) held a significant place in the activities 
of the Russian Orthodox Church, fostering a deeper understanding among its readers of the religious 
traditions and cultural characteristics of various peoples. The publication was funded and overseen 
by the Orthodox Missionary Society, underscoring its importance for the Church’s missionary strategy. 
Under the editorship of Father Vladimir Markov, a meticulous selection of materials was made, ad-
dressing pressing issues of religious and cultural life. This made the journal a vital tool for reflecting 
on complex social processes and strengthening the informational connection between the Church 
and society. Publications dedicated to missionary expeditions and the processes of Christianization 
in various regions of Russia, including analyses of ethnographic aspects, emphasized the impor-
tance of dialogue between Christian traditions and local religious practices. The journal not only 
reported on missionary activities but also contributed to a deeper understanding of the cultural 
specificities of various ethnic groups, which was particularly relevant in the context of converting 
pagan populations. “Missioner” highlighted the need to respect local conditions and cultural diver-
sity, demonstrating a strategically refined approach to the Christianization process. Several articles 



32 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

emphasized the importance of thorough preparation for missionaries, as well as the establishment 
of infrastructure, including educational and medical institutions, which provided support for new 
converts. Thus, the journal “Missioner” became an important instrument for disseminating Chris-
tian values and social norms, while also serving as a methodological guide for missionaries, aid-
ing their understanding of local religious traditions.

Keywords: periodical publication, journal «Missioner», Fr. Vladimir Markov, Orthodox mis-
sion, religious movements, enlightening work.



33ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

Проблематика исследования журнала «Миссионер» заключается 
в изучении роли и значимости этого издания для православной 
миссионерской работы XIX века. Важно рассмотреть, как журнал 
способствовал популяризации Православия, распространению 

знаний о религиозных и культурных особенностях различных народов, 
а также развитию международных связей в области религии. Также сле-
дует исследовать влияние журнала на миссионерскую деятельность и по-
нимание этнической многообразности среди православных миссионеров.

В связи, с этим цель статьи обусловлена не только историческим 
значением журнала «Миссионер» в дореволюционной России, но и его 
значимостью для современного понимания религиозных и культурных 
процессов. Рассмотрение опыта и публикаций этого журнала позволя-
ет лучше понять межрелигиозные отношения, влияние миссионерской 
работы на формирование мировоззрения и ценностных установок со-
временного общества. В контексте современного мира, где социокуль-
турные различия играют все более значимую роль, изучение истории 
и деятельности журнала «Миссионер» приобретает особую актуальность 
для обогащения исследовательского понимания разнообразия религи-
озных и культурных традиций. Основным исследовательским вопро-
сом является: какие темы и проблемы наиболее часто возникали в ста-
тьях журнала «Миссионер», и каковы были их основные идеи и тезисы?

Православное миссионерское общество было создано в России 
в 1865 году с целью поддержки православных миссий и обращения в пра-
вославие нехристиан, проживающих в Российской империи. В пред-
дверии формирования этой организации русские миссии действовали 
в разрозненном порядке, и идея создать единое Православное мисси-
онерское общество принадлежала архимандриту Макарию (Глухаре-
ву). Он предложил создать такое общество под патронажем импера-
тора и Святейшего Синода, что стало основой для дальнейших шагов1.

Подготовка к учреждению Православного миссионерского общества 
началась в 1865 году. Основным инициатором его создания выступил 
купец А. Г. Мальков. Архимандрит Владимир (Петров) разработал устав 
общества и совместно с единомышленниками обратился к императору 
Александру II с просьбой о разрешении на его учреждение2. Император, 

1 Православное миссионерское общество: Ист. зап. о деятельности Общества за истекшее 
двадцатипятилетие (1870–1895 гг.). М., 1895. С. 5.

2 Тарасов М. А. Когда же было создано Центральное миссионерское общество в России? 
(К 150-летию открытия Православного миссионерского общества) // Труды Воронежской 
духовной семинарии. 2019. № 11. С. 81.



34 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

заручившись поддержкой Святейшего Синода, одобрил создание «Мис-
сионерского общества для содействия распространению христианства 
среди язычников», взяв его под свое покровительство, а императрица 
Мария Александровна стала первой покровительницей организации3.

Управление Православного миссионерского общества осуществля-
лось советом, возглавляемым епископом Ладожским Герасимом (До-
броседовым), а впоследствии князем Н. С. Голицыным. Внутренние раз-
ногласия среди членов совета, а также сложности во взаимодействии 
с миссионерами привели к возникновению конфликтов, что в 1868 году 
вынудило перенести управление обществом в Москву. Председатель-
ство перешло к митрополиту Иннокентию (Вениаминову), чья деятель-
ность сыграла ключевую роль в дальнейшем развитии и укреплении 
миссионерской работы4.

В 1869 году император утвердил новый устав общества. 25 января 
1870 года в Москве состоялось торжественное открытие Православного 
миссионерского общества. Согласно уставу, общество было учреждено 
с целью поддержки православных миссий, направленных на обращение 
нехристианских народов, укрепление их в вере и приобщение к соблюде-
нию норм христианского образа жизни5. Особое внимание уделялось вос-
точным регионам России, где проживало значительное число языческих 
народов. Это подчеркивало как миссионерскую, так и культурно-просвети-
тельскую миссию Общества, направленную на признание этнического мно-
гообразия и содействие духовному развитию этих групп. Примечательно, 
что в деятельности Общества прослеживался элемент осмотрительности 
и уважения к локальным условиям. Устав четко указывал, что расширение 
миссионерских инициатив будет осуществляться в зависимости от имею-
щихся ресурсов Общества, что подразумевало необходимость устойчиво-
го финансового обеспечения для эффективного выполнения миссионер-
ских задач. Такое осознание ограниченности ресурсов свидетельствует 
о стратегическом подходе к миссионерской деятельности, включавшем 
долгосрочное планирование и учет внешних факторов6.

3 Православное миссионерское общество: Ист. зап. о деятельности Общества за истекшее 
двадцатипятилетие (1870–1895 гг.). М., 1895. С. 5.

4 Ефимов А. Б. Очерки по истории миссионерства Русской Православной Церкви // 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/ocherki-po-istorii-missionerstva-russkoj-
pravoslavnoj-tserkvi/2(Дата обращения: 13.01.2025).

5 Michaelson A. N. The Russian Orthodox Missionary Society, 1870–1917: A Study of Religious 
and Educational Enterprise. Thesis (Ph. D.) University of Minnesota, 1999. Р. 38.

6 Православное миссионерское общество: Ист. зап. о деятельности Общества за истекшее 
двадцатипятилетие (1870–1895 гг.). М., 1895. С. 5.



35ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

В первый год своего существования Общество привлекло более 
6000 членов. Впоследствии была организована деятельность комите-
тов в нескольких епархиях, причем половина из них в короткие сро-
ки расширила свою деятельность на обширные территории. Общество 
активно занималось издательской деятельностью, выпуская литера-
туру, посвященную миссионерской работе, включая журнал «Миссио-
нер». Кроме того, были разработаны программы по подготовке мисси-
онеров и созданы ресурсы для оказания поддержки в их деятельности7. 
Журнал «Миссионер» начал свою историю в 1874 году. Издание это-
го журнала финансировалось Православным миссионерским обще-
ством и издавался вплоть до 1879 года. Но важно отметить, что на этом 
жизнь журнала не закончилась, но наоборот трансформировалось в бо-
лее объемную версию издания, и он был переименован в «Православ-
ный благовестник»8. 

Подобная приостановка и последующая трансформация были об-
условлены снижением миссионерской активности после смерти ми-
трополита Иннокентия в 1879 году, и возобновление деятельности 
произошло лишь в 1893 году9. Именно в этот период начал издаваться 
журнал «Православный благовестник». К 1900 году Православное мис-
сионерское общество насчитывало более 16 тысяч членов и значитель-
но расширило свою миссионерскую деятельность в Сибири и Евро-
пейской части России, включая создание многочисленных церковных 
школ. Однако после 1905 года, когда 17 апреля был принят император-
ский указ «Об укреплении начал веротерпимости», разрешивший пере-
ход из православия в иные исповедания, миссионерская деятельность 
Русской Православной Церкви столкнулась с серьезными трудностя-
ми: многие новообращенные начали возвращаться к своим прежним 
верованиям, что существенно повлияло на устойчивость и эффектив-
ность работы Общества10.

Редактором каждого номера «Миссионер» за 1876 г. был протои-
рей Владимир Марков, а цензором — протоиерей Алексей Иванович 

7 См. подробнее: Тарасов М. А. «Финансирование миссионерства в руках общественно-
сти». Почему Святейший Синод передал Православному миссионерскому обществу свои 
обязанности // Актуальные вопросы церковной науки. 2019. № 1. С. 186–189. 

8 Православный благовестник // Православный благовестник. 1893. № 1. С. 1.
9 Хазов Н. К. Идите и научите: к истории Православного миссионерского общества в Рос-

сии // URL: https://stbasil.center/2017/11/26/idite-i-nauchite/ (Дата обращения: 13.01.2025).
10 См. подробнее: Шабунин В. В. Организационное устройство и деятельность Православ-

ного Миссионерского Общества (к вопросу о взаимотношении государства и РПЦ в кон-
це XIX в.) // Вестник университета. 2013. № 8. С. 256–259.



36 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

Соколов (1817–1899), священник Архангельского кафедрального собо-
ра и первый настоятель Храма Христа Спасителя (1883–1899). Редакция 
журнала располагалась в квартире редактора — священника Троицкой 
церкви на Арбате. Редакторская деятельность протоиерея Владимира 
Маркова в журнале демонстрирует его высокую образованность и глубо-
кую вовлеченность в миссионерскую проблематику. В послужном спи-
ске отца Владимира есть запись: «Определением Совета Православно-
го миссионерского общества с утверждения Его Высокопреосвященства 
ему (Владимиру Семёновичу) было поручено на правах ответственного 
редактора заведование еженедельным изданием под названием “Мис-
сионер”»11. В 1879 году журнал перестал издаваться, возможно, в связи 
с кончиной митрополита Иннокентия (Вениаминова)12. 

Протоирей Владимир Марков отличался не только тем, что он был 
редактором журнала «Миссионер», он также занимался распределени-
ем денег для бедных церквей на территории Российской империи, вы-
дающимся пастором и очень образованным человеком13. Исследова-
тельница Н. А. Маркова отмечает: «Колоссальная работоспособность, 
ответственность, организационные способности о. Владимира были 
многократно востребованы Церковью. Он принимал активное участие 
в функционировании ее структур, прежде всего, Московской духовной 
консистории и Московской конторы Святейшего Синода. В консисто-
рию он вошел в 1892 г., сначала сверхштатным, а затем и штатным чле-
ном, прервав свое участие на время службы в Успенском соборе. Вер-
нулся сверхштатным сотрудником в 1911 г. при переходе в храм Христа 
Спасителя. В конторе Святейшего Синода Владимир Семенович состо-
ял с 1905 по 1911 г.»14. 

Отец Владимир осуществлял катехизацию и проповедническую 
деятельность, стремясь распространить благую весть и привести лю-
дей к Богу. За время своей службы в Троицкой церкви, отец Владимир 

11 Цит. по: Марков Владимир Семенович, протоиерей. Краткая биографическая справка // 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Vladimir_Markov/markov-vladimir-semenovich-protoierej-
kratkaja-biograficheskaja-spravka/ (12.01.2024). 

12 Там же. 
13 См. подробнее: Маркова Н. А. Протопресвитер Владимир Семенович Марков // Вестник 

ПСТГУ II: История. История Русской Православной Церкви. 2009. № 32. С. 18–36; Мар-
ков Владимир Семенович, протоиерей. Краткая биографическая справка // URL: https://
azbyka.ru/otechnik/Vladimir_Markov/markov-vladimir-semenovich-protoierej-kratkaja-
biograficheskaja-spravka/ (12.01.2024).

14 Маркова Н. А. Протопресвитер Владимир Семенович Марков // Вестник ПСТГУ II: Исто-
рия. История Русской Православной Церкви. 2009. № 32. С. 21–22.



37ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

стал любимым и уважаемым священником, как для местных верую-
щих, так и для приезжих. Его проникновенные богослужения, мудрые 
наставления и добрый характер привлекали людей и вносили свет и ра-
дость в их жизни15.

Цензором журнала «Миссионер» с момента создания и заверше-
ния периодического издания был протоиерей Алексей Соколов (1817–
1900 гг.), который также был духовным отцом обер-прокурора К. П. По-
бедоносцева. Но также важно отметить, что протоиерей Алексей Соколов 
является первым настоятелем Храма Христа Спасителя. 

Говоря о структуре и устройстве периодического издания «Миссио-
нер», важно отметь, что оно имеет сквозную нумерацию страниц и под-
шит по годам. В журнале присутствуют два раздела: «Статьи» и «Раз-
ные известия». Оглавление не содержит информацию о номерах, в нем 
указываются лишь страницы каждой статьи. Тематические разделения 
также отсутствуют. За каждый год опубликовано по 52 номера, кото-
рые имеют неравное количество страниц. Отсутствуют иллюстрации. 
Номера за 1876 год содержат обширный материал по внутренней мис-
сии Русской Православной Церкви. Публикации касаются этнографиче-
ских тем, общего описания миссионерских путешествий и в основном 
представляют собой краткие заметки. Если говорить о структурном со-
держании журнала «Миссионер», то важно отметить, что характер ма-
териалов был очень разнообразным. Например, много исторических 
материалов, а также этнографических, которые не только рассказыва-
ют о том, как происходить христианизация, но и подчеркивают куль-
турные и религиозные особенности различных народов. 

На основе статей из периодического журнала «Миссионер» за 1876 год 
можно выделить следующие несколько основных направлений публикаций:

1) Изучение исторических и этнографических аспектов миссионер-
ства: в названиях статей упоминаются исторические перио-
ды и географические регионы, где осуществлялась внешняя 
и внутренняя миссия Русской Православной Церкви. Напри-
мер, в названиях статей упоминаются такие темы, как жизнь 
и быт тунгусов в Забайкалье, распространение христианства 
среди индейцев в Средней Америке16 и миссия в Якутии17. 

15 Там же. С. 28.
16 Первое распространение христианства между индейцами средней Америки // Миссио-

нер. 1876. № 4. С. 21–25.
17 Тобольская духовная миссия в 1874 году // Миссионер. 1876. № 3. С. 20–21.



38 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

В этих статьях вероятно обсуждаются культурные особенно-
сти народов и регионов, а также результаты миссионерской 
работы среди них. Статьи, относящиеся к этой группе, могут 
содержать информацию о религиозных взглядах славянских 
народов о духах и богах, связанных с лесами и растениями18 
и описания практик подготовки людей к смерти и брачных 
обычаев языческих народов19.

2) Деятельность административных структур миссии: некото-
рые названия статей свидетельствуют об открытии епархи-
альных миссионерских комитетов в различных городах, та-
ких как открытие епархиального миссионерского комитета 
в Оренбурге20, в Симбирске21 и других городах Российском 
империи. В таких статьях, вероятно, рассматривается орга-
низация и цели миссионерской деятельности, а также прак-
тические аспекты работы комитетов22.

3) Публицистические материалы просветительского характера: 
например, библиографическая заметка о выпуске миссионер-
ского против мусульманского сборника23; «Слово пред откры-
тием Оренбургского епархиального комитета Православного 
Миссионерского Общества»24; дневники25 и путевые заметки26. 

18 П. А.-сский. Значение лесов в языческих верованиях // Миссионер. 1876. № 16. С. 125–
128; П. А.-сский. Значение растений в языческих религиях // Миссионер. 1876. № 17. 
С. 133–135.

19 Остроумов Н. П. Приготовление умирающего к смерти у крещеных чуваш казанской гу-
бернии // Миссионер. 1876. № 37. С. 305–307; Брачные обычаи у некоторых языческих 
народов // Миссионер. 1876. № 24. С. 195–197.

20 Открытие в Оренбурге епархиального миссионерского комитета // Миссионер. 1876. 
№ 2. С. 9–12.

21 Открытие в Симбирске епархиального миссионерского комитета // Миссионер. 1876. 
№ 5. С. 25–29.

22 Шестое годичное общее собрание Православного Миссионерского Общества // Мисси-
онер. 1876. № 21. С. 165–166; Записка, читанная в общем собрании членов Православ-
ного Миссионерского Общества, мая 1870 года // Миссионер. 1876. № 27. С. 213–223.

23 Библиографическая заметка о VIII-м выпуске миссионерского против мусульманского 
сборника // Миссионер. 1876. № 2. С. 12–17.

24 Слово пред открытием Оренбургского епархиального комитета Православного Мисси-
онерского Общества 1875 года ноября 21-го // Миссионер. 1876. № 3. С. 17–20.

25 Милетий, архим. Дневник Ольхонского миссионера (за 1871 год) // Миссионер. 1876. 
№ 20. С. 158–161.

26 Извлечение из путевого журнала миссионера Астраханской епархии Покрово-Болдин-
ского монастыря иеромонаха Гавриила // Миссионер. 1876. № 24. С. 192–194.



39ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

В номерах за 1878 год статьи содержат информацию о миссио-
нерской работе, проводимой в Тобольской, Астраханской, Алтайской 
епархий и многих других: она охватывает различные аспекты дея-
тельности миссионеров, их достижения, проблемы и цели миссии27; 
об изучении различных аспектов кавказской культуры и традиций28; 
развитии христианства в Японии29; путевые заметки30; об аспектах по-
лемики с мусульманами31; журнал содержит отчеты32; состояние вну-
тренних миссий33; статьи, посвященные этнографии34. Среди общего 
массива опубликованных за 1878 статей выделяется большое количе-
ство материалов, посвященных вопросам практики религиозной жиз-
ни и просвещению православных мирян35. Наоборот, если за 1876 год 
было опубликовано много этнографических материалов, то с годами 
журнал утратил некоторых плодотворных авторов по данной тематике.

Для примера, в пятом номере за 1876 год содержится ценный мате-
риал, охватывающий тридцать страниц журнала. Автор Николай Петрович 
Остроумов представил расшифровку спора с мусульманами о подлинно-
сти «завещания» пророка Мухамеда, которое было популярно у россий-
ских мусульман. В статье были затронуты вопросы языка Корана и каче-
ства его переводов на русский язык. Стенография, приведенная в статье, 

27 Миссионерская деятельность в Тобольской епархии за 1876 год // Миссионер. 1878. № 1. 
С. 3–5.

28 Павильонов П., свящ. Кавказские очерки и заметки. Темные предания горцев // Миссио-
нер. 1878. № 1. С. 5–8; Религиозно-нравственное состояние горских населений // Мис-
сионер. 1878. № 10. С. 79–80.

29 Вести из Японии. Письмо Преосвященному Епископу Иркутскому от Японского миссио-
нера // Миссионер. 1878. № 2. С. 10–12.

30 Гавриил, иером. Извлечение из путевого журнала миссионера иеромонаха Гавриила // 
Миссионер. 1878. № 2. С. 12–15.

31 Магометанство. Учение Корана о священной войне, религиозное состояние крещеных 
татар // Миссионер. 1878. № 3. С. 17–19; Магометанство. Взгляды и отношение мусуль-
ман к немусульманам в общем и к христианам, в частности, // Миссионер. 1878. № 4. 
С. 25–27.

32 Из отчета о деятельности Братства святого Гурия за 1876 год // Миссионер. 1878. № 5. 
С. 35–37; Отчет о Забайкальской православной миссии за 1877 год // Миссионер. 1878. 
№ 42. С. 340–343.

33 Якутская православная миссия в 1875–76 году // Миссионер. 1878. № 5. С. 132–135.
34 Чистохин Я. Обычаи бурят при рождении и первоначальном воспитании детей // Мис-

сионер. 1878. № 29. С. 231–232; Данилов С., свящ. Некоторые черты жизни касимовских 
татар // Миссионер. 1878. № 37. С. 303–304.

35 См., например: Пути Промысла Божьего в приготовлении язычников древнего мира к при-
нятию Спасителя // Миссионер. 1878. № 52. С. 418–420; Поучение в неделю правосла-
вия // Миссионер. 1878. № 10. С. 73–75.



40 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

имеет ценность для исследований в области миссиологии как пример 
уровня образованности мусульманских проповедников. Православный 
миссионер, подводя итог отмечает высокий уровень своих оппонентов: 
«Но стоит отметить, что, несмотря на свою узкую точку зрения, мусуль-
манские ученики умело спорят. Необходимо привыкнуть к ним, чтобы 
не запутать себя, а также защищать истину, которую они поддерживают»36.

Любопытной является статья, подписанная инициалами «П. А.-сский». 
Под названием «Значение лесов в языческих верованиях»37 является мате-
риалом, религиоведческого содержания, что видится особо важным в деле 
русской миссии и религиозного просветительства. Целью материала ста-
тьи является обращение внимания на интересное феномен, который на-
блюдается у крещеных инородцев в Вятской губернии и связан с их осо-
бым двойственным отношением к Русской Православной Церкви. С одной 
стороны, они высоко ценят и уважают Таинства и обряды Церкви, но вме-
сте с тем сохраняют элементы древней языческой религии, продемонстри-
ровав при этом особое почитание к священным рощам.

Отмечается, что связь с природой и ритуалы, связанные с лесом, 
имеют длительную историю в языческих верованиях. Даже после при-
знания христианства многие суеверные обычаи и представления сохра-
няются в народной культуре данного региона. Это позволяет сделать 
вывод о продолжающемся влиянии предыдущей религиозной парадиг-
мы на местное население и его религиозные убеждения.

П. А.-сский опубликовал статью «Очерки народного двоеверия. 
Семик и русальная неделя»38, рассказывается о традиционных весен-
них празднествах славянских язычников, посвященных богине Живе. 
Согласно представлениям древних славян, эти празднества символи-
зируют явления, происходящие в природе весной и в начале лета, ког-
да жизненная сила богини Живы достигает своего расцвета. Даже по-
сле принятия христианства, эти весенние торжества продолжались, 
несмотря на критику со стороны Церкви. Одним из самых значимых 
дней был четверг седьмой недели после Пасхи, который посвящался бо-
гу-громовнаку Перуну. В этот день народ отправлялся в поля и рощи, 
собирал цветы и травы, рубил молодые березки и украшал ими дома 
и улицы. В некоторых губерниях крестьяне и городская чернь собира-
лись в лесах и рощах, срубали молодое березовое дерево и наряжали 

36 Остроумов Н. П. Беседа с двумя мусульманскими учеными о языке и содержании Кора-
на // Миссионер. 1876. № 5. С. 36. 

37 А.-сский П. Значение лесов в языческих верованиях // Миссионер. 1876. № 16. С. 125–128.
38 А.-сский П. Очерки народного двоеверия // Миссионер. 1876. № 22. С. 174–176.



41ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

его в женское платье или украшали разноцветными лентами и лоскут-
ками. Затем следовал общий пир, на котором участники принесли хлеб, 
молоко, крашеные яйца и другие продукты. Также покупалось вино 
и пиво. По окончании торжества наряженное березовое дерево сопро-
вождали радостными песнями и плясками. Эти весенние обряды были 
важной частью жизни народа и продолжались в течение многих веков. 
П. А.-сский поднимает проблему двоеверия и опровергает языческие 
заблуждения посредством научного объяснения, которые предполага-
ет, что славяне не могли объяснить природные явления и тем самым 
язычество являлось удобным объяснением39. 

В 26 номере была затронута тема праздника Ивана Купалы40. В ста-
тье описывается важность весенних празднеств и символическое значе-
ние природных явлений, которые наши предки праздновали и почитали 
в своей культуре. Эти праздники становились созвучными с природ-
ными циклами и помогали укрепить связь человека с природой и его 
духовное понимание мира. Рациональное опровержения языческих 
воззрений славян уходит на второй план и в первую очередь внимание 
акцентируется на безнравственность языческого праздника. 

«Воззвание Японской духовной миссии к Русской Церкви»41 от 15 мар-
та 1876 г. помещено в 21-м номере «Миссионера». Вятская губерния стала 
попечителем Японской миссии, благодаря решению Святейшего Синода. 
Миссия получила покровительство Миссионерского Общества, а почетные 
лица предоставили свою помощь. В воззвании приводятся благодарности 
от Японской миссии. Далее следует краткий отчет о результатах деятель-
ности миссии: «за пять лет существования, у миссии уже есть священник, 
диакон, катехизаторы, более тысячи христиан, школы, учебные заведе-
ния, организованные хоры, ожидающие крещения в разных местах Япо-
нии. Отец Павел Савабе был рукоположен в священники и смог пройти 
через много препятствий, достигнув Едо»42. В конце помещено прошение 
о продолжении материальной поддержки миссии. 

В статье «Приготовление умирающего к смерти у крещеных чуваш 
Казанской губернии»43 автора Н. П. Остроумова описывается древний 

39 А.-сский П. Очерки народного двоеверия. Семик и Русальная неделя // Миссионер. 1876. 
№ 22. С. 176.

40 А.-сский П. Очерки народного двоеверия. Иван Купала // Миссионер. 1876. № 26. С. 205–208.
41 Воззвание Японской духовной миссии к Русской Церкви // Миссионер. 1876. № 21. 

С. 166–170.
42 Там же. С. 167. 
43 Остроумов Н. П. Приготовление умирающего к смерти у крещеных чуваш казанской гу-

бернии // Миссионер. 1876. № 37. С. 305–307.



42 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

обычай чувашского народа, связанный с ворожбой и прорицанием 
в случае болезни. Когда кто-то из членов семьи заболевает, близкая 
родственница, в основном женщина, обращается к старой ворожей-
ке или знахарю, чтобы узнать, какой бог или богиня послал болезнь 
на больного или его родственников. Обычай имел ритуальный характер 
и был связан с верованиями и представлениями о сверхъестественных 
силах, которые можно было усмирить или примирить. Ворожба на хле-
бе была одним из способов установить, какой бог или богиня причи-
нили болезнь, и определить необходимые действия для восстановле-
ния гармонии в семье. 

Статья без авторства «О религиозно-нравственном состоянии та-
тар Казанской губернии»44 рассматривает проблему религиозно-нрав-
ственного состояния крещеных татар Казанской губернии и ее причины. 
Одной из важных причин, по мнению автора, является более высокий 
уровень интеллектуального развития у мусульманских татар по сравне-
нию с крещеными. Это умственное превосходство мусульманских татар 
сильно влияло на их крещеных сородичей. Крещеные татары, лишен-
ные доступа к мусульманской письменности и не владеющие русским 
языком, оставались в невежестве. Крещеные татары-мусульмане де-
монстрируют фрагментарное и ошибочное восприятие православия, 
при этом оценивая ислам как более совершенную и гармоничную рели-
гию. Статья также указывает на важность образования и доступа к пись-
менности для развития сознания и понимания религиозных вопросов.

Журнал «Миссионер» включает в себя историю раскола в Сибири, 
в особенности в Тобольской епархии45. Обычно это были статьи, опи-
сывающие различные секты и течения, а также материалы, анализи-
рующие историю раскола и его доктрину. Особое внимание уделяется 
мерам по ослаблению ересей и успешной борьбе с ними. Тобольская 
епархия на тот момент населялась разными народами, включая остя-
ков, киргизов, татар и другие. Раскол свои корни утвердил здесь еще 
с самого возникновения Русской Православной Церкви, и раскольники 
активно использовали глубины Сибири в качестве убежища. Из этих ма-
териалов становиться понятно, какую роль играли священники в этом 
регионе: «Священник Виктор Калугин прибыл в город Сургут для на-
чала своей новой службы 18 мая последнего года. В своей должности 
благочинного он должен был осмотреть церкви и приходы, которыми 

44 О религиозно-нравственном состоянии татар Казанской губернии // Миссионер. 1876. 
№ 38. С. 310–312.

45 Миссии Тобольской епархии в 1877 году // Миссионер. 1876. № 38. С. 7–8.



43ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

должен заниматься. Он отправился в путь 24 числа того же месяца. 
Во время своего путешествия он совершал богослужения для крещеных 
инородцев. Он крестил младенцев, исповедовал больных и учил пра-
вильно применять знамение святого креста и молитвы. В юртах в Ах-
тюреве, видя желание инородцев помолиться Господу Богу, он отслужил 
молебен с освящением воды, что очень порадовало всех инородцев»46.

Печатные издания Тобольской епархии в основном занимались мис-
сионерской и противораскольнической деятельностью в связи с особы-
ми условиями в этой области. Раскол был широко распространен в этой 
епархии, и правительство активно ссылало раскольников сюда. Руково-
дители раскольников также проживали в этом регионе. Эти статьи о рас-
коле и миссионерстве в Тобольской епархии играли важную роль в борьбе 
с ересью и проповедовали правоверность. Они помогали понять исто-
рию раскола, анализировали его учение и предлагали пути угасания ере-
тических учений. Благодаря этим статьям миссионерство в Тобольской 
епархии смогло достичь успеха среди многонационального населения.

Важно отметить, что подобные миссии были на только на террито-
рии Тобольской епархии. Редакция журнала «Миссионер» публикует раз-
личные статьи, которые посвящены расколам, сектам, инородцам и т. п. 
Каждая статья представляет уникальный материал, который кроме ре-
лигиозных особенностей иноверцев свидетельствует о многообразной 
культуре, природе, этнических аспектов, а также эти материалы позво-
ляют увидеть религии других народов, которые уже сегодня забыты:

1) «Современные остатки языческих обрядов и религиозных ве-
рований у Чуваш»47;

2) «Записки русской православной миссионерки в Японии Ма-
рии Александровны Черкасской»48;

3) «О религиях азиатского населения»49;
4) «Новая секта»50;
5) «Современное состояние раскола в Тобольской епархии»51;

46 Там же. С. 8.
47 Современные остатки языческих обрядов и религиозных верований у Чуваш // Мисси-

онер. 1879. № 38. С. 212–226.
48 Записки русской православной миссионерки в Японии Марии Александровны Черкас-

ской // Миссионер. 1879. № 8. С. 148–162.
49 О религиях азиатского населения // Миссионер. 1879. № 14. С. 273–283.
50 Новая секта // Миссионер. 1879. С. 292–299.
51 Сырцов И. Современное состояние раскола в Тобольской епархии. // Миссионер. 1879. 

№ 23–24. С. 481–499.



44 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

6) «Магометанство. Отношение магометан к немагометанам 
и христианам, в частности,»52;

7) «Остяки березовские и их вера»53;
8) «Несколько слов о положении калмыков в Астраханской губернии»54;
9) «Татаро-крещенский вопрос в Казанской епархии, перед от-

крытием Братства Гурия»55

10) «Японские нравы. Взгляд японских буддистов на женщину. 
Некоторые японские празднества»56;

11) «Религиозно-нравственные состояния горских населений»57;
12) «Первое распространение христианства среди индейцев сред-

ней Америки»58;
13) «Случаи обращения из раскола в православие»59;
14) «Богоявленская вода у раскольников (беспоповцев) и освя-

щение её»60;
15) «Японский город храмов»61;
16) «Беседа с двумя мусульманскими учеными о языке и содер-

жании Корана»62;
17) «Отчет Якутского комитета Православного Миссионерского 

Общества за 1874–1875 год»63;
18) «Несколько замечаний о двоеверии»64 и т. д.

52 Магометанство. Отношение магометан к немагометанам и христианам, в частности // 
Миссионер. 1875. № 3. С. 51–58.

53 Остяки березовские и их вера // Миссионер. 1876. № 16. С. 323–337.
54 Несколько слов о положении калмыков в Астраханской губернии // Миссионер. 1879. 

№ 9. С. 192–206.
55 Татаро-крещенский вопрос в Казанской епархии, перед открытие Братства Гурия губер-

нии // Миссионер. 1879. № 8. С. 56–57.
56 И.-иский Д. Японские нравы. Взгляд японских буддистов на женщину. Некоторые япон-

ские празднества // Миссионер. 1874. № 21. С. 187–188.
57 Религиозно-нравственные состояния горских населений // Миссионер. 1876. № 9. С. 70–71. 
58 Первое распространение христианства среди индейцев средней Америки // Миссионер. 

1875. № 6. С. 114–115.
59 Случаи обращения из раскола в православие // Миссионер. 1876. № 10. С. 198–204.
60 Первое распространение христианства среди индейцев средней Америки // Миссионер. 

1876. № 2. С. 38–40.
61 Японский город храмов // Миссионер. 1874. № 8. С. 163–169.
62 Беседа с двумя мусульманскими учеными о языке и содержании Корана // Миссионер. 

1876. № 2. С. 7–16.
63 Отчет Якутского комитета Православного Миссионерского Общества за 1874–1875 год // 

Миссионер. 1878. № 12. С. 253–257.
64 А-ский П. Несколько замечаний о двоеверии // Миссионер. 1876. № 7. С. 52–55.



45ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

Подробнее стоит отметить, некоторые из перечисленных статей. 
Например, записки русской православной миссионерки в Японии Ма-
рии Александровны Черкасской — это важный исторический документ, 
который рассказывает о жизни и деятельности Марии Александровны 
Черкасской в Японии как миссионерки Русской Православной Церкви. 
В своих записках М. А. Черкасская описывает свой опыт работы в Япо-
нии, ее контакты с местным населением и пытается распространить 
православную веру среди японцев. Она описывает свои встречи с пред-
ставителями японской культуры и рассказывает о препятствиях, с ко-
торыми сталкивалась в своей миссионерской работе. Записки русской 
православной миссионерки в Японии М. А. Черкасской являются цен-
ным источником информации о взаимодействии между Русской Пра-
вославной Церковью и японским обществом на протяжении истории. 
Они дают нам возможность лучше понять роль миссионеров в распро-
странении веры и взаимодействие различных культурных и религиоз-
ных традиций65.

Из «Отчета Якутского комитета Православного Миссионерского 
Общества за 1874–1875 год»66 становиться известно, что в провинции 
Тунгусы Вилюйского округа проживают две группы: одни оседлые, дру-
гие кочевые. У полуоседлых Тунгусов в Угулятском наслеге есть часовня, 
а сейчас они собираются построить деревянную церковь своими сред-
ствами. Священник Иоанн Невский предпочитает посещать кочевых 
Тунгусов, отправляясь от жилья якутов на тысячи верст. В 1874 году Ви-
люйский округ столкнулся с огромными несчастиями из-за оспы, кото-
рая уничтожала целые семьи в некоторых районах. Эта эпидемия рас-
пространилась и на другие районы Якутской области и даже в Охотск. 
Из-за слухов о смертельной болезни и ее заразности Тунгусы устреми-
лись в горы и леса, недоступные для русских и якутов, надеясь изба-
виться от опасной оспы. Желательно, чтобы они там обрели спасение, 
а не гибель. Священник Иоанн Невский несколько раз отправлялся в да-
лекие кочевья Тунгусов, но, узнав о их отступлении в горы, возвращал-
ся в Вилюйск и оттуда совершал три похода к якутам различных насле-
гов, исполняя духовные требования.

В представленных статьях, а также в других неуказанных источни-
ках, просматривается настроение и сопротивление раскольническому 

65 Записки русской православной миссионерки в Японии Марии Александровны Черкас-
ской // Миссионер. 1879. № 8. С. 148–162.

66 Отчет Якутского комитета Православного Миссионерского Общества за 1874–1875 год // 
Миссионер. 1878. № 12. С. 253–257.



46 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

движению в Тобольской епархии. В рамках данного исследования мы об-
ратимся к анализу раскола в Тобольской епархии, опираясь на сведения 
из статьи «Записки миссионера Алтайской миссии» («Миссионер», 1876).

Интересной статьей является материал под заглавием «Несколько 
замечаний о двоеверии»67 за 1876 год. Автор анализирует присутствие 
«двоеверия» в религиозной жизни народов, переходящих от языче-
ства к христианству. В статье утверждается, что язычество, будучи ис-
каженной религией, все же имеет свои корни и элементы Истины, хотя 
и не в полной мере открытые сверхъестественным образом. В основе 
языческой религии лежит определенное зерно Божественного знания, 
данный человеку Богом. 

Отмечается, что Господь не выбрал только один еврейский на-
род для сохранения истины, но и другие верования сохранили память 
о Едином Боге. В связи с этим, поэтому постепенно языческие народы 
принимают христианство, пока все человечество не станет христиан-
ским. Такое преобразование происходит постепенно, а крещение на-
рода предоставляет ему благодатные средства для этого. Божественная 
благодать никогда не лишает человека свободы выбора, а предостав-
ляет ему возможность использовать свои дары. В результате возника-
ет «двоеверие», период постепенного религиозно-нравственного пре-
образования новообращенного народа68. 

В этот период под руководством Церкви человек осознает исти-
ну Божественного Откровения. Христос, являясь центром всемирной 
истории, также является центром истории каждого отдельного народа. 
Для всех людей и каждого народа до Христа было смутное представ-
ление о Боге, с Ним же приходит ясная святая истина. Сознательное 
осознание этой истины достигается длительным и трудным процессом 
религиозного и нравственного развития, в ходе которого устраняется 
«двоеверие» — смешение в религиозном сознании народа элементов 
язычества и христианских понятий69. 

В журнале «Миссионер» публиковались материалы, которые от-
ражали статистические данные о различных народах, которые могли 
бы миссионерам помочь в работе. Например, в рубрике «Разные изве-
стия» за 1876 год находиться статья о калмыках. В данной статье де-
лается анализ ситуации с калмыками, проживающими на террито-
рии России, и приводятся данные о их численности и религиозной 

67 А-ский П. Несколько замечаний о двоеверии // Миссионер. 1876. № 7. С. 52–55.
68 Там же. С. 53.
69 Там же. С. 55.



47ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

принадлежности. Согласно статье, численность калмыков в Астрахан-
ской губернии составляет около 120 000 человек, в Ставропольской гу-
бернии — до 6 500 человек, а в земле войска Донского — до 10 000 чело-
век. Все эти калмыки исповедуют буддизм в форме ламаизма. В статье 
также упоминается о намерении распространить христианство сре-
ди калмыков. Для этого предлагается принять несколько мер. Во-пер-
вых, направить деятельность миссионеров в те местности, где много 
рабочих калмыков, которые постоянно контактируют с русскими жи-
телями. Это могут быть прибрежья Волжской дельты и северо-запад-
ный берег Каспия. 

Во-вторых, предлагается осторожно знакомить молодое поколение 
калмыков, находящееся на службе в улусах или обучающееся в учили-
щах и школах, с христианской религией, церковными обрядами и т. д. 
Третья мера заключается в пересмотре всех имеющихся переводов свя-
щенных книг на калмыцкий язык, их дополнении и исправлении с уче-
том диалекта калмыков. Четвертая мера состоит в сокращении числен-
ности ламаистского духовенства. 

И, наконец, пятая мера предполагает вместо выдачи материальной 
помощи новообращенным, предоставить заботу о их нуждах на усмо-
трение существующего калмыцкого комитета, чтобы помощь не вы-
глядела как приманка к принятию крещения. В целом, данная статья 
анализирует ситуацию с калмыками и предлагает различные меры 
по распространению христианства среди них. Однако, оценка эффек-
тивности данных мер и их соответствие культурным и религиозным 
особенностям калмыков остаются предметом дальнейшего обсужде-
ния и исследования70.

Как отмечалось, журнал «Миссионер» прекратил своё существова-
ние в 1879 году. В № 52 было опубликовано постановление от Святей-
шего Синода, в котором Данный указ Его Императорского Величества 
относится к вопросу о прекращении издания еженедельного журнала 
«Миссионер» с будущего 1880 года и открытии в Московских Епархи-
альных Ведомостях отдела миссионерских известий и статей под на-
званием «Московская Церковная Газета» или «Московские Церковные 
Ведомости»71. Указ предписывает, чтобы новое издание соответствова-
ло программам и требованиям «Епархиальных Ведомостей» и журнала 
«Миссионер» и не превышало подписной цены. Такая мера позволит 
эффективнее осуществлять миссионерскую работу и распространение 

70 О калмыках, живущих в пределах России // Миссионер. 1876. № 8. С. 65.
71 Указ Святейшего Синода // Миссионер. 1879. № 52. С. 464–455.



48 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

православных идей среди населения. Подписи обер-секретаря А. По-
лонского подтверждают официальный характер данного документа72.

Проведенный анализ журнала «Миссионер» в контексте право-
славной миссионерской работы дореволюционной России позволяет 
сделать вывод о его значительной роли как инструмента христианиза-
ции и социализации языческих народов. Журнал не только подчерки-
вал важность взаимодействия с местной и церковной администрацией, 
но и демонстрировал необходимость системного подхода к миссионер-
ской деятельности, включая разработку стратегий, учитывающих куль-
турные и социальные особенности этнических групп. Миссионерская 
работа, освещаемая на страницах издания, выходила за рамки религи-
озного обращения, становясь масштабной социально-культурной ини-
циативой, направленной на интеграцию различных народов в право-
славную культуру и её традиции.

Таким образом, журнал «Миссионер» стал не только важным сред-
ством распространения Православия, но и методическим руководством 
для миссионеров, способствуя более глубокому пониманию и уважению 
религиозных и культурных традиций народов, с которыми они взаи-
модействовали. Это подчеркивает его значимость как исторического 
источника, отражающего сложный процесс интеграции религиозных, 
культурных и социальных аспектов миссионерской работы в дореволю-
ционной России. Журнал сыграл ключевую роль в формировании стра-
тегий православной миссии, оставив заметный след в истории религи-
озного просвещения и межкультурного взаимодействия.

Библиография

А-ский П. Несколько замечаний о двоеверии // Миссионер. 1876. № 7. С. 52–55.

А.-сский П. Значение лесов в языческих верованиях // Миссионер. 1876. № 16. С. 125–128.

А.-сский П. Очерки народного двоеверия // Миссионер. 1876. № 22. С. 174–176.

А.-сский П. Очерки народного двоеверия. Иван Купала // Миссионер. 1876. № 26. С. 205–208.

Беседа с двумя мусульманскими учеными о языке и содержании Корана // Миссионер. 
1876. № 2. С. 7–16.

Библиографическая заметка о VIII-м выпуске миссионерского противомусульманского 
сборника // Миссионер. 1876. № 2. С. 12–17.

Вести из Японии. Письмо Преосвященному Епископу Иркутскому от Японского мис сио-
не ра // Миссионер. 1878. № 2. С. 10–12.

72 Там же. С. 464.



49ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

Воззвание Японской духовной миссии к Русской Церкви // Миссионер. 1876. № 21. 
С. 166–170.

Гавриил, иером. Извлечение из путевого журнала миссионера иеромонаха Гавриила // 
Миссионер. 1878. № 2. С. 12–15.

Ефимов А. Б. Очерки по истории миссионерства Русской Православной Церкви // URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Istorija_Tserkvi/ocherki-po-istorii-missionerstva-russkoj-
pravoslavnoj-tserkvi/2(Дата обращения: 13.01.2025).

Записки миссионера Алтайской миссии // Миссионер. 1876. № 12. С. 38–39.

Записки русской православной миссионерки в Японии Марии Александровны Черкас-
ской // Миссионер. 1879. № 8. С. 148–162.

И.-иский Д. Японские нравы. Взгляд японских буддистов на женщину. Некоторые япон-
ские празднества // Миссионер. 1874. № 21. С. 187–188.

Из отчета о деятельности Братства святого Гурия за 1876 год // Миссионер. 1878. № 5. 
С. 35–37; 

Отчет о Забайкальской православной миссии за 1877 год // Миссионер. 1878. № 42. 
С. 340–343.

Извлечение из путевого журнала миссионера Астраханской епархии Покрово-Болдин-
ского монастыря иеромонаха Гавриила // Миссионер. 1876. № 24. С. 192–194.

Магометанство. Взгляды и отношение мусульман к немусульманам в общем и к христи-
анам // Миссионер. 1878. № 4. С. 25–27.

Магометанство. Отношение магометан к немагометанам и христианам, в частности, // 
Миссионер. 1875. № 3. С. 51–58.

Магометанство. Учение Корана о священной войне, религиозное состояние крещеных 
татар // Миссионер. 1878. № 3. С. 17–19.

Марков Владимир Семенович, протоиерей. Краткая биографическая справка // URL: 
https://azbyka.ru/otechnik/Vladimir_Markov/markov-vladimir-semenovich-protoierej-
kratkaja-biograficheskaja-spravka/ (12.01.2024). 

Маркова Н. А. Протопресвитер Владимир Семенович Марков // Вестник ПСТГУ II: Исто-
рия. История Русской Православной Церкви. 2009. № 32. С. 18–36.

Милетий, архим. Дневник Ольхонского миссионера (за 1871 год) // Миссионер. 1876. 
№ 20. С. 158–161.

Миссии Тобольской епархии в 1877 году // Миссионер. 1876. № 38. С. 7–9.

Миссионерская деятельность в Тобольской епархии за 1876 год // Миссионер. 1878. № 1. 
С. 3–5.

Несколько слов о положении калмыков в Астраханской губернии // Миссионер. 1879. 
№ 9. С. 192–206.

Новая секта // Миссионер. 1879. С. 292–299.

О калмыках, живущих в пределах России // Миссионер. 1876. № 8. С. 63–65.

О религиозно-нравственном состоянии татар Казанской губернии // Миссионер. 1876. 
№ 38. С. 310–312.

О религиях азиатского населения // Миссионер. 1879. № 14. С. 273–283



50 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ МИХАЙЛОВИЧ ПРИСТУП

Остроумов Н. П. Беседа с двумя мусульманскими учеными о языке и содержании Кора-
на // Миссионер. 1876. № 5. С. 35–37. 

Остроумов Н. П. Брачные обычаи у некоторых языческих народов // Миссионер. 1876. 
№ 24. С. 195–197.

Остроумов Н. П. Остяки березовские и их вера // Миссионер. 1876. № 16. С. 323–337.

Остроумов Н. П. Приготовление умирающего к смерти у крещеных чуваш казанской гу-
бернии // Миссионер. 1876. № 37. С. 305–307.

Остроумов Н. П. Приготовление умирающего к смерти у крещеных чуваш казанской гу-
бернии // Миссионер. 1876. № 37. С. 305–307.

Открытие в Оренбурге епархиального миссионерского комитета // Миссионер. 1876. № 2. С. 9–12.

Открытие в Симбирске епархиального миссионерского комитета // Миссионер. 1876. 
№ 5. С. 25–29.

Отчет Якутского комитета Православного Миссионерского Общества за 1874–1875 год // 
Миссионер. 1878. № 12. С. 253–257. 

П. А.-сский. Значение растений в языческих религиях // Миссионер. 1876. № 17. С. 133–135.

Павильонов П., свящ. Кавказские очерки и заметки. Темные предания горцев // Мис сио-
нер. 1878. № 1. С. 5–8; 

Религиозно-нравственное состояние горских населений // Миссионер. 1878. № 10. С. 79–80.

Первое распространение христианства между индейцами средней Америки // Миссио-
нер. 1876. № 4. С. 21–25.

Первое распространение христианства среди индейцев средней Америки // Миссионер. 
1875. № 6. С. 114–115.

Первое распространение христианства среди индейцев средней Америки // Миссионер. 
1876. № 2. С. 38–40.

Пути Промысла Божьего в приготовлении язычников древнего мира к принятию Спаси-
теля // Миссионер. 1878. № 52. С. 418–420. 

Поучение в неделю православия // Миссионер. 1878. № 10. С. 73–75.

Религиозно-нравственные состояния горских населений // Миссионер. 1876. № 9. С. 70–71. 

Слово пред открытием Оренбургского епархиального комитета Православного Мис-
сионерского Общества 1875 года ноября 21-го // Миссионер. 1876. № 3. С. 17–20.

Случаи обращения из раскола в православие. // Миссионер. 1876. № 10. С. 198–204.

Современные остатки языческих обрядов и религиозных верований у Чуваш // Мисси-
онер. 1879. № 38. С. 212–226.

Сырцов И. Современное состояние раскола в Тобольской епархии. // Миссионер. 1879. 
№№ 23–24. С. 481–499.

Тарасов М. А. «Финансирование миссионерства в руках общественности». Почему Свя-
тейший Синод передал Православному миссионерскому обществу свои обязанно-
сти? // Актуальные вопросы церковной науки. 2019. № 1. С. 186–189.

Тарасов М. А. Когда же было создано Центральное миссионерское общество в России? 
(К 150-летию открытия Православного миссионерского общества) // Труды Воро-
нежской духовной семинарии. 2019. № 11. С. 74–93.



51ЖУРНАЛ «МИССИОНЕР» (1874–1879 Г Г.): ИСТОРИЯ , ЦЕЛИ И ЗНАЧИМОСТЬ

Татаро-крещенский вопрос в Казанской епархии, перед открытие Братства Гурия губер-
нии // Миссионер. 1879. № 8. С. 56–57.

Тобольская духовная миссия в 1874 году // Миссионер. 1876. № 3. С. 20–23.

Указ Святейшего Синода // Миссионер. 1879. № 52. С. 464–458.

Хазов Н. К. Идите и научите: к истории Православного миссионерского общества в России // 
URL: https://stbasil.center/2017/11/26/idite-i-nauchite/ (Дата обращения: 13.01.2025).

Чистохин Я. Обычаи бурят при рождении и первоначальном воспитании детей // Мис-
сионер. 1878. № 29. С. 231–232; 

Данилов С., свящ. Некоторые черты жизни косимовских татар // Миссионер. 1878. № 37. 
С. 303–304.

Шабунин В. В. Организационное устройство и деятельность Православного Миссионер-
ского Общества (к вопросу о взаимотношении государства и РПЦ в конце XIX в.) // 
Вестник университета. 2013. № 8. С. 256–259.

Шестое годичное общее собрание Православного Миссионерского Общества // Миссио-
нер. 1876. № 21. С. 165–166; 

Записка, читанная в общем собрании членов Православного Миссионерского Общества, 
мая 1870 года // Миссионер. 1876. № 27. С. 213–223.

Якутская православная миссия в 1875–76 году // Миссионер. 1878. № 5. С. 132–135.

Японский город храмов // Миссионер. 1874. № 8. С. 163–169.

Michaelson A. N. The Russian Orthodox Missionary Society, 1870–1917: A Study of Religious 
and Educational Enterprise. Thesis (Ph. D.) University of Minnesota, 1999.



ПОЯВЛЕНИЕ 
И РАСПРОСТРАНЕНИЕ 
ПРАВОСЛАВИЯ 
НА ТЕРРИТОРИИ 
КАЗАХСТАНА 
В ПРОЦЕССЕ ВХОЖДЕНИЯ 
ЕГО ТЕРРИТОРИЙ 
В СОСТАВ РОССИЙСКОЙ 
ИМПЕРИИ (1731–1871 ГГ.)

Протоиерей Евгений Геннадьевич Иванов

аспирант кафедры церковной истории и 

общегуманитарных дисциплин 

Общецерковная аспирантура и докторантура 

им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия

115035, г. Москва, ул. Пятницкая, д. 4/2, стр. 1.

protevgenei@gmail.com

Для цитиро вания: Иванов Е. Г., прот. Появление и распространение Православия на террито-
рии Казахстана в процессе вхождения его территорий в состав Российской Империи (1731–
1871 гг.) // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 53–63. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.003

Аннотация УДК 2-769
Данная первая статья освещает распространение Православия на территории Казахстана 
в 1731–1871 годах. Православие появилось и распространялось здесь строго в контексте 
переселения русских людей из глубины страны, которые изначально являлись носителя-
ми Православной веры и русских традиций. Нижняя хронологическая рамка исследова-
ния обоснована первым официальным актом государственного значения — вхождением 
Малого жуза в состав Российской Империи в октябре 1731 г., хотя экспедиции и освое-
ние крепостей на территориях проживания казахских племен известны были и несколь-
ко раньше. Верхняя граница — появлением первой епископской кафедры в регионе. 
В это время формировались первые оборонительные линии, которые стояли на границах 



53РАСПРОСТРАНЕНИЕ ПРАВОСЛАВИЯ НА ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА

Малого и Среднего жузов, и Российской Империи. Гарнизон крепостей и местное населе-
ние в первое время был представлен казаками, ссыльными крестьянами и осужденны-
ми преступниками. В некоторых областях казаки были старообрядцами, поскольку здесь 
не чувствовалось притеснения власти за подобные отклонения в мировоззрении. Уси-
ление позиций Православной Церкви в этом регионе начинается в XIX в., до этого мож-
но говорить только о существовании молитвенных домов и небольших церквей в соста-
ве экспедиций и военных гарнизонов. 

Ключевые слова: история Православия в Казахстане, Малый жуз, Средний жуз, Старший жуз, 
христианская проповедь, Российская Империя.

The emergence and spread of Orthodoxy on the territory 
of Kazakhstan in the process of its incorporation 

into the Russian Empire (1731–1871)

Archpriest Evgeny G. Ivanov
Postgra duate student of the Department of Church History 
and General Humanities disciplines 
Church-wide postgraduate and doctoral programme 
St Cyril and Methodius Postgraduate School and Doctoral Programme
115035, Moscow, Pyatnitskaya str. 4/2, p. 1. 1.
protevgenei@gmail.com

For citation: Ivanov, Evgeny G., Archpriest. “The emergence and spread of Orthodoxy on the ter-
ritory of Kazakhstan in the process of its incorporation into the Russian Empire (1731–1871)”. Church 
Historian, № 2 (20), 2025, pp. 52–63 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.003

Abstract. This first article discusses the spread of Orthodoxy in the territory of Kazakh-
stan during the period of 1731–1871. Orthodoxy appeared and spread here strictly in the context 
of the resettlement of Russian people from the depths of the country, who were initially the bear-
ers of the Orthodox faith and Russian traditions. The lower chronological framework of the study 
is justified by the first official act of state significance — the entry of the Small Zhuz into the Rus-
sian Empire in October 1731, although expeditions and the development of fortresses in the ter-
ritories inhabited by Kazakh tribes were known somewhat earlier. The upper boundary is the ap-
pearance of the first episcopal see in the region. During this time, the first defensive lines were 
formed, which stood on the borders of the Small and Middle Zhuz, and the Russian Empire. The gar-
rison of the fortresses and the local population in the beginning were represented by Cossacks, ex-
iled peasants, and convicted criminals. In some areas, the Cossacks were Old Believers, since there 
was no sense of oppression of the authorities for such deviations in worldview. The strengthen-
ing of the positions of the Orthodox Church in this region began in the 19th century, before that 
one can only speak of the existence of prayer houses and small churches as part of expeditions 
and military garrisons.

Keywords: History of Orthodoxy in Kazakhstan, Lesser Zhuz, Middle Zhuz, Senior Zhuz, Chris-
tian preaching, Russian Empire.



54 ПРОТОИЕРЕЙ ЕВГЕНИЙ ГЕННАДЬЕВИЧ ИВАНОВ

Православие в регионе было распространено задолго до ста-
новления Российской Империи, но в новой истории имен-
но Россия становится проповедником христианского уче-
ния на территории Казахстана1: «прошло долгих пять веков, 

пока русские ценой пота и крови своих сынов не завоевали этого края 
и вместе с собою не принесли сюда свет Христовой веры. И снова может 
быть на тех же самых местах засиял Крест Христов на святых храмах, 
снова стала приноситься бескровная Жертва, стал разноситься повсю-
ду благовест колокола, и земля огласилась пением священных песней 
в честь Воскресшего Христа»2.

19 февраля 1731 г., после неоднократных безуспешных попыток, 
Россия, указом Императрицы Анны Иоанновны, приняла в свой состав 
Младший жуз. Только 10 октября этого года соответствующие документы 
о принятии подданства были подписаны казахской стороной: там также 
к вопросу принятия подданства относились неоднозначно, но в конеч-
ном итоге хану Абулхаиру удалось уговорить 29 старейшин Младшего 
жуза и принять русское подданство. С этих пор деятельность Империи 
на этих территориях становится решительнее, а освоение территорий — 
активнее. Принятие русского подданства было, с одной стороны, зало-
гом ограждения казахских племен Младшего жуза от насилия со сторо-
ны Джунгарского ханства (войны джунгар были крайне разорительными 
для казахов, особенно в 1723–1727 гг., которые носят название «Великого 
казахского бедствия»), а, с другой стороны, гарантировало хану Абулхаиру 
централизацию власти и ее возможную передачу по наследству3, что дей-
ствительно впоследствии пыталась поддерживать Российская Империя.

Одновременно с этим велось строительство оборонительных соо-
ружений на границе Империи и Среднего жуза. Так во втором десяти-
летии XVIII в. были построены крепости по реке Иртыш: Ямышевская, 
Коряковская, Омская, Колбасинская, Железинская, а также Усть-Камено-
горск и Семипалатинск. Такое строительство полноценной оборонной 
линии в основном стало следствием экспедиции гвардии-майора Ивана 
Михайловича Лихарева, который в 1720 г. проводил разведку местно-
сти реки Иртыш. В ходе путешествия с четырьмя сотнями казаков и не-
сколькими десятками пушек Иван Михайлович достиг Семипалатинска, 

1  Иваницкий Т., прот. Судьба христианства в Туркестанском крае до русского в нем вла-
дычества // Туркестанские Епархиальные Ведомости. 1911. № 5–6. С. 132. 

2  Ратьковский П., прот. Христианство в Средней Азии в древние века // ТурЕВ. 1916. № 19. 
С. 387. 

3  Ерофеева И. Хан Абулхаир. Полководец, правитель, политик. Алматы, 2007. С. 12.



55РАСПРОСТРАНЕНИЕ ПРАВОСЛАВИЯ НА ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА

основанного двумя годами ранее, и, оставив там большую часть людей, 
отправился обратно, создавая по пути новые крепости4.

После налаживания отношений Империи с Младшим жузом, в 1734 г., 
была создана киргаз-кайсацкая комиссия (позднее — оренбургская), ко-
торая под руководством обер-секретаря сената И. К. Кириллова зани-
малась вопросом строительства оборонной линии по реке Орь, а также 
развитием местной инфраструктуры, основанием городов, речной фло-
тилии, освоения природных богатств. В 1734 г. был основан Оренбург, 
в 1737 г. — Илецкий городок и ряд форпостов вокруг Гурьевского город-
ка: Калмыков, Баксаев, Зеленый колокол, Кулагин, Тополевский, Сарай-
чиков и Яманхалинский городок5. 

Состав населения этих военных городков был разным, тем более 
этот вопрос осложняется большой протяженностью с границей казах-
ских жузов. Состав гарнизонов, построенных вблизи Оренбурга, на т. н. 
Верхнеуральской укрепленной линии крепостей, в основном состоял 
из казаков-старообрядцев, которые составляли Уральское и «Оренбург-
ское казачьи войска. Состав гарнизонов, основанных при реке Иртыш 
майором И. Лихаревым, со временем пополнялся за счет ссыльных за-
порожских казаков, взятых в ходе «Уманской резни» в 1770 г., а также 
военнопленные и ссыльные из Тобольской и Томской губерний6.

19 января 1782 г. была проведена административная реформа, 
результатом которой стало разделение Тобольского наместничества 
на области и уезды. Территория Прииртышья вошла в состав Омско-
го и Семипалатинского уездов. Поселения на западе Казахстана почти 
на тридцать лет были отнесены к Астраханской губернии, после чего 
снова были отнесены к Оренбургскому генерал-губернаторству»7.

Итак, к данном моменту можно отметить, что Православная вера 
в регионе распространялась русскими переселенцами, в т. ч. право-
славными — многочисленные ссыльные, заключенные, переселенные 
крестьяне. Однако о религиозном статусе последних говорить трудно, 
так как их отношение себя к Православной Церкви в основном связа-
но с традиционной установкой.

4  Серов Д. О., Федоров А. В. Дела и судьбы следователей Петра I. М., 2019. С. 210.
5 Лысенко Ю. А. Государственная модель фронтирной модернизации центральноазиатских 

окраин Российской Империи // Астраханские петровские чтения. Материалы VI Между-
народной научной конференции «Петр Первый и имперские практики фронтирного про-
странства». Астрахань, 2022. С. 239–250.

6 Лысенко Ю. А. Очерки истории Русской православной церкви в Казахстане (XVIII — на-
чало XX в.). Барнаул, 2011. С. 5.

7 Лысенко Ю. А. Государственная модель фронтирной модернизации… С. 239–250.



56 ПРОТОИЕРЕЙ ЕВГЕНИЙ ГЕННАДЬЕВИЧ ИВАНОВ

Помимо прочего сюда входили территории будущей Республики 
Казахстан: Семипалатинск, Колыванская область, прииртышские кре-
пости Усть-Каменогорская, Железинская, Ямышевская, Бухтарминская 
и другие (в составе Тобольской и Томской губерний)8. В результате дея-
тельности М. М. Сперанского, который сам на протяжении трех лет яв-
лялся генерал-губернатором Сибири (с 1819 по 1821 гг.) и предложил 
разделить область управления на Восточно-Сибирское и Западно-Си-
бирское генерал-губернаторства, что и было сделано согласно указу 
Императора Александра I «О разделении Сибирских губерний на За-
падное и Восточное управления» 26 января 1822 г. Западно-Сибирское 
«генерал-губернаторство стало включать в себя кроме Томской и То-
больской губерний также Омскую область (в состав последний вошли 
прииртышские крепости, внутренние округа: Омский, Усть-Каменогор-
ский, Петропавловский»9, Семипалатинский10. Хотя посты в этой само-
управленческой системе занимали избираемые из местных по мест-
ным же правилам бии (бий — старшина аула, избираемый на три дня) 
и султаны (султан — глава области из десятка аулов, составляющих во-
лость; власть передавалась по наследству). Султаны вводились в систе-
му чинов Российской Империи — получали двенадцатый класс по табе-
ли о рангах, а также имели возможность получить дворянство11.

Интересны некоторые пункты этого «Устава», имеющего в треть-
ем отделении «Установления духовные и по части народного просве-
щения». Здесь, в 244 пункте, находим: «Поелику вера киргиз-кайса-
ков по сие время в сущности более языческая, нежели магометанская, 
то представляется надежда к обращению многих из них в христиан-
ство. Областное начальство может испросить особенную в степь мис-
сию, с тем, дабы действовала она одними увещаниями и убеждениями 
без малейшего принуждения»12. В следующем пункте находим: «Ежели 
бы в каком-нибудь округе обращено было в христиан до 1000 человек, 
то областное начальство обязано испросить пособия к постройке там 
церкви и постановление местного священника»13. Кроме пунктов, по-
священных именно светскому образованию киргизов и их детей, здесь 

8  Матханова Н. П. Сибирское генерал-губернаторство // БРЭ. М., 2015. Т. 30. С. 134.
9 Лысенко Ю. А. Государственная модель фронтирной модернизации… С. 241. 
10 Там же. С. 241.
11  Ермекбай Ж. А. Устав о сибирских киргизах 1822 г. и казахи Среднего Жуза // Известия 

Иркутского государственного университета. Серия: История. 2022. Т. 41. С. 7–13.
12  Устав о сибирских киргизах // Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсацких, орд 

и степей / А. И. Левшин, под общ. ред. М. К. Козыбваева. Алматы, 1996. С. 419.
13 Там же. С. 420.



57РАСПРОСТРАНЕНИЕ ПРАВОСЛАВИЯ НА ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА

есть пункты о церковном образовании: «Священники стараться долж-
ны учредить при себе школы для обучения юношества закону, чтению, 
письму и первым правилам арифметики, вообще содействуют местно-
му начальству по части народного просвещения»14. В этих положениях 
видна вера М. М. Сперанского в возможность миссии для казахских пле-
мен православных христиан, что значительно отличалось от принятого 
ранее направления в религиозном ключе15. До этого, начиная с правле-
ния Екатерины II, вся внешняя политика сводилась к взаимодействию 
с казахами по части ислама, считалось, что последние «являются му-
сульманами, возможно не самыми ревностными, но все же, и не будут 
принимать христианства. Поэтому с начала 1780-х гг. российской по-
граничной администрации было предписано всячески способствовать 
распространению в Степи ислама, строить мечети, направлять из Та-
тарстана и Башкирии мулл и тому подобное»16. «М. М. Сперанский, та-
ким образом, первым за сорок лет усомнился в эффективности ислама 
как средства “воспитания” казахов и сделал ставку на распространение 
в казахской степи Православия. В той или иной степени его продолжа-
телями стали те региональные администраторы, которые старались 
ограничить влияние ислама на национальных окраинах — например, 
В. А. Перовский в Оренбургском крае и К. П. фон Кауфман в Туркестане»17.

24 декабря 1828 г. указом Святейшего Синода восстанавливалась 
должность инородческого миссионера. Предлагалось создание, в том чис-
ле, миссии на юге — для киргизов (нынешних казахов). Однако спустя год, 
в результате депутации киргизов в Санкт-Петербург, государство решило 
запретить миссионерскую деятельность в регионе18, хотя просьба депута-
ции сводилась к тому, чтобы «мечетей и школ у них не заводить, ахунов 
и указных мулл не определять и позволить им не отдавать детей учиться 
в школы»19, относительно же Православия ничего сказано не было.

14 Там же. С. 420.
15  Материалы по истории политического строя Казахстана. Т. 1: Со времени присоедине-

ния Казахстана к России до Великой Октябрьской социалистической революции / Сост. 
М. Г. Масевич. Алма-Ата, 1960. С. 40–41.

16 Почекаев Р. Ю. Антропология властной коммуникации в российской политике фронтир-
ной модернизации Казахской степи и ханств Средней Азии в XVIII начале XX в.: диссер-
тация доктора исторических наук: 07.00.02 Оренбург, 2020. URL: https://ospu.ru/assets/
resources/users/nauka/Dissert.%20Pochekaev.pdf (дата обращения: 11.12.2024).

17  Там же. С. 263.
18  Бирюкова К. В. Киргизская духовная миссия Русской Православной Церкви // ПЭ. 2014. 

Т. 34. С. 95.
19  Алтайская церковная миссия. СПб., 1865. С. 52.



58 ПРОТОИЕРЕЙ ЕВГЕНИЙ ГЕННАДЬЕВИЧ ИВАНОВ

В 1824 г. «была ликвидирована ханская власть на территории Млад-
шего жуза по «Уставу об оренбургских киргизах» (авторство П. Эссе-
на), территория последнего в 1828 г. поделена на три административ-
ные единицы20. 

Процесс «вхождения» русской администрации сопровождался ак-
тивным строительством пограничных оборонительных линий, военных 
укреплений и крепостей, которые в дальнейшем становились опорой 
в колонизации края»21. Присутствие военного контингента здесь тре-
бовалось не помощью угнетаемым казахским народам, а защите рус-
ских переселенцев и лояльных Российской Империи казахов от их со-
родичей, которые продолжали набеги, как о том говорит оренбургский 
генерал-губернатор В. А. Обручев, который занимал этот пост с 1842 
по 1847 гг.22: необходимо заселять регион «…русским элементом в свя-
зи с непрекращающимися набегами киргиз на пограничные русские се-
ления, упрочить русское влияние на беспокойных обитателей устрой-
ством здесь крепостей…»23. «Казахи из Старшего жуза, а также народы 
Кокандского ханства во внешней политике пытались продолжать ве-
сти себя по отношению к территориям Младшего и Среднего жузов так 
же, как и раньше: а именно совершали набеги, грабили аулы и поселе-
ния. Тем же занимались кочевники на территориях Среднего и Млад-
шего жузов»24. 

Однако Российская Империя вела беспрецедентную политику 
по обустройству оборонительных линий и крепостей, в результате чего 
набегов становилось все меньше, а российская власть проникала все 
глубже25. При этом по временам могли совершаться крупные восстания, 
спровоцированные неправильной внешней политикой Российской 
Империи. Показательно описание «столкновений» между «нашими» 
и «не нашими» военного востоковеда и историка, генерал-лейтенан-
та М. А. Терентьева, который писал: «Представим себе такую карти-
ну: чумекеевцы расчебарили наших башкир и потянулись с барантой 
восвояси, но мы вступаемся и высылаем в степь отряд… Обыкновен-
но в таких случаях виноватые успеют откочевать подалее, в пределы 

20 Лысенко Ю. А. Государственная модель фронтирной модернизации… С. 244.
21 Там же. С. 243.
22  Обручев, Владимир Афанасьевич // ЭСБЭ. Т. 51. С. 218.
23 Цит. по: Лысенко Ю. А. Очерки истории Русской православной церкви в Казахстане… С. 11
24 Быков А. Ю. М. М. Сперанский и решение вопроса о границах территорий, населенных 

казахами // Карамзинские чтения. 2022. Вып. 4. С. 56–62. URL: https://www.elibrary.ru/
item.asp?id=50119560 (дата обращения: 23.12.2024).

25 Почекаев Р. Ю. Антропология властной коммуникации… С. 121.



59РАСПРОСТРАНЕНИЕ ПРАВОСЛАВИЯ НА ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА

Хивы или Бухары, а под руку попадаются, только невинные, какие-ни-
будь чеклинцы, которые считают себя не подлежащими возмездию 
и потому остаются на своих местах. Но так как решить вопрос винова-
ты они, или нет — предоставлено начальнику отряда, какому-нибудь 
казачьему офицеру — то отряд почти всегда возвращается с барантой 
и с отличием, т. е. со славою. Расчебаренные чеклинцы являются на ли-
нию мстить, в погоню за ними посылается другой отряд, который на-
стигает положим бейбулатовцев и громит их… Счеты запутываются. 
Ни одна из потерпевших сторон в долгу не остается, но возмещает свои 
убытки на первом попавшемся…»26.

Отсюда видно, что освоение казахских территорий представля-
ло собой планомерную застройку степей оборонительными линия-
ми и крепостями, налаживанием контакта с местным населением, пе-
реселением в крепости и их окрестности русских людей из глубинки 
и, таким образом, включение казахских племен в русскую администра-
тивную систему. Такое «вхождение» в состав России не всеми казаха-
ми принималось одинаково хорошо. Россия приносила с собой новые 
технологии, достижения в различных областях, защищала народ от на-
бегов соплеменников и т. п. Однако были также и те, кто видел в этом 
акт агрессии или только негативные стороны и тогда могли случаться 
восстания. В современной историографии вопрос вхождения казахских 
степей в состав Империи также понимается неоднозначно. Одни ис-
следователи говорят об «активной политике по изъятию земель»27, тог-
да как другие показывают невозможность развития региона без уча-
стия России28. Вообще же можно отметить, что процессы интеграции 
территорий жузов в состав Империи проходили на протяжении долгих 
лет и строились, в основном, на военной мощи оборонительных линий. 
Чем дальше продвигались оборонительные форпосты и крепости, тем 
качественнее степи входили в состав Империи.

В завершение статьи, когда ясно показано, что системно вопрос 
о просвещении коренных народов Казахстана светом Христовой веры 
полноценно не стоял, стоит отметить какие усилия предпринимались 
Империей в религиозной политике казахских народов. Императрица 

26 Терентьев М. А. Россия и Англия в Средней Азии. СПб., 1875. С. 78.
27 Абдакимов А. История Казахстана с древнейших времён до наших дней. Алматы, 1994. 

С. 186.
28 Тебаев Д. Б. Современная Казахстанская историография по проблемам присоединения 

Казахстана к Российской империи (1991–2008 гг.) // Закон.кз. URL: https://www.zakon.
kz/150159-sovremennaja-kazakhstanskaja.html (дата обращения: 13.01.2025).



60 ПРОТОИЕРЕЙ ЕВГЕНИЙ ГЕННАДЬЕВИЧ ИВАНОВ

Екатерина II первая системно подошла к вопросу религии среди кирги-
зов и казахских племен. «В 1784 г. был издан указ о массовой постройке 
в казахских степях мечетей, медресе и караван-сараев и укомплекто-
вании их татарами»29. Уже в 1789 году городе Уфа появился муфтият30: 
«ислам стал господствующей религией в казахских степях»31. Однако 
в девятнадцатом столетии государственная власть стала по-другому 
мыслить на предмет духовной политики в регионе: Министерство вну-
тренних дел теперь следило за проповеднической деятельностью му-
сульман; допускалось иметь не более одного муллы в поселении. Такая 
политика была отчасти вызвана распространением среди мусульман 
(в т. ч. и Казахстана) идей панисламизма и пантюркизма, а также тем, 
что на юге лидерами ислама были миссионеры из Кокандского хан-
ства, которые проповедовали с антироссийским политическим укло-
ном (в 1874 г. случится восстание против русских, результатом чего ста-
нет окончательное присоединения ханства к России военным путем)32.

Появление первых храмов можно датировать годами основания 
крепостей: основание города Уральска относится к 1613 г. (до этого Яиц-
кий городок), Усть-Каменогорск: крепость (с 1720 г.) и город (1868 г.), 
крепость-город Семипалатинск — в 1721 г., казачья станица и крепость 
Верный (ныне Алматы) — в 1821 г., город Акмолинск (сегодня — Аста-
на) — в 1830 г.33. Кроме этих известных крепостей существовали и многие 
малоизвестные крепости, составляющие целые линии обороны по боль-
шим рекам (Урал, Иртыш) и между центральными городами (Оренбург, 
Омск). Такие крепости обязательно имели церковь. Сами по себе хра-
мы не отличались какими-либо архитектурными особенностями. Ис-
следователи отмечают различие в строении храмов разных периодов 
(до начала XIX в.; с середины и до конца XIX в.; начала XX в.). Строения 
периода начала XVIII — начала XIX вв. обычно имели одну пятистен-
ную апсиду и башни «звоны» с купольным перекрытием. Возведенные 

29  Лысенко Ю. А. «Татарский вопрос» в конфессиональной политике Российской империи 
в Казахстане (конец XVIII начало ХХ в.) // Известия Алтайского государственного уни-
верситета. 2010. Вып. 4. № 3. С. 146.

30 Духовное управление мусульман.
31  Лапин Н. С. Деятельность О. А. Игельстрома в контексте казахско-российских взаимоот-

ношений (1780-е 1790-е годы) / Н. С. Лапин. Астана, 2012. С. 243–244.
32  Халфин Н. А. Присоединение Средней Азии к России (60–90-е годы XIX в.) / Н. А. Хал-

фин. М., 1965. С. 311–312.
33  Цой В. Г. Православная архитектура Казахстана XIX нач. XXI вв. (эволюция, типология, 

региональные особенности): дисс. … канд. архитектуры. Алматы: Казахский Националь-
ный Технический Университет имени К. И. Сатпаева, 2009. С. 17. 



61РАСПРОСТРАНЕНИЕ ПРАВОСЛАВИЯ НА ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА

храмы периода с середины и до конца XIX в. строились в базиликаль-
ном типе или как классические центрические сооружения с шатровы-
ми и купольными колокольнями. Со временем архитектура развивалась 
и приобретала все новые формы, в чем следовала за малороссийской 
и центральнороссийской архитектурой34. К началу XX в. разность архи-
тектурных подходов в строении храмов достигла своего пика35. 

Таким образом, как таковой истории просвещения казахских пле-
мен светом Христовой веры благодаря деятельности миссионеров 
или проповедников на родном языке не существует. Перед Российской 
Империей не стояло системной задачи обратить казахские племена 
в лоно Православной Церкви, хотя известны некоторые проекты (в т. ч. 
М. М. Сперанского), в которых предпринималось подобные попытки. 
Стоит отметить, что некоторые русские монархи, начиная с 1780-х гг., 
считали возможной только мусульманскую проповедь на территории 
казахских племен. Развитие христианской проповеди в регионе связа-
но именно с усилением интеграции территории жузов в состав Россий-
ской Империи. Этот процесс активнее проходил на территории Средне-
го жуза, где уже в 1822 г. была упразднена ханская власть и, по «Уставу 
о сибирских киргизах» начали действовать судебная власть и система 
самоуправления по русским образцам. На территории Младшего жуза 
такая политика последовала в 1824 г. После окончания русско-коканд-
ской войны (1864–1865 гг.) процесс освоения казахских степей подо-
шел к концу. Количество русского населения (военных, казаков, кре-
постных крестьян и разного рода переселенцев) приближалось к сотне 
тысяч. Православная Церковь все острее нуждалась в появлении здесь 
местного епископа для окормления русского населения, что и слу-
чилось в 1871 году. Подробнее развитие этих процессов рассмотрено 
во второй статье.

Источники

Алтайская церковная миссия. СПб., 1865.

Иваницкий Т., прот. Судьба христианства в Туркестанском крае до русского в нем вла-
дычества // ТурЕВ. 1911. № 5–6. С. 131–138. 

34  Попова З. В. Православное зодчество городов северо-восточного Казахстана: XVIII 
нач. XXI вв.: дисс. … канд. архитектуры. Новосибирск: Новосибирская государственная 
архитектурно-художественная академия, 2007. С. 98.

35  Нестерова С. В. Религиозное пространство как подсистема культурного ландшафта Ал-
тайского региона (XVIII первая треть — XX вв.). Барнаул, 2004. С. 14.



62 ПРОТОИЕРЕЙ ЕВГЕНИЙ ГЕННАДЬЕВИЧ ИВАНОВ

Ратьковский П., прот. Христианство в Средней Азии в древние века // ТурЕВ. 1916. № 19. 
С. 386–395. 

Устав о сибирских киргизах // Описание киргиз-казачьих, или киргиз-кайсацких, орд 
и степей / А. И. Левшин, под общ. ред. М. К. Козыбваева. Алматы: «Санат», 1996. 
С. 399–427. 

Литература

Абдакимов А. История Казахстана с древнейших времён до наших дней. Алматы, 1994.

Бирюкова К. В. Киргизская духовная миссия Русской Православной Церкви // ПЭ, 2014. 
Т. 34. С. 95–99.

Быков А. Ю. М. М. Сперанский и решение вопроса о границах территорий, населенных 
казахами // Карамзинские чтения / [под науч. ред. С. В. Чернявского] ; Вып. 4. — 
СПб.: РГИА, 2022. С. 56–62. 

Ермекбай Ж. А. Устав о сибирских киргизах 1822 г. и казахи Среднего Жуза // Известия 
Иркутского государственного университета. Серия: История. 2022. Т. 41. С. 7–13.

Ерофеева И. Хан Абулхаир. Полководец, правитель, политик. Алматы, Даик-Пресс, 2007.

Иванов Е., прот. История Православия в Казахстане с 1943 по 1991 гг. / дисс. на соиск. 
учен. степ. канд. ист. теологии: 5.11.3. М.: ОЦАД, 2025.

Лапин Н. С. Деятельность О. А. Игельстрома в контексте казахско-российских взаимоот-
ношений (1780-е 1790-е годы) / Н. С. Лапин. Астана: Сарыака, 2012. 

Лысенко Ю. А. «Татарский вопрос» в конфессиональной политике Российской империи 
в Казахстане (конец XVIII начало ХХ в.) // Известия Алтайского государственного 
университета. 2010. Вып. 4. № 3. С. 142–148.

Лысенко Ю. А. Государственная модель фронтирной модернизации центральноазиат-
ских окраин Российской Империи // Астраханские петровские чтения. Материа-
лы VI Международной научной конференции «Петр Первый и имперские практи-
ки фронтирного пространства». Астрахань, 2022. С. 239–250.

Лысенко Ю. А. Очерки истории Русской православной церкви в Казахстане (XVIII–нача-
ло XX в.). Барнаул: Азбука, 2011. 

Материалы по истории политического строя Казахстана. Т. 1: Со времени присоеди-
нения Казахстана к России до Великой Октябрьской социалистической револю-
ции [Текст] / Сост. М. Г. Масевич. Алма-Ата: Изд-во Академия наук КазССР, 1960. 
№ 21. С. 40–41.

Матханова Н. П. Сибирское генерал-губернаторство. М.: БРЭ, 2015. Т. 30. С. 134.

Нестерова С. В. Религиозное пространство как подсистема культурного ландшафта Алтай-
ского региона (XVIII — первая треть XX вв.). Барнаул: Издательство АГАУ, 2004. С. 14.

Обручев, Владимир Афанасьевич // ЭСБЭ. СПб., 1890–1907.

Попова З. В. Православное зодчество городов северо-восточного Казахстана: XVIII нач. XXI вв.: 
дисс. … канд. архитектуры. Новосибирск: Новосибирская государственная архитектур-
но-художественная академия, 2007.



63РАСПРОСТРАНЕНИЕ ПРАВОСЛАВИЯ НА ТЕРРИТОРИИ КАЗАХСТАНА

Почекаев Р. Ю. Антропология властной коммуникации в российской политике фронтир-
ной модернизации Казахской степи и ханств Средней Азии в XVIII начале XX в.: 
диссертация доктора исторических наук : 07.00.02 Оренбург, 2020.

Почекаев Р. Ю. Антропология властной коммуникации в российской политике фронтирной 
модернизации Казахской степи и ханств Средней Азии в XVIII начале XX в.: дис-
сертация доктора исторических наук: 07.00.02 Оренбург, 2020. URL: https://ospu.ru/
assets/resources/users/nauka/Dissert.%20Pochekaev.pdf (дата обращения: 11.12.2024).

Серов Д. О., Федоров А. В. Дела и судьбы следователей Петра I. М.: Издательская груп-
па «Юрист», 2019. 

Тебаев Д. Б. Современная Казахстанская историография по проблемам присоединения 
Казахстана к Российской империи (1991–2008 гг.) // Закон.кз. URL: https://www.
zakon.kz/150159-sovremennaja-kazakhstanskaja.html (дата обращения: 13.01.2025).

Терентьев М. А. Россия и Англия в Средней Азии. СПб.: Тип. П. П. Меркульева, 1875. 

Халфин Н. А. Присоединение Средней Азии к России (60–90-е годы XIX в.) / Н. А. Хал-
фин. М.: Наука, 1965. 

Цой В. Г. Православная архитектура Казахстана XIX нач. XXI вв. (эволюция, типология, 
региональные особенности): дисс. … канд. архитектуры. Алматы: Казахский Наци-
ональный Технический Университет имени К. И. Сатпаева, 2009.



СЛУЖЕНИЕ 
АРХИМАНДРИТА 
ФЕОФАНА (ГОВОРОВА) 
ПРИ ПОСОЛЬСКО Й 
ЦЕРКВИ В ПЕРИОД ЕГО 
КОМАНДИРОВКИ В ГОРОД 
КОНСТАНТИНОПОЛЬ 
С 1856 ГОДА ПО 1857 ГОД

Священник Алексей Сергеевич Паршилкин

аспирант Москов ской духовной академии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

alex-szo@mail.ru 

Для цитирования: Паршилкин А. С., свящ. Служение архимандрита Феофана (Говорова) при По-
сольской церкви в период его командировки в город Константинополь с 1856 года по 1857 год // 
Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 64–85. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.004

Аннотация УДК 2-725
В статье рассматривается один из малоизученных периодов жизни святителя Феофана 
Затворника (Говорова) с ноября 1856 по июль 1857 гг. В это непродолжительное время 
он занимал должность настоятеля посольского храма в честь святителя Николая Чудо-
творца в Константинополе, и находился на самом острие церковно-политической жиз-
ни Российской Империи. Этой важной части жизни святого до сих пор не было уделено 
должного внимания в научных трудах. Настоящая статья является попыткой заполнить 
эту лакуну. В статье рассматривается деятельность святителя на фоне церковно-полити-
ческой ситуации в Османской империи после Крымской войны, а также позиция святи-
теля в отношении болгарского национально-освободительного движения, приведшего 
впоследствии к греко-болгарской схизме. Методология исследования основана на ком-
плексном анализе архивных источников, переписки святителя, документов Святей-
шего Синода и Министерства иностранных дел Российской Империи, и сопоставлении 
этих материалов с трудами отечественных и зарубежных исследователей истории Пра-
вославной Церкви XIX в. Результаты исследования показывают, что святитель Феофан, 



65СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

обладая опытом заграничного служения и политической интуицией, в короткий срок су-
мел оценить духовно-политическую обстановку на Балканах. Он рассматривал стремле-
ние болгар к церковной независимости как процесс, имеющий политическую подопле-
ку и потенциально опасный для единства Православной Церкви. При этом он проявлял 
сочувствие к умеренным требованиям верующих болгар относительно использования 
родного языка за богослужением и избрания болгар на епископские кафедры. Значение 
исследования заключается в уточнении взглядов святителя Феофана как церковного 
и общественного деятеля, что позволяет глубже понять причины и особенности форми-
рования его богословских и пастырских установок. Выводы исследования также вносят 
вклад в более объективную оценку предпосылок Греко-болгарской схизмы и роли Рос-
сийской Церкви в Восточном вопросе.

Ключевые слова: святитель Феофан Затворник, Крымская война, Константинополь, Болгария, 
Османская империя, посольский храм, греко-болгарская схизма.

Mission of Archimandrite Feofan (Govorov) 
to the Embassy Church during his mission 

to Constantinople from 1856 to 1857

Priest Alexei S. Parshilkin
PhD student at the Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergius Lavra, Academy
alex-szo@mail.ru

For citation: Parshilkin, Alexey S., Priest. “Mission of Archimandrite Feofan (Govorov) to the Em-
bassy Church during his mission to Constantinople from 1856 to 1857”. Church Historian, № 2 (20), 
2025, pp. 64–85 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.004

Abstract. The article examines one of the little-studied periods of the life of St. Theophan 
the Recluse (Govorov) from November 1856 to July 1857. During this short time, he held the posi-
tion of rector of the embassy church in honor of St. Nicholas the Wonderworker in Constantinople, 
and was at the forefront of the church and political life of the Russian Empire. This important part 
of the saint’s life has not yet been given due attention in scientific works. This article is an attempt 
to fill this gap. The article examines the saint’s activities against the background of the ecclesi-
astical and political situation in the Ottoman Empire after the Crimean War, as well as the saint’s 
position regarding the Bulgarian national liberation movement, which later led to the Greek-Bul-
garian schism. The research methodology is based on a comprehensive analysis of archival sourc-
es, correspondence of the saint, documents of the Holy Synod and the Ministry of Foreign Affairs 
of the Russian Empire, and a comparison of these materials with the works of domestic and for-
eign researchers of the history of the Orthodox Church of the XIX century. The results of the study 
show that St. Theophan, having experience in foreign ministry and political intuition, was able 
to assess the spiritual and political situation in the Balkans in a short time. He viewed the Bulgar-
ians’ desire for ecclesiastical independence as a politically motivated process potentially danger-
ous to the unity of the Orthodox Church. At the same time, he showed sympathy for the moderate 



66 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

demands of the Bulgarian faithful regarding the use of their native language during worship 
and the election of Bulgarians to episcopal sees. The significance of the research lies in clarifying 
the views of St. Theophan as a church and public figure, which allows for a deeper understanding 
of the causes and features of the formation of his theological and pastoral attitudes. The findings 
of the study also contribute to a more objective assessment of the prerequisites of the Greek-Bul-
garian Schism and the role of the Russian Church in the Eastern question.

Keywords: St. Theophan the Recluse, The Crimean War, Constantinople, Bulgaria, the Otto-
man Empire, the embassy church, the Greek-Bulgarian Schism.



67СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

Жизнь святителя Феофана Затворника была невероятно на-
сыщенной и плодотворной, под стать его обширным и раз-
нообразным талантам. Он занимал должности ректора не-
скольких духовных учебных заведений, находился в долгих 

заграничных командировках, занимал несколько епископских кафедр, был 
хорошим художником и иконописцем, владел навыками резьбы по дере-
ву и токарного мастерства, знал несколько древних и современных язы-
ков, вел обширную переписку и выполнял многочисленные переводы, 
в конце концов, кульминацией его жизненного пути стал уход в затвор. 

В 1856 году архимандрит Феофан был направлен в город Констан-
тинополь в качестве исполняющего обязанности настоятеля посоль-
ского храма Российской империи1. Храм этот относился к русскому по-
сольству в Османской империи, располагался на третьем этаже здания 
посольства, которое находилось в верхней части города, в районе Пере 
(ныне — Бейголу). Освящен храм был в 1845 году в честь святителя Ни-
колая Чудотворца2, и это событие ознаменовало завершение строитель-
ства нового здания посольства, которое велось на протяжении 7 лет 
(с 1838 г.) по чертежам Гаспара Фоссати, известного тем, что он зани-
мался реставрацией Константинопольской Софии3. 

Должность настоятеля посольского храма в Константинополе — от-
ветственный и важный пост, особенно в послевоенных условиях, о кото-
рых подробно скажем далее. Однако, архимандрит Феофан был готов взять 
на себя ответственность, потому как работа в заграничной миссии была 
для него делом не новым. На протяжении семи лет (1847–1854 гг.) будущий 
святитель служил в Русской духовной миссии в Иерусалиме, и даже неко-
торое время исполнял обязанности её начальника. Новому назначению 
он, по собственному признанию, был рад. И позже напишет, что  « … то ме-
сто, где, если угодно Богу, буду теперь, предпочитаю всему для себя»4.

Исторически сложилось так, что штат священно- и церковнослужи-
телей при представительстве в столице Османской империи был боль-
ше, чем при европейских посольствах5. Объяснялось это уникальным 

1 Определение Св. Синода о назначении архимандрита Феофана настоятелем русской по-
сольской церкви в Константинополе // РГИА. Ф. 796. Оп. 137. Ед. хр. 747. Л. 3–5. 

2 Кудрявцева Е. П. Русские на Босфоре. Российское посольство в Константинополе в пер-
вой половине XIX века. М., 2010. С. 132–136.

3 Половцов А. А. Русский биографический словарь. Т. 21. СПб., 1901. С. 203.
4 Переписка между преосвященным Феофаном, бывшим епископом Владимирским, и Ар-

кадием, бывшим архиепископом Олонецким // Христианское чтение, Ч. 2. 1894. Июль-ав-
густ. С. 106.

5 Очерки истории министерства иностранных дел России. Т. 1. М., 2002. С. 594–595.



68 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

статусом Константинополя, важного политического полюса, и выте-
кавших из этого особых задач как посольского представительства, так 
и духовенства, состоящего при нем. А. Н. Муравьев, духовный писа-
тель, сотрудник Министерства иностранных дел (1828–1866), писал: 
 « … на Востоке вся политическая жизнь находится в Церкви»6. 

Не смотря на отсутствие источников, которые могли бы точно 
очертить круг обязанностей, возлагаемых Синодом и Министерством 
иностранных дел на настоятеля посольского храма в Константинопо-
ле, мы все же попытаемся его обозначить.

Настоятели посольских храмов, как и все относящиеся к ним свя-
щеннослужители, напрямую подчинялись не только Святейшему Си-
ноду, но и Министерству иностранных дел. Абсолютно все вопросы, ка-
сающиеся своей деятельности, они адресовали главе миссии, который, 
в свою очередь, через посредство министерства иностранных дел согла-
совывал их с обер-прокурором Синода7. Ответ, прошедший через все 
инстанции, настоятель получал в обратном порядке.

Настоятелю посольской церкви вменялось в обязанность наблю-
дать за духовной жизнью стран, в которые они были посланы. О своих 
наблюдениях священнослужители должны были по обычаю, заведен-
ному при обер-прокуроре Святейшего Синода графе Протасове (1836–
1855), докладывать напрямую в Синод8. Министерство иностранных 
дел поручало настоятелю посольского храма наблюдать за отдельными 
аспектами жизни зарубежных граждан. Священнослужители получали 
от МИДа особую программу, в которой были изложены главные пред-
меты, поручавшиеся их наблюдению9. Найти текст этой программы, 
о которой писал обер-прокурор А. П. Толстой в циркулярном письме 
от 17 июля 1857 г. настоятелям заграничных храмов10, нам обнаружить 

6 Муравьев А. Н. Записка о нынешнем значении нашей Миссии в Царьграде // АВПРИ. 
Ф. 133. Канцелярия министра. Оп. 49. Т. 2. 185. Д. 43. Л. 359 об., 362 об. Цит. по: Вах К. А. 
Церковное представительство России на Православном Востоке: апокрисиарии в Кон-
стантинополе или Русская Духовная Миссия в Иерусалиме? (К постановке вопроса) // 
Православный Палестинский сборник, 2024. № 110. С. 32.

7 Мельникова Л. В. Настоятели русских посольских церквей в Париже и Лондоне в годы 
Крымской войны // Российская история. 2012. № 4. С. 121. 

8 Емец В. А. Министерство иностранных дел России // Международная жизнь, 2000. № 1. 
С. 39. 

9 Кудрявцева Е. П. Российские посольские церкви и священнослужители при Николае I // 
Вестник МГИМО Университета. 2017. № 6 (57). С. 9. С. 7–19.

10 Емец В. А. Министерство иностранных дел России // Международная жизнь, 2000. № 1. 
С. 39. 



69СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

не удалось. Священнослужители на зарубежное служение назначались 
Святейшим Синодом, но находились в подчинении Министерства ино-
странных дел, жалование также получали от МИДа. Таким образом в Рос-
сии формировалось представление о религиозной специфике соответ-
ствующего государства. 

Православный храм в столице мусульманского государства, неког-
да славного Константинополя, был образцом верного и благолепного 
отправления православных богослужений для всех христиан, живущих 
на Балканах. Еще до постройки здания посольства, в котором был устро-
ен Никольский храм, ставший местом служения архимандрита Феофа-
на, российское посольство на протяжении почти 30 лет (1816–1845 гг.) 
зимой молилось в церкви Каффской иконы Божией Матери, в неболь-
шом древнем храме 1583 года постройки, располагавшемся в живопис-
ном районе Бейоглу, окружённом водами Босфора и бухты Золотой Рог. 
Этот храм славился, по свидетельству посла А. П. Бутнёва, «согласны-
ми хорами русских певчих»11. 

«Представительство русской церкви за пределами Российского го-
сударства создавалось из её лучших кадров»12 — пишет современный 
греческий исследователь. Так, предшественник отца Феофана на посту 
настоятеля посольской церкви, занимавший эту должность с 1848 года 
и до начала Крымской войны (1853 г.), — архимандрит Софония (Со-
кольский) (впоследствии архиепископ, первый епископ Туркестанский), 
был всесторонне образован, трудолюбив, знал множество современных 
языков, переводил тексты с древних языков — греческого, сирийского, 
и даже древнехалдейского13. Другой известный своими талантами на-
стоятель Никольского храма в Константинополе, служивший после ар-
химандрита Феофана — архимандрит Антонин (Капустин). В ряду этих 
и других ответственных служителей Церкви и ученых по праву нахо-
дится и имя архимандрита Феофана.

Приступая к исполнению новой должности, новый настоятель 
посольского храма столкнулся с затруднениями, которые были свя-
заны с особенностями церковно-политической ситуации на Ближнем 

11 АВПРИ. Ф. СПб ГА II-9. Оп. 46. Д. 9. Л. 29 об. Цит. по: Кудрявцева Е. П. Российские посоль-
ские церкви и священнослужители при Николае I // Вестник МГИМО. М., 2017. № 6 (57). 
С. 12. 

12 Имеется ввиду Константин Популидис. Цит. по: Кудрявцева Е. П. Русские на Босфоре. Рос-
сийское посольство в Константинополе в первой половине XIX века. М., 2010. С. 147.

13 Мануил (Лемешевский), митр. Русские православные иерархи. 922–1892. Т. 3. М., 2004. 
С. 25.



70 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

Востоке в тот период. 1856 год — это год окончания Крымской войны, 
и будущий святитель стал первым настоятелем посольского храма по-
сле возобновления деятельности российского посольства, эвакуиро-
ванного из Стамбула в начале войны. Среди унизительных для России 
положений Парижского мира был пункт, по которому Российская им-
перия теряла право протекции над христианским населением Осман-
ской империи, полученное по результатам первой русско-турецкой во-
йны (14 статья Кючук-Кайнарджийского мирного договора 1774 г.)14. 
До начала Крымской войны, одной из декларируемых причин кото-
рой как раз и была попытка России закрепить право «духовной опеки»15 
над православными, притесняемыми магометанским правительством 
всё более и более слабой Османской империи. Архимандрит Порфирий 
(Успенский), находясь вместе с отцом Феофаном в Риме в самом нача-
ле Крымской войны, в разговоре с католиком Степаном Дунковским 
(русским дворянином, перешедшим в 1845 году в католицизм и всту-
пившим в орден иезуитов) излагал популярный прогноз на грядущие 
мировые события: «…Россия беспрепятственно выполнит свое назна-
чение. Она начала сокрушать Турцию, она и кончит это дело, и на месте 
ислама упрочит Православие…»16. Примечательно, что отец Порфирий 
при этом возлагал надежду не на русское оружие, а на Бога, у Которо-
го, в отличие от войска Николая I были средства против превосходя-
щих сил Европейской коалиции, имевшей свои интересы на Ближнем 
Востоке — «У Него есть для них и голод, и мор, и потоп»17. Однако, чудо 
не произошло, и архимандрит Феофан ехал в Константинополь как пред-
ставитель стороны «агрессора», потерпевшего поражение в, казалось 
бы, неравной схватке. Было необходимо возобновлять дипломатиче-
ское общение с султанским правительством уже на условиях победи-
теля, в том числе, победителя в плане нового баланса сил в контексте 
религиозного влияния на Востоке. 

Другим проблемным полем, в которое вошел архимандрит Феофан, 
было обстоятельство не меж-, а внутри конфессиональное. В то время сре-
ди православных народов, находившихся под османским игом, парал-
лельно с ростом национально-освободительных настроений крепла идея 

14 Миловский Н. М. Современные российские исследования о последствиях Кючук-Кай-
нарджийского мирного договора 1774 г. // Современная наука: актуальные проблемы 
теории и практики / 2022. № 01/2. С. 22.

15 Там же.
16 Порфирий (Успенский), архим. Книга бытия моего. Т. 6. СПб, 1900. С. 333–334.
17 Там же.



71СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

получения церковной независимости от Константинопольского патриар-
хата18. На обстоятельстве церковно-политической жизни Константинополя, 
с которым был вынужден столкнуться будущий святитель Феофан, вошед-
шем в историю как Греко-болгарская схизма19, мы остановимся подробнее, 
изложив позицию, ставшей традиционной в литературе по этому вопросу.

В конце XIV в., после потери Болгарией собственной государственно-
сти и присоединения к Османской империи, церковное управление пра-
вославными Патриархатами, в состав которых входили болгары, перешло 
в руки Константинополя. Тырновский Патриархат примерно с 1395 г. стал 
управляться присланным из Константинополя митр. Иеремией, что стало 
началом подчинения автокефальной Болгарской Церкви (без какого-либо 
канонического оформления) Константинопольскому Патриархату. Печский 
и Охридский Патриархаты были упразднены значительно позже, в 1766 
и 1767 годах, соответственно. Таким образом, ко второй половине XVIII в. 
все православные болгары стали частью Константинопольской Церкви20. 

Православные верующие болгарских земель, находившиеся в цер-
ковном подчинении Константинополю, чувствовали притеснения со сто-
роны греческого священноначалия в следующем:

• на болгарские кафедры назначались национальные греки, 
нравственные качества которых часто не соответствовали 
занимаемым должностям;

• в школах и храмах насильственно вводился греческий язык, 
непонятный для большего числа верующих, церковнославян-
ский же запрещался21;

• процветала коррупция, нередко церковные должности в бол-
гарских землях продавались за крупные суммы;

• церковные налоги, взимаемые с болгар, были несоразмерно 
крупными, зачастую взимались при помощи администра-
тивного давления.

Названные злоупотребления со стороны греческого священнонача-
лия не могли не вызвать протест болгар. С начала XIX в. болгары стали 

18 Стояновъ-Бурмовъ Ф. Греко-болгарская распря в шестидесятых годах // Вестник Европы. 
СПб, 1888. № 8. С. 723.

19 См.: Сильвестр (Стойчев), архиеп. Греко-болгарский раскол в 1872 году: история и ка-
ноническая оценка // Портал Богослов.Ru URL: https://bogoslov.ru/article/6176739. 

20 Косик В. И., Темелски Хр., Турилов А. А. Болгарская Православная Церковь // ПЭ. Т. 5. М., 
2002. С. 626.

21 Скурат К. Е. История Поместных Православных Церквей. В 2 т. Т. 1. М., 1994. С. 155.



72 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

настаивать на праве совершать богослужения на церковнославянском 
языке, а также назначать епископов и священников из числа своего на-
рода. В 30-х годах по некоторым городам прокатились восстания про-
тив греческих митрополитов, управлявших болгарскими кафедрами. 

Однако, нельзя не отметить, что практически противоположную 
картину греко-болгарских отношений обрисовал архимандрит Петр 
(Троицкий), преемник отца Феофана по должности в письме к обер-про-
курору гр. А. П. Толстому. Он писал, что практически во всей Болгарии 
богослужения совершаются на церковно-славянском языке, вопреки 
«фальшивым домыслам частных лиц»22, и вообще, болгары нравствен-
но и религиозно деградировали за четыре века рабства, почему име-
ют странный характер, и вызывают мало симпатии, даже в своем пла-
чевном положении. 

Весть о церковных нестроениях и все возраставшей напряженности 
в отношениях между Константинополем и болгарами дошла и до сул-
танского правительства, и в 1850 году в Константинополе состоялся По-
местный Собор, на котором были отвергнуты все требования болгар, 
в числе которых — право избирать и поставлять из числа своего народа 
епископов и священников. Таким образом церковная власть Констан-
тинополя, оказавшись в Османской империи в привилегированном по-
ложении, не желала считаться с интересами Болгарской Церкви, наста-
ивая на своем исключительном праве административного, духовного 
и экономического контроля над всем православным населением Порты.

После Поместного Собора, по итогам которого стало ясно, что Кон-
стантинополь не намерен идти ни на какие уступки, болгарское нацио-
нально-освободительное движение23 стало набирать все большие обо-
роты, к нему присоединялись многочисленные болгарские диаспоры 
за пределами Османской империи, и к моменту окончания Крымской 
войны определился его центр — Константинополь, где стала активно 
действовать многочисленная болгарская община (ок. 50 тыс. человек). 
Это стало возможным, в том числе, благодаря изданию хатт-и-хамаюна 

22 Цит. по: Попов Н. Взгляд очевидца на греко-болгарскую распрю // Исторический вест-
ник. 1886. № 8. С. 277. 

23 Национальная идеология народов, которые были лишены своей государственности, в том 
числе болгар, прежде всего, была направлена на главную цель — создание националь-
ного государства. На этом пути предполагалось «воссоздание и своего независимого го-
сударства, и своей независимой Церкви». См.: Сильвестр (Стойчев), архиеп. Греко-бол-
гарский раскол в 1872 году: история и каноническая оценка // URL: https://bogoslov.ru/
article/6176739. 



73СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

1856 г.24, по которому все подданные Османской империи безотноси-
тельно к религиозной и национальной принадлежности уравнивались 
в правах. К этому времени окончательно оформилась идея необходи-
мости восстановления автокефалии Болгарской Церкви25.

Российская империя преследовала на Востоке свои интересы. 
К середине XIX в. стало понятно, что религиозный фактор — одна их 
главных составляющих «Восточного вопроса», о котором Ф. М. Досто-
евский писал: он «сводится не только к решению проблемы, кому… об-
ладать проливами и территориями Балканского полуострова… — это 
ни много ни мало, полагал классик — разрешение судьбы восточного 
христианства»26. Если не судьба христианства, то судьба народов, тре-
бующих освобождения от ига ослабевающей Османской империи, дей-
ствительно решалась, в том числе через усиление позиций националь-
ной религии. Поэтому процессы социальные (религиозные), наравне 
с политическими на Востоке обращали на себя пристальное внимание 
как Российской империи, так и других ведущих мировых держав. Цер-
ковь в этом смысле воспринималась как важный инструмент влияния 
на внешнеполитическую обстановку27. Отметим также, что многие ис-
следователи подчеркивают, что на самом деле, «Болгарский церковный 
вопрос» имел в первую очередь не церковный характер, а именно по-
литический, был инструментом, ярким лозунгом национально-осво-
бодительной программы, целью которой было избавление болгарско-
го народа от влияния эллинизма28, что подтверждает и архимандрит 
Феофан, о чем скажем ниже.

24 Указ о реформе, изданный султаном Абдулмеджидом I, обещавшей равенство в образо-
вании, государственных назначениях и отправлении правосудия для всех граждан Ос-
манской империи, независимо от вероисповедания.

25 Мельникова Л. Православный фактор русской политики на Балканах в конце 1850-х — 
1870-х гг. // Российская история. 2018. № 6. С. 149. 

26 Достоевский Ф. М. Собр. соч.: в 15 т. Т. 14. СПб., 1995. С. 362. 
27 Глушко А. Ю. Греко-Болгарский церковный вопрос: интересы России между греками 

и болгарами // Вестник Московского государственного лингвистического университета. 
М., 2015. С. 39. 

28 «Греко-болгарская схизма в значительной степени стала результатом национального 
конфликта между греками и болгарами». Сильвестр (Стойчев), архиеп. Греко-болгар-
ский раскол в 1872 году: история и каноническая оценка // URL: https://bogoslov.ru/
article/6176739. «…Спор болгар и греков никогда не имел церковного характера в пря-
мом смысле слова, хотя и те, и другие всегда старались представить его именно таким. 
На самом же деле, спор — это национально-политическая борьба, конечная цель ко-
торой, освобождение всего болгарского народа от влияния эллинизма». Глушко А. Ю. 
Греко-Болгарский церковный вопрос: интересы России между греками и болгарами // 



74 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

Император Александр II (1885–1881), не смотря на сочувствие 
болгарам, продолжал политическую линию, в основе которой были 
два принципа: единство православия на Востоке и опора на Констан-
тинопольский патриархат29. Во-первых, потому что разделение Церк-
ви ослабило бы православные народы, и без того находящиеся в тяже-
лом положении из-за нахождения под властью мусульман; во-вторых, 
это снизило бы влияние Российской империи на Востоке30. Известно, 
что преемнику отца Феофана на должности настоятеля посольской 
церкви — архимандриту Петру (Троицкому), в частной напутственной 
беседе перед отправлением в столицу Османской империи, Александр 
II повторил три раза: «Мне нужно единство Церкви»31.

Мы не знаем, получал ли отец Феофан перед назначением на долж-
ность настоятеля посольского храма какие-то прямые поручения от рос-
сийского правительства, или он действовал, сообразуясь исключитель-
но со своей христианской позицией. Однако, из письма к С. О. Бурачку32 
мы узнаем, что архимандрит Феофан, по приезде в Петербург, 25 июня 
встречался с А. П. Бутеневым, вновь назначенным на должность посла 
в Константинополь после Крымской войны33, и министром иностран-
ных дел А. М. Горчаковым.

Как раз на период окончания Крымской войны приходится ожив-
ление публицистической деятельности славянофилов, которые указы-
вали на пути решения Восточного вопроса, пытались поддержать на-
ционально-освободительные движения на Балканах. Н. Я. Данилевский 
публикует первые главы «России и Европы», где пророчит Царьграду 
будущее столицы некоего «Всеславянского союза»34; позже Достоевский 
«спорит» с ним: нет, считает Федор Михайлович, «Константинополь 

Вестник Московского государственного лингвистического университета. М., 2015. С. 40. 
Петров Н. И. Начало греко-болгарской распри и возрождения болгарской народности. 
Киев, 1886.

29 Мельникова Л. Православный фактор русской политики на Балканах в конце 1850-х — 
1870-х гг. // Российская история. 2018. № 6. С. 149.

30 Там же. С. 149–150.
31 Лилуашвили К. С. Национально-освободительная борьба болгарского народа против фа-

нариотского ига и Россия. Тбилиси, 1978. С. 62–64.
32 24 июня. Письмо архимандрита Феофана С. О. Бурачку // Летопись жизни и творений 

святителя Феофана, затворника Вышенского. 1815–1894: В 6 т. Т. 1: 1815–1859. М., 2016. 
С. 615.

33 Ранее Аполлинарий Петрович Бутенёв с 1830 по 1843 успешно возглавлял российское 
посольство в Константинополе. Кудрявцева Е. П. Российский посланник в Турции А. П. Бу-
тенев // Новая и Новейшая история. 2021. Вып. 5. C. 83. 

34 Данилевский Н. Я. Россия и Европа. М.: Книга, 1991. С. 384.



75СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

должен быть наш, завоеван нами у турок и остаться нашим навеки»35. 
Таким образом, учитывая важность для России геополитических вопро-
сов, связанных с Османской империей, обращенные на Восток взгляды 
всех европейских стран, желавших побороться за «османское наслед-
ство», кажется очевидным, что до архимандрита Феофана была дове-
дена официальная позиция России по «болгарскому вопросу», которой 
он должен был придерживаться в своем служении. 

Какой была эта официальная позиция? Незадолго до назначения 
отца Феофана на настоящую должность, камергер императорского двора 
А. Н. Муравьев в своей «Записке о состоянии Православной Церкви на Вос-
токе»36 обозначил круг проблем, которые могла бы решить Церковь в по-
ложении внешнеполитического агента России на Востоке. Как ни странно, 
Муравьев пишет об апологетической задаче, которую должна выполнять 
Православная Церковь перед лицом Западного христианства: чтобы «не 
оправдались упреки Римлян о недостатках в ней (Православной Церкви — 
Прим. авт.) единства», необходимо единство всеми силами сохранять37. 
Как было отмечено выше, Александр II стоял именно на этой позиции. 

Однако, в России настроения были совсем не миролюбивые: ис-
ключительное большинство следивших за разрешением церковного 
конфликта между болгарами и греками заняли сторону братьев-сла-
вян. К. Н. Леонтьев оставил характерное риторическое вопрошание: 
«кто же у нас не рвал и не метал за “братьев-славян” и против греков?»38

Можно только представить, в каком тяжелом положении оказался 
будущий святитель после выдвижения на передовую позицию внеш-
неполитической арены, где сплетались интересы, амбиции и надежды 
множества народов. Однако, любое сложное предприятие можно раз-
бить на несколько простых задач. 

Выделим основные направления деятельности отца Феофана 
в должности настоятеля посольского храма. Во-первых, должным об-
разом организовать богослужебную жизнь посольского храма; во-вто-
рых, войти в курс внешнеполитических церковных дел, а именно, со-
ставить представление о греко-болгарских отношениях. 

35 Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений: в 30 т. Л., 1984. Т. 26. С. 38.
36 Андрей Николаевич Муравьев и российская дипломатия на Православном Востоке. Ди-

пломатические записки и переписка / Сост. И. Ю. Смирнова. М., 2019. С. 99–131. 
37 АВПРИ. Фонд «Посольство в Константинополе». Оп. 517/2, д. 3387, 1864. С. 234. Цит. по: Глуш-

ко А. Ю. Греко-Болгарский церковный вопрос: интересы России между греками и болгара-
ми // Вестник Московского государственного лингвистического университета. М., 2015. С. 39.

38 Леонтьев К. Н. Письма отшельника // Леонтьев К. Н. Восток, Россия и Славянство. Сбор-
ник статей. М., 1885. С. 268. 



76 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

В первую очередь отец Феофан уделяет внимание благоустройству 
посольского храма. «Дайте поставить церковь на ноги — и все наладить… 
Тогда — и о прочем»39, — писал он в зимой 1856 года семье С. О. Бурачка. 
В январе следующего года архимандрит Феофан снова упоминает о сво-
ем попечении о храме, отнимавшем много свободного времени: «Хло-
поты по церкви и квартире не оставляли свободы подумать о чем дру-
гом…» (Письмо архимандриту Антонину (Капустину))40. Из содержания 
того же письма можно заключить, что отец Феофан к концу 1856 года еще 
не успел достаточно полно вникнуть в церковно-политическую ситуацию 
в столице Османской империи, так, что он ни нашел ничего примечатель-
ного, о чем мог бы поделиться со своим корреспондентом об обстановке 
в ней: «О Константинополе и делах, иже в нем, ничего почти не знаю…»41 
Однако, подробно интересуется у архимандрита Антонина о том, как ему 
удалось организовать сильный церковный хор в Афинах. Также сожалеет, 
что хор Никольского храма малочислен, его составляют всего трое выпуск-
ников Санкт-Петербургской академии. Мы можем даже поименовать их, 
пользуясь реестром векселей для членов русского посольства: причетни-
ки Александр Василевский, Яков Славолюбов и Василий Левитский42. Отец 
настоятель не жалуется на певчих, напротив, хвалит регента, и за един-
ственный недостаток хора почитает его малочисленность.

Архимандрит Феофан по-отцовски входил в положение своих мо-
лодых подчиненных, и без стеснения ходатайствовал перед А. П. Бутне-
вым о увеличении жалования причта посольского храма из-за «высоких 
цен на жизненные припасы в Константинополе»43. В письме к бывше-
му начальнику по Иерусалимской миссии архимандриту Порфирию 
(Успенскому) отец Феофан жалуется, что цены в столице невероятно 

39 Письмо архимандрита Феофана (Говорова) к Бурачкам от 5 января 1857 г. // ЦГАМ. Ф. 2355. 
Оп. 1. Д. 262. Л. 41.

40 9 января. Письмо архимандрита Феофана архимандриту Антонину (Капустину) в Афи-
ны // АРДМ. Ф. 4. Оп. 4. Л. 1. Цит. по: Летопись жизни и творений святителя Феофана, за-
творника Вышенского. 1815–1894: В 6 т. Т. 1: 1815–1859. М., 2016. С. 632.

41 9 января. Письмо архимандрита Феофана архимандриту Антонину (Капустину) в Афи-
ны // АРДМ. Ф. 4. Оп. 4. Л. 1. Цит. по: Летопись жизни и творений святителя Феофана, за-
творника Вышенского… С. 633.

42 АВПРИ. Ф. 180. Оп. 517. Ч. 2, д. 420. Л. 219-а об. Цит. по: 31 декабря. Письмо русскому по-
сланнику в Константинополе А. П. Бутневу с приложением реестра векселей для членов 
русского посольства // Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вы-
шенского… С. 628. 

43 АВПРИ. Ф. 180. Оп. 517. Ч. 2, д. 326. Л. 92 об. Цит. по: Летопись жизни и творений святите-
ля Феофана, затворника Вышенского… С. 634.



77СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

высокие, и зачастую денег не хватает даже на еду: «Хоть ешь одну хо-
рому… (хурму — прим. авт.)»44. Прошение архимандрита Феофана было 
удовлетворено лишь отчасти, ему было выдано единовременное по-
собие из остатков бюджета, определенного на содержание посольства 
в Константинополе45. Однако, заметим, что настоятель посольского 
храма получал некоторые средства по линии Азиатского департамен-
та от доброхотов, например, 100 руб. серебром46 от турка Фаллалы Ива-
нова Саруфа47.

В 1857 году в письме от 9 марта к архиепископу Иннокентию (Бо-
рисову) архимандрит Феофан излагает свои наблюдения и соображения 
о болгарском вопросе48. Именно святитель Иннокентий стал адресатом 
этого отчета, потому как имел представление о своей кафедре — Хер-
сонской и Тарической, как об «аванпосте духовном России перед Вос-
током»49, отчего ему важно было иметь ясное представление о церков-
ных делах в Константинополе. Также святитель Иннокентий занимал 
активную патриотическую позицию во время Крымской войны, и по её 
окончании продолжал с интересом наблюдать за событиями на Востоке.

Итак, из документа мы узнаем, что только в январе 1857 года ар-
химандрит Феофан вместе с другими членами посольства впервые 
узрел в расположении дипломатической миссии болгарина, но и тот 
приехал из Петербурга. «В конце января приехал Изворский50 из Пе-
тербурга — и это был первый болгар, которого мы видели в посоль-
стве, не только я, но и все»51. Этот болгарин ввел в посольство других 

44 Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вышенского… С. 637.
45 АВПРИ. Ф. 180. Оп. 517. Ч. 2. Д. 421. Л. 187 об. Цит. по: Летопись жизни и творений святи-

теля Феофана, затворника Вышенского… С. 678.
46 Для сравнения 60 руб. — месячный оклад учителя эллинского языка в Стапродромской 

школ (пригород Константинополя) е в то время.
47 АВПРИ. Ф. 180. Оп. 517. Ч. 2. Д. 326. Л. 277. Цит. по: Летопись жизни и творений святителя 

Феофана, затворника Вышенского… С. 680.
48 Труды Казанской духовной академии. 1895. Т. 2. Май. С. 33–67. Далее цитаты из письма 

будут приводиться по: Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вы-
шенского. 1815–1894: В 6 т. Т. 1: 1815–1859. М.: Изд-во Московской патриархии, 2016. 
С. 640–662.

49 Титов А. Письма архиепископа Херсонского и Таврического Иннокентия к Гавриилу, ар-
хиепископу Рязанскому, 1829–1857 // Записки Одесского общества истории и древно-
стей. 1886. Т. 14. C. 760.

50 Стефан Изворский (1815–1875) — болгарский поэт, выпускник Санкт-Петербургской ду-
ховной академии.

51 Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вышенского… С. 640. 



78 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

соплеменников, в дела которых со всем вниманием пытался вникнуть 
архимандрит Феофан. 

Болгары, посылавшие депутатов с требованиями церковного пере-
устройства напрямую в Порту (минуя церковное начальство), замечает 
будущий святитель, обходят стороной также и российское посольство. 
Он спрашивает: «…не охлаждены ли к нам болгары (из смышленых паче) 
и сердечно?»52 И предполагает, что это охлаждение может быть связано 
с тем, что живая надежда на Россию, с мечом вступившуюся за угнета-
емых христиан, оказалась напрасной, «и положили: нечего более ожи-
дать от России…»53, нужно брать дела в свои руки — образовывать на-
род, возбуждать в нем национальное чувство, ставить своих епископов. 

Будущий святитель отмечает, что среди простых болгар нет едино-
го взгляда на положение их национальной Церкви, подвластной Кон-
стантинопольскому патриарху. Одни греческих епископов и священ-
ников хвалят, другие, напротив, жалуются на их произвол. Достаточных 
сведений для того, чтобы судить об обстановке объективно, по мнению 
архимандрита Феофана, недостаточно: «В какой мере широка та и дру-
гая половина, неоткуда узнать»54.

«Чего ищут болгары? Кажется, еще не установилась между ними 
одна общая мысль»55. Одни настаивают на автокефалии, другие — жела-
ют управляться болгарским митрополитом, подчиненным Вселенско-
му Патриархату, третьи — хотят лишь архипастырей из болгар, или хотя 
бы из знающих болгарский язык. Общего центра, координирующего 
действия болгарского движения нет («у них нет одного общего двига-
теля»56), однако, налицо деятельность отдельных лиц, воодушевляю-
щих и возбуждающих к протестам народ, который в общей своей мас-
се «живет, довольный тем, что есть и благодарит Бога»57. 

Отец Феофан обнаруживает опасность в действиях болгарских на-
ционалистов, которые в церковной смуте видят инструмент для реше-
ния политических задач. Он даже моделирует сценарий, по которому 
может пойти болгарское освободительное движение. Епископские ка-
федры займут простые болгары «вместо ловких греков»58, откроется 

52 Там же. С. 643.
53 Там же. С. 645.
54 Там же. С. 642.
55 Там же.
56 Там же. С. 643.
57 Там же. С. 642.
58 Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вышенского… С. 646.



79СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

простор для европейской пропаганды, Болгария перейдет в католи-
чество и противопоставит себя России и всему православному миру. 
Возбужденный болгарский народ, ослепленный национально-освобо-
дительными лозунгами («У них одна народность в уме и на языке»59), 
может не увидеть этой опасности и совершить роковую ошибку. 

В этой связи архимандрит Феофан упоминает и о конкретных дей-
ствиях, направленных против России, которые предпринимают некото-
рые болгарские политические деятели. Некий Александр Экзарх (деятель 
национально-освободительного болгарского движения), близкий к фран-
цузскому посольству, предпринял печатание богослужебных книг (кото-
рые ранее в достатке получались из России) в Константинополе, на том 
основании, что книги российского издания содержат предосудительные 
неуместные выражения, по типу «мерзкое и богопротивное царство ага-
рянское…» в Псалтири. Подобные действия предпринимались, по мнению 
отца Феофана, с целью «уничтожить… поддержку сердечного союза бол-
гар с Россиею»60. Отец Феофан предлагает, что необходимо печатать книги 
без упоминаний о царской фамилии и без резких выражений против ис-
лама, чтобы лишить противников России поводов к подобным диверсиям. 

Архимандрит Феофан обозначает и позицию российского посоль-
ства в этом вопросе. Эта позиция компромиссная: прямо в конфликт 
посольство не вступает и не занимает чью-либо сторону, но при этом 
считает справедливыми умеренные требования болгар о церковном са-
моуправлении под Константинопольской юрисдикцией и об использо-
вании родного языка за богослужением61.

Обучение на греческом языке, против которого выступают болгар-
ские националисты, зачастую заменяется не болгарским, а француз-
ским. Архимандрит Феофан с негодованием пишет об одном пансионе, 
где учатся болгарские дети, как о месте воспитания будущих пропаган-
дистов католического учения62. Далее замечает, что на подобные вы-
зовы необходимо реагировать, и предлагает создать в Константинопо-
ле хорошую школу для болгар63, где плата за обучение была бы ниже64.

Отец Феофан с сожалением констатирует, что внутрицерковные 
распри пагубно сказываются на положении Церкви в Порте. Султан 

59 Там же.
60 Там же. С. 647.
61 Там же. С. 646.
62 Там же. С. 647.
63 Там же. С. 648.
64 Там же. С. 649.



80 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

выступает в роли арбитра в споре греков и болгар, и более расширяет 
свою власть на внутренние дела Патриархата: перемещаются («швы-
ряются»65 по выражению отца Феофана) с кафедр епископы; турецки-
ми властями печатаются церковные книги (речь идет о предприятии 
Экзарха), а всем прочим необходимо пройти государственную цензуру.

«Жалкое положение!»66 — так характеризует отец Феофан состоя-
ние Константинопольской Церкви, все более притесняемой султанским 
правительством и снедаемой внутренним неустройством. Примечатель-
но, что при этом будущий святитель испытывает чувство сострадания 
к ней, и пишет: «России, всегда великодушной, можно бы не оставлять 
своей матери по вере в этом беспомощном состоянии»67.

Архимандрит Феофан много печалился о том, что нет возможно-
сти противостоять натиску протестантской, католической проповеди, 
подкрепляемой финансами, дающими возможность строить школы, 
печатать брошюры и книги. Наверняка, особенно больно было видеть 
расширяющееся влияние западных исповеданий в условиях, когда 
нельзя им ничего противопоставить из-за отсутствия средств не толь-
ко для издательской деятельности, но даже для достойного содержа-
ния причта посольского храма. 

Скорой сменой места служения, приходившегося по душе и соответ-
ствовавшего незаурядным способностям, архимандрит Феофан был обязан 
княгине П. С. Лукомской, своему верному духовному чаду, знакомство с ко-
торой произошло в семье С. О. Бурачка еще во время службы иеромонаха 
Феофана в Санкт-Петербургской духовной академии (1845–1847). «Княги-
ня» — так именовал П. С. Лукомскую святитель Феофан в личной перепи-
ске с ней, которая вошла в историю как «Письма о христианской жизни» 
(1860)68. Полина Сергеевна, как следует из ее письма А. Н. Загоскину, хо-
датайствовала перед графом А. П. Толстым, тогдашним обер-прокурором 
Святейшего Синода, в тайне от отца Феофана, о назначении его на место 
ректора Киевской духовной академии69. Однако, назначение последова-
ло вскоре на ту же вакантную должность Санкт-Петербургской академии, 
согласно определению Св. Синода от 12 июля 1857 г. 

65 Там же. С. 651.
66 Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вышенского… С. 652.
67 Там же.
68 Лукьянова А. Е. Ближний круг святителя Феофана. Новое о П. С. Лукомской // Труды 

по русской патрологии. Научный журнал Калужской духовной семинарии. Калуга, 2021. 
№ 2 (10). С. 60–81.

69 Отдел рукописей РГБ. Ф 11/1. К. 64. Ед. хр. 41. Л. 1–2 об. Цит. по: Летопись жизни и тво-
рений святителя Феофана, затворника Вышенского… С. 700.



81СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

Роль княжны Лукомской в этом деле косвенно подтверждается слу-
хами, дошедшими до архимандрита Порфирия (Успенского), соглас-
но которым обер-прокурор князь Толстой читал благочестивые пись-
ма архимандрита Феофана «едва ли не у княжны Лукомской», отчего 
«признал его достойнейшим оной ректуры». К этим ироничным сло-
вам в своем дневнике отец Порфирий прибавляет: «Non equidem, mirror 
magis» («не столько завидую, сколько удивляюсь» (лат.)), выражая свое 
мнение по поводу этого неожиданного назначения70. 

27 июля отец Феофан отправился через Одессу на новое место слу-
жения в Санкт-Петербург. Начальник Российской миссии в Константи-
нополе А. П. Бутнев писал графу А. П. Толстому об отбытии настоятеля 
посольского храма из Константинополя, отзываясь о нем с использо-
ванием следующих характерных выражений: «достохвально», «благо-
дарная преданность», «общее уважение»71.

Новое назначение архимандрит Феофан воспринял «с охотою» 
(из письма от 9 августа С. О Бурачку). 20 августа того же года будущий 
святитель прибыл в Питер, а 21 августа уже получал поздравления 
со вступлением в должность ректора Санкт-Петербургской духовной 
академии от преподавателей и студентов. Таким образом неожиданно 
закончилась вторая заграничная командировка будущего затворника 
Вышенского, продлившаяся меньше года, с ноября 1856 по июль 1857 г. 

Итак, рассмотрев документы, касающиеся служения архиман-
дрита Феофана (Говорова) в должности настоятеля посольского храма 
в Константинополе, а также изучив политическую обстановку и поло-
жение Церкви в Османской империи того времени, мы пришли к сле-
дующим выводам.

Архимандрит Феофан на этом высоком посту, как зрелый церков-
ный деятель, имевший к тому времени продолжительный опыт загранич-
ного служения в качестве члена Русской духовной миссии в Иерусалиме 
(1847–1853), сумел за короткое время оценить церковно-политиче-
скую обстановку, сформировать представление о болгарском движе-
нии. По этому вопросу позиция отца Феофана совпала как с политикой 
Александра II, так и Святейшего Синода. Он не поддерживал бравур-
ный национально-освободительный пафос болгар, некритично воспри-
нимаемый большей частью российской интеллигенции как здоровое 

70 Книга бытия моего: Дневники и автобигорафические записки епископа Порфирия Успен-
ского. Т. 7. СПб., 1902. С. 705–706.

71 РГИА. Ф. 797. Оп. 27. II отд. 2 стол. Ед. хр. 245. Л. 5. Цит. по: Летопись жизни и творений свя-
тителя Феофана, затворника Вышенского… С. 652.



82 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

и необходимое начало церковного переустройства на Балканах. Архи-
мандрит Феофан видел в стремлении болгар к церковным преобразова-
ниям политическую подоплеку, различал голос болгарского народа, ко-
торый по его выражению «живет, довольный тем, что есть и благодарит 
Бога»72, и голоса пропагандистов, которые не поступятся ни перед чем, 
в том числе, единством Церкви, воспринимаемую как действенный ин-
струмент политического влияния, в своем стремлении к политической 
независимости. Противоестественное положение православных наро-
дов под властью мусульман — общая скорбь и греков, и болгар, кото-
рая, однако, не объединила эти народы перед лицом врага, а, напро-
тив, разделила. Отец Феофан не думал, что Болгарская Церковь должна 
стремиться к самостоятельности в своем тогдашнем плачевном состо-
янии, более того, считал этот путь обольстительным искушением, по-
скольку болгарский народ, отпав от Константинополя, станет инстру-
ментом в руках западных держав в борьбе против России. Если болгары 
получат самостоятельность, то не смогут ей воспользоваться должным 
образом, и быстро перейдут в католичество, а затем противопоставят 
себя православию.

При этом к умеренным требованиям православных болгарских 
о национальном епископате и свободном использовании родного 
языка архимандрит Феофан относился сочувственно и признавал их 
справедливыми. 

Настоятель посольского храма действовал, прежде всего, в тех 
направлениях, где мог добиться практических результатов. Во время 
пребывания в Константинополе он вел переговоры о возобновлении 
Иерусалимской духовной миссии с патриархом, обустраивал жизнь по-
сольского храма, планировал при нем открыть библиотеку с душеполез-
ной литературой, устроить более благолепное пение в храме, расширив 
малочисленный хор, также планировал распространять православные 
апологетические православные издания в противовес широко пред-
ставленным католическим книгам. Будущий святитель с заботой от-
носился к нуждам своих подчиненных, безбоязненно просил началь-
ство увеличить их жалование. 

Также будущий святитель внимательно следил за ситуацией в школь-
ном образовании болгар в Константинополе, инициировал меры по про-
тиводействию распространения моды на французское образование, 
проникнутое католическим духом (например, школа Боре). Сетовал 

72 Там же. С. 642.



83СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

на недостаточность финансов для противодействия многочисленным из-
дательским проектам английских протестантов и французских католиков.

За время недолгой службы в Константинополе (с ноября 1856 
по июль 1857 г.) архимандрит Феофан сыскал признательность как со 
стороны духовно окормляемых им сотрудников посольства, так и мест-
ных верующих73. Его наблюдения за состоянием Константинопольской 
Церкви и положением в ней болгар, в частности, являются ценным ма-
териалом для непредвзятой оценки сложных процессов, приведших 
к Греко-болгарской схизме. 

По материалам изученного нами периода можно судить и о ду-
ховном облике будущего Вышенского затворника. В ответственном за-
граничном служении архимандрита Феофана прослеживается четкая 
иерархия ценностей, которой он подчинял свою деятельность. Своей 
первостепенной задачей он считал совершение богослужения, созда-
ние максимально комфортной среды для духовного совершенствова-
ния как сотрудников посольства, так и местных верующих. Затем уже, 
несколько устроив настоятельские дела, он приступил и к остальному, 
изучал церковно-политическую обстановку, анализировал её, рапор-
товал начальству о состоянии дел в Константинополе. Другим свиде-
тельством твердого духовного устроения будущего святителя является 
факт его благодушного отношения к внешним жизненным обстоятель-
ствам. Архимандрит Феофан не роптал ни при известии о высоком на-
значении на заграничную должность, напротив, благодушествовал: «…
то место, где, если угодно Богу, буду теперь, предпочитаю всему для се-
бя»74, ни огорчался после скорого перевода в столицу: «Еду на ректуру 
не только без попечения, но и с охотою»75. 

73 Письмо из Буюкдере управляющего Российской миссией в Константинополе А. П. Бутнева 
обер-прокурору Св. Синода А. П. Толстому // РГИА. Ф. 797. Оп. 27. II отд. 2 стол. Ед. хр. 245. 
Л. 4–5.

74 Переписка между преосвященным Феофаном, бывшим епископом Владимирским, и Ар-
кадием, бывшим архиепископом Олонецким // Христианское чтение, Ч. 2. 1894. Июль-ав-
густ. С. 106.

75 Письмо архимандрита Феофана из Киева в Петербург С. О. Бурачку // ЦГАМ. Ф. 2355. 
Оп. 1. Д. 262. Л. 42. Цит. по: Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника 
Вышенского… С. 706.



84 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ СЕРГЕЕВИЧ ПАРШИЛКИН

Источники и литература

Вах К. А. Церковное представительство России на Православном Востоке: апокрисиарии 
в Константинополе или Русская Духовная Миссия в Иерусалиме? (К постановке во-
проса) // Православный Палестинский сборник, 2024. № 110. С. 21–63.

Глушко А. Ю. Греко-Болгарский церковный вопрос: интересы России между греками 
и болгарами // Вестник Московского государственного лингвистического универ-
ситета. М., 2015. № 4 (857). С. 38–50.

Данилевский Н. Я. Россия и Европа. М.: Книга, 1991.

Достоевский Ф. М. Полное собрание сочинений: в 30 т. Л.: Наука, 1984. Т. 26. 

Достоевский Ф. М. Собр. соч.: в 15 т. Т. 14. СПб.: Наука, 1995. 

Емец В. А. Министерство иностранных дел России // Международная жизнь, 2000. № 1. 
С. 38–49.

Порфирий (Успенский), архим. Книга бытия моего: Дневники и автобигорафические за-
писки епископа Порфирия Успенского. Т. 7. СПб., 1902. 

Косик В. И., Темелски Хр., Турилов А. А. Болгарская Православная Церковь // Православ-
ная энциклопедия. Т. 5. М., 2002. С. 615–643.

Кудрявцева Е. П. Российские посольские церкви и священнослужители при Николае I // 
Вестник МГИМО Университета. 2017. № 6 (57). С. 7–19. 

Кудрявцева Е. П. Российский посланник в Турции А. П. Бутенев // Новая и новейшая исто-
рия. 2021. № 5. С. 83–93. 

Кудрявцева Е. П. Русские на Босфоре. Российское посольство в Константинополе в пер-
вой половине XIX века. М.: Наука, 2010. 

Леонтьев К. Н. Письма отшельника // Леонтьев К. Н. Восток, Россия и Славянство. Сбор-
ник статей. М., 1885. С. 261–279. 

Летопись жизни и творений святителя Феофана, затворника Вышенского. 1815–1894: 
В 6 т. Т. 1: 1815–1859. М.: Изд-во Московской патриархии, 2016. 

Лилуашвили К. С. Национально-освободительная борьба болгарского народа против фа-
нариотского ига и Россия. Тбилиси, 1978. 

Лукьянова А. Е. Ближний круг святителя Феофана. Новое о П. С. Лукомской // Труды 
по русской патрологии. Научный журнал Калужской духовной семинарии. Калу-
га, 2021. № 2 (10). С. 60–81. 

Мануил (Лемешевский), митр. Русские православные иерархи. 922–1892. Т. 3. М.: Изда-
тельство Сретенского монастыря, 2004. 

Мельникова Л. В. Православный фактор русской политики на Балканах в конце 1850-х — 
1870-х гг. // Российская история. 2018. № 6. С. 147–161. 

Мельникова Л. В. Настоятели русских посольских церквей в Париже и Лондоне в годы 
Крымской войны // Российская история. 2012. № 4. С. 121–137.

Миловский Н. М. Современные российские исследования о последствиях Кючук-Кай-
нарджийского мирного договора 1774 г. // Современная наука: актуальные про-
блемы теории и практики. 2022. № 01/2. С. 11–31.



85СЛУЖЕНИЕ АРХИМАНДРИТА ФЕОФАНА (ГОВОРОВА )

Определение Св. Синода о назначении архимандрита Феофана настоятелем русской 
посольской церкви в Константинополе // РГИА. Ф. 796. Оп. 137. Ед. хр. 747. Л. 3–5.

Очерки истории министерства иностранных дел России. Т. 1. М.: Олма-пресс, 2002. 

Переписка между преосв. Феофаном (Говоровым), бывшим Владимирским и Аркади-
ем Федоровым, бывшим Олонецким // Христианское чтение. 1894. № 7. С. 69–107.

Петров Н. И. Начало греко-болгарской распри и возрождения болгарской народности. 
Киев, 1886.

Письмо архимандрита Феофана (Говорова) к Бурачкам от 5 января 1857 г. // ЦГАМ. Ф. 2355. 
Оп. 1. Д. 262. Л. 41.

Половцов А. А. Русский биографический словарь. Т. 21. СПб., 1901. 

Попов Н. Взгляд очевидца на греко-болгарскую распрю // Исторический вестник. 1886. 
№ 8. С. 274–286.

Скурат К. Е. История Поместных Православных Церквей. В 2 т. Т. 1. М., 1994. 

Стоянов-Бурмов Ф. Греко-болгарская распря в шестидесятых годах // Вестник Европы. 
СПб, 1888. № 8. С. 720–745.

Сильвестр (Стойчев), архиеп. Греко-болгарский раскол в 1872 году: история и канони-
ческая оценка // Портал Богослов.Ru URL: https://bogoslov.ru/article/6176739 (дата 
обращения: 27.11.2024).

Титов А. Письма архиепископа Херсонского и Таврического Иннокентия к Гавриилу, ар-
хиепископу Рязанскому, 1829–1857 // Записки Одесского общества истории и древ-
ностей. 1886. Т. 14. C. 684–898.

Туманян Т. Г. Восточный вопрос в российской публицистике: от философии к политике // 
Вестник Санкт-Петербургского университета. СПб, 2018. Т. 34. Вып. 4. С. 543–555.



МОСКОВСКАЯ 
ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ 
ПЕРИОДА ПЕРВОЙ 
РУССКОЙ РЕВОЛЮЦИИ 
В ДНЕВНИКАХ 
Л. А. ТИХОМИРОВА

Павел Евгеньевич Липове цкий

кандидат богословия

доцент кафедры церковной истории 

Московской духовной академии 

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

lipovesky.pavel@gmail.com

Для цитирования: Липовецкий П. Е. Московская духовная академия периода Первой русской 
революции в дневниках Л. А. Тихомирова // Церк овный историк. 2025. № 2 (20). С. 86–102. DOI: 
10.31802/CH.2025.20.2.005 

Аннотация УДК 2-756
Статья посвящена анализу дневниковых записей Л. А. Тихомирова о событиях, происхо-
дивших в Московской духовной академии, в период Первой русской революции. Источни-
коведческий анализ дневника позволил установить следующие его особенности в отноше-
нии описания событий в Академии. Автор делал записи ежедневно, что даёт возможность 
точно датировать происходившие события. Сведения о положении дел в МДА автор днев-
ника получал от своего сына, А. Л. Тихомирова. Поскольку Л. А. Тихомиров принадлежал 
к консервативному лагерю, его оценки протестного движения в Академии зачастую носят 
критический характер. События в Академии описываются с точки зрения меньшинства 
преподавателей и студентов, а именно противников забастовки и предоставления акаде-
мической автономии. В дневнике раскрывается мотивация противников забастовки, ко-
торая продиктована опасениями за духовное образование в случае предоставления авто-
номии. С точки зрения законопослушной «оппозиции», в Академии находилось большое 
количество людей, поведение и взгляды которых не соответствуют церковному служению. 
Достаточно ярко представлены описания поведения преподавателей и студентов во вре-
мя забастовки, в числе которых автор дневника рисует характеры известных церковных 
учёных своего времени: Н. А. Заозёрского, Н. Ф. Каптерева, П. В. Тихомирова и других.



87МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

Ключевые слова: Московская духовная академия, Лев Александрович Тихомиров, епископ 
Тихон (Тихомиров), Первая русская революция, Дневники, Духовное образование, Консерва-
тизм, Академическая автономия, Студенческие забастовки.

The Moscow Theological Academy of the period 
of the First Russian Revolution in the diaries 

of L. A. Tikhomirov 

Pavel E. Lipovetsky
PhD in Theology 
Associate Professor at the Department of Church History 
at the Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad,  Trinity-Sergius Lavra, Academy
lipovesky.pavel@gmail.com

For citation: Lipovetsky, Pavel E.  “The Moscow Theological Academy of the period of the First 
Russian Revolution in the diaries of L. A. Tikhomirov”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 86–102 
(in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.005

Abstract. The article is devoted to the analysis of L. A. Tikhomirov’s diary entries about 
the events that took place at the Moscow Theological Academy during the First Russian Revolu-
tion. The source analysis of the diary allowed us to establish its features in relation to the descrip-
tion of events at the Academy. The author took notes daily, which allows you to accurately date 
the events that took place. The author of the diary received information about the state of affairs 
in the MDA from his son A. L. Tikhomirov. Since L. A. Tikhomirov belonged to the conservative camp, 
his assessments of the protest movement at the Academy are critical. The events at the Acade-
my are described from the point of view of a smaller part of the teachers and students, name-
ly, opponents of the strike and the granting of academic autonomy. The diary reveals the motiva-
tion of the opponents of the riots. It lies in the fear for spiritual education in the case of granting 
auto no my. From the point of view of the “opposition” to the riots, there are a large number of peo-
ple in the Academy whose behavior and views do not correspond to the church ministry. Descrip-
tions of the behavior of teachers and students during the strike are quite colorful. The author 
of the diary draws the characters of famous church scientists of his time: N. A. Zaozersky, N. F. Ka-
perev, P. V. Tikhomirov and others. 

Keywords: Moscow Theological Academy, Lev Alexandrovich Tikhomirov, Bishop Tikhon (Tik-
homirov), the First Russian Revolution, Diaries, Spiritual education, Conservatism, Academic autonomy.



88 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

Первая русская революция отмечена в истории Московской ду-
ховной академии большим количеством ярких событий. В пер-
вую очередь, это нарушение привычного течения дел: от учёбы 
преподаватели и студенты переходят к забастовкам, от выпол-

нения распоряжений начальства к требованиям академической автоно-
мии. Эти процессы меняют облик древнейшей духовной школы. Пред-
ставляется чрезвычайно важной возможность охарактеризовать период 
революции не только с точки зрения идейной полемики, но и в рамках 
личных переживаний участников событий для понимания духа этого 
времени. Однако источников личного происхождения периода Первой 
русской революции в МДА сохранилось сравнительно немного. Допол-
нить представление об атмосфере в Академии тех лет могут издан-
ные в 2015 г. дневники Льва Александровича Тихомирова (1852–1923). 
На протяжении значительной части своей жизни этот мыслитель был 
связан с Сергиевым Посадом, часто бывал в городе и Лавре преподоб-
ного Сергия. На лето семья Тихомировых снимала дачу недалеко от го-
рода1. Последние годы жизни Лев Александрович с большей частью сво-
ей семьи прожил в Сергиеве (название города с 1919 г.)2 В Московской 
духовной академии учился его сын Александр Львович, будущий епи-
скоп Тихон (1882–1955). Время обучения Тихомирова-младшего как раз 
выпало на первые годы революции. В связи с этим и в дневниковых за-
писях отца появляются заметки о событиях, переживаемых Академией. 

Для понимания особенностей содержания дневника Л. А. Тихоми-
рова необходимо составить представление об этом человеке. Свою ак-
тивную общественную деятельность Лев Александрович начал далеко 
от Православия — в среде народовольцев. В 1870–1880-х гг. он прини-
мал участие в революционной деятельности в составе Исполнительно-
го комитета «Народной воли» и члена редакции «Вестника “Народной 
воли”»3. Однако в 1880-х гг. убеждения Л. А. Тихомирова претерпева-
ют резкие изменения: он становится убеждённым монархистом и об-
ретает веру. С этого времени бывший революционер посвящает свою 
жизнь патриотическому служению и работе над юридическо-фило-
софской концепцией монархической власти. Не укрылись от его ин-
тереса и вопросы церковной жизни. Именно Л. А. Тихомиров одним 

1 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. / сост. А. В. Репников, Б. С. Котов; авт. предисл., 
коммент. и примеч. А. В. Репников. М., 2015. С. 349.

2 Репников А. В., Милевский О. А. Две жизни Льва Тихомирова. Монография. М., 2011. С. 495. 
3 Об этом периоде в жизни Л. А. Тихомирова более подробно см.: Репников А. В., Милев-

ский О. А. Две жизни Льва Тихомирова. С. 99–140.



89МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

из первых выступил в публичном пространстве с идеей церковной ре-
формы и восстановления патриаршества4. 

На протяжении долгого времени Л. А. Тихомиров вёл дневниковые за-
писи. Исследователями выявлены тетради дневника за период с 1883 по ок-
тябрь 1917 г.5 (хранятся в Государственном архиве Российской Федерации). 
Впервые фрагменты дневника публиковались в «Красном архиве» в 1920-х гг. 
со значительными купюрами, полные тома дневника публикуются с 2008 г.6

К особенностям ведения записей Львом Александровичем можно 
отнести в первую очередь их подённый, иногда почасовой характер. 
Практически каждый день он пополнял дневник, лишь в редких слу-
чаях пропуская какое-то время, как правило, из-за большой загружен-
ности, либо пребывания в другом городе7. Иногда делалось по несколь-
ко записей в один день. Например, 11 января 1905 г., когда начинаются 
беспорядки в Москве, Л. А. Тихомировым была сделана такая запись: 
«Я послал сторожа в гимназию за Колей… Нет до сих пор (9 1/2 часов)… 
10 часов. Коля вернулся из гимназии»8. 

Тематика дневника самая разнообразная. Для исследователей эпо-
хи и личности Л. А. Тихомирова наибольшее значение имеют простран-
ные записи, в которых Лев Александрович в подробностях повествует 
о происходящих событиях, либо даёт им оценку. Однако в силу фикса-
ции каждодневных событий, значительное количество записей име-
ет заметочный характер в несколько строк или даже несколько слов. 
В них содержатся сведения о мелких бытовых происшествиях, встре-
чах с разными людьми и расходах. 

Описание событий в Московской духовной академии почти всег-
да связаны с сыном. Александр Львович сообщал отцу новости в пись-
мах или лично, во время визитов домой, иногда Тихомиров-старший 
сам приезжал в Академию. Отношения между ними были, по-видимо-
му, очень доверительные. Даже после принятия пострига и возведения 
в сан, сын обращается за утешением к отцу9, что также находит отра-
жение на страницах дневника. В силу этих особенностей отношений 

4 Тихомиров Л. А. Запросы жизни и наше церковное управление. М., 1903.
5 Репников А. В. Предисловие // Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 4. 
6 Дневник Л. А. Тихомирова 1908–1910 гг. / сост. А. В. Репников, Б. С. Котов. М.: НПК, 2019. 

372 с.; Дневник Л. А. Тихомирова. 1915–1917 гг. / сост. А. В. Репников. М., 2008.
7 Например, во время пребывания в Санкт-Петербурге в период работы Предсоборного 

присутствия (Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 288).
8 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 41.
9 Например, в 1907 г. иером. Тихон писал отцу о своём тяжёлом положении на должности 

помощника синодального ризничного (Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 407). 



90 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

отца и сына сведения о происходящем в духовной школе на страни-
цах дневника достаточно откровенные и подробные. 

При этом всё же нужно учитывать субъективный характер днев-
ника как источника. Лев Александрович фиксировал события в такой 
интерпретации, которая соответствовала его взглядам. В случае с Ака-
демией эффект усугублялся тем, что сам автор дневника не был свиде-
телем происходящего, получая известия от сына. Таким образом, лич-
ность не только отца, но и сына — Александра Львовича — также имеет 
большое значение для интерпретации происходящих событий.

А. Л. Тихомиров родился в 1882 г., в Швейцарии. В это время его отец 
находился только в начале пути по отказу от революционных убежде-
ний. Крестили Александра только в семь лет, уже в России, во время 
возвращения из эмиграции10. В детстве мальчик тяжело болел, его му-
чали тяжелые продолжительные мигрени11. В какие-то моменты роди-
тели даже сомневались, выживет ли их ребёнок.

С детства сын революционера-народовольца проявлял религиоз-
ность. В ранних дневниковых записях Л. А. Тихомиров записал: «Сегод-
ня был в первый раз с Сашей в русской церкви. <…> На Сашу, слава Богу, 
русская служба произвела огромное впечатление: он молился, видимо, 
с каким-то особенным желанием; всё ему нравилось, всё восторгало. 
По выходе из церкви он сейчас, не дожидаясь моего вопроса, начал мне 
толковать, как хорошо в церкви и что там гораздо лучше, чем в католиче-
ской»12. В дневнике Лев Александрович упоминает и о других посещени-
ях храмов13. Вообще, появление ребёнка и его страдания, связанные с бо-
лезнью, перевернули представление Л. А. Тихомирова о мире, способствуя 
обретению и осмыслению им родной веры. Вполне искренно обратив-
шись к вере, Лев Александрович, конечно, оказывал влияние и на сына.

Окончив в 1902 г. Седьмую московскую гимназию в память импера-
тора Александра III, А. Л. Тихомиров подал прошение о допуске к всту-
пительным экзаменам в Московскую духовную академию14.

В некоторых работах, посвящённых еп. Тихону, он характеризует-
ся как нелюдимый и замкнутый15. Отчасти такое восприятие основано 

10 Тихомиров Л. А. Воспоминания / вступ. статья В. С. Бурина. М., 2003. С. 420.
11 Там же. С. 329–330.
12 Там же. С. 289.
13 См., напр.: Тихомиров Л. А. Воспоминания. С. 291, 311, 313, 395, 476.
14 ЦГАМ. Ф. 229. Оп. 4. Д. 4305. Л. 1.
15  Трофимов А. Епископ Тихон (Тихомиров). URL: https://www.booksite.ru/civk/data/tihon.

pdf (дата обращения: 14.10.2024).



91МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

на воспоминаниях отца16, хотя в имеющихся текстах есть принципи-
ально иные оценки Тихомировым-старшим поведения своего сына17.

Во время обучения в гимназии будущий епископ имел по пове-
дению отметку «отлично»18. Однако самую известную характеристику 
А. Л. Тихомирова даёт митр. Мануил (Лемешевский). В его «Словаре» 
скромность Тихомирова-младшего представляется даже несколько в от-
рицательном свете. Владыка Мануил приводит свидетельство учивших-
ся с А. Л. Тихомировым в одно время в Академии иерархов: «Из расска-
зов его сотоварищей по Московской академии Арсения (Жадановского), 
епископа Серпуховского, и епископа Серафима (Звездинского) извест-
но, что он ещё тогда поражал своих товарищей своей нелюдимостью, 
своими странностями»19. К числу «странностей» относились молитвен-
ные радения молодого монаха: «В академические годы в нём наблю-
далась повышенная экзальтированность, были случаи, когда он вхо-
дил в экстаз на молитве. Он никогда не досыпал. Раз ночью на этой 
почве произошел в его келии пожар. Усталый, изнуренный он совер-
шил обычное келейное молитвенное правило и задремал. Огарок свечи 
выпал из его пальцев и огонь захватил пелену. Через несколько минут 
проходивший по коридору монашеского общежития20 студент, почув-
ствовал запах гари и быстро открыл дверь его келии. Отец Тихон лежал 
на полу, уткнувшись к аналою. Его тут же разбудили. С тех пор он стал 
“высыпаться” из боязни, что повторится это несчастье»21. Впрочем, тот 
же владыка Мануил отмечает, что Тихомиров-младший входил в круг 
«монахолюбцев» епп. Арсения и Серафима и даже сотрудничал в их 
журнале «Голос Церкви»22. 

Таким образом очевидно, что сын бывшего революционера вы-
делялся из числа своих сверстников не «странной нелюдимостью», 

16 Тихомиров Л. А. Тени прошлого. Воспоминания / сост., вступ. статья и примеч. М. Б. Смо-
лин. М., 2000. С. 542.

17 Тихомиров Л. А. Воспоминания. С. 401.
18 ЦГАМ. Ф. 229. Оп. 4. Д. 4305. Л. 2.
19  Мануил (Лемешевский), митр. Русские православные иерархи периода с 1893 по 1965 годы. 

Часть 6. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Manuil_Lemeshevskij/russkie-pravoslavnye-ierarhi-
perioda-s-1893-po-1965-gody-chast-6/110#source (дата обращения: 14.10.2024). 

20 Деталь, позволяющая поставить под сомнение если не достоверность, то, по крайней 
мере точность мемуара: монашество А. Л. Тихомиров принял только в 1907 г., уже выпу-
стившись из Академии.

21 Мануил (Лемешевский), митр. Русские православные иерархи периода с 1893 по 1965 годы. 
Часть 6. 

22 Там же.



92 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

а скорее молчаливостью, вызванной преобладающим в нём религиоз-
ным настроением. 

Мировоззренческие позиции А. Л. Тихомирова по политическим 
вопросам на данный момент неизвестны: источников личного проис-
хождения, раскрывающих эту его сторону, или собственных текстов 
еп. Тихона на политическую тематику пока не выявлено. Вероятно, 
исследование публикаций журнала «Голос Церкви»23, в котором он со-
трудничал, даст возможность охарактеризовать его идейные позиции 
в будущем. Тем не менее, учитывая тесную связь отца и сына, уместно 
будет предположить, что Александр не симпатизировал революцион-
ным настроениям, в том числе наблюдавшимся в Академии.

По окончании МДА А. Л. Тихомиров был определён преподавате-
лем гомилетики в Новгородскую духовную семинарию, а затем в 1907 г. 
принял монашеский постриг. Примечательно, что постриг был совер-
шён в родной ему Академии24. Рукоположенный в священный сан сын 
философа проходил своё служение на разных поприщах: преподава-
тель семинарии, помощник синодального ризничного, смотритель 
духовного училища, инспектор и, наконец, ректор духовной семина-
рии25. В 1920 г. архимандрит Тихон был рукоположен во епископа Ки-
рилловского, викария Новгородской епархии. В годы гонений на Цер-
ковь был репрессирован: осуждён на три года лагерей. Освободившись, 
находился на нелегальном положении. Еп. Тихон не вернулся к актив-
ному служению даже после 1943 г., причиной было болезненное состо-
яние здоровья. Последние годы проживал в Ярославле на попечении 
своих духовных чад, среди которых был иером. Никодим (Ротов), в бу-
дущем митрополит Ленинградский и Новгородский26. Владыка Тихон 

23 Если сотрудничество с «Голосом Церкви» вообще имело место быть. В пользу достовер-
ности этого факта говорит указание на авторство иеромонаха Тихона (Тихомирова) в ста-
тье «Аскетизм, как основа русской культуры», опубликованном в «Голосе Церкви». Одним 
из первых указывает на это митр. Мануил. Однако последнее время в литературе выска-
зываются доводы в пользу того, что автором является иеромонах Тихон (Лященко). 

24 ЦГАМ. Ф. 229. Оп. 4. Д. 4305. Л. 12.
25 Архимандрит Тихон (Тихомиров) стал последним ректором Новгородской духовной се-

минарии, закрытой в 1918 г. (Бовкало А. А., Галкин А. К. Архимандрит Тихон — послед-
ний ректор Новгородской духовной семинарии // Прошлое Новгорода и Новгородской 
земли: тезисы докладов и сообщений научной конференции 15 ноября 1994 г. / отв. ред. 
В. Ф. Андреев. Новгород, 1994. С. 131–134).

26 По воспоминаниям некоторых современников, влияние еп. Тихона было столь значитель-
но, что выразилось в характерных внешних чертах митр. Никодима: «…увидевший од-
нажды владыку Никодима за богослужением бывший иподиакон епископа Тихона по-
трясенно рассказывал, что каждое движение у митрополита, каждение, возгласы, — все 



93МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

был известен как песнописец — им были исправлены или написаны 
в общей сложности 11 акафистов. 

Вернёмся к описанию жизни Московской духовной академии пе-
риода Первой русской революции. 

Революционные настроения в учебных заведениях, как правило, 
выражались в отказе со стороны студентов и иногда очень значитель-
ной части преподавателей заниматься. Составлялись разного рода тре-
бования по изменению уклада конкретной школы или всей системы 
образования27. За стенами учебных заведений воспитанники или сту-
денты участвовали в демонстрациях28. 

Особенностью высших духовных учебных заведений была борьба 
за автономию академий — перераспределение властных функций в ака-
демии в пользу Совета и помещение её в независимое от церковного на-
чальства положение29. Именно требование автономии стало знаменем 
«борьбы» сочувствующих «освободительному движению» студентов и пре-
подавателей духовных академий в период Первой русской революции. 

Активность студентов за пределами школы автор дневника фик-
сирует главным образом по слухам: «Из Сергиева Посада сообщают 
о демонстрации: наехавшие из Москвы студенты, в соединении со сту-
дентами академии и толпой, ходили с красными знамёнами. В толпе 
были будто бы и профессора»30. События внутри Академии мыслитель 
в некоторых случаях наблюдал лично, но в основном слушал развёрну-
тые рассказы сына или получал от него письма с описанием событий. 

точь-в-точь, как у епископа Тихона» (Сорокин В., прот. Приснопамятный иерарх стал важ-
нейшим связующим звеном «уходящей Руси» с современностью. URL: https://mosmit.ru/
library/books/4/5/53/ (дата обращения: 14.10.2024).

27 Григорий (Чуков), митр. Кризис духовной школы (1904–1917 гг.). URL: https://bogoslov.
ru/article/5563130 (дата обращения: 14.10.2024).

28 Участие студентов духовных школ в акциях протеста стало одновременно обыденно-
стью и большой опасностью для будущего поколения пастырей. Прот. Тимофей Будкевич 
на одном из заседаний Предсоборного Присутствия сказал об этом: «Что бы ни говори-
ли об освободительном движении, оно всё-таки не уйдёт от упрёка потомства, что оно 
развратило наших детей, которых ныне скорее можно увидеть на митингах, чем в церк-
ви, классах или религиозных собраниях» ( Журналы и протоколы заседаний Высочайше 
учреждённого Предсоборного Присутствия (1906 г.). Том 2. Журналы заседаний Пятого 
и Шестого отделов и общего собрания Присутствия. М.: Общество любителей церковной 
истории; Издательство Новоспасского монастыря, 2014. С. 402).

29 См. подробнее: Орлов М. И. Чего требует истинный смысл автономии в отношении на-
ших академических наук? (Записка, читанная в Совете С.-Петербургской Духовной Ака-
демии 15 декабря 1905 г.) // ХЧ. 1906. № 1. С. 129–136.

30  Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 146.



94 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

Важная черта описания жизни МДА в дневниках Л. А. Тихомиро-
ва заключается в том, что будущий владыка Тихон представляет точку 
зрения меньшинства Академии. Александр Львович находился среди 
противников не только отмены занятий, но и автономии. В дневнике 
отца позиция сына нашла своё красноречивое объяснение во вклеен-
ном письме А. Л. Тихомирова. Описывая собрание своих немногочис-
ленных единомышленников, будущий епископ формулирует позицию 
противников автономии: «Относительно автономии мы говорили, 
что в академии она немыслима при настоящих условиях. Пусть снача-
ла отделят от академии её не духовный элемент в лице некоторых про-
фессоров и студентов и превратят эту часть в богословский факультет 
с какой угодно автономией. Для нас же, желающих служить Церкви, 
пусть останется академия церковная и духовная с соответствующим 
составом профессоров и студентов, не только с семинарским образо-
ванием, но со всяким средним. Тогда, быть может, и автономия не бу-
дет страшна»31. Как видно из этого отрывка, противники автономии 
видят себя в первую очередь служителями Церкви, т. е. ориентируются 
на священнослужение и оценивают вопрос с этой точки зрения. Акаде-
мия и пастырское образование находятся в опасности, потому что зна-
чительную часть преподавателей и студентов составляют люди, сла-
бо связанные с Церковью, «не духовный элемент». Что имеют в виду 
противники автономии под этим? Надо полагать, со стороны препо-
давателей это нецерковность транслируемых с академической кафе-
дры идей, со стороны студентов малый интерес к собственно пастыр-
ским вопросам вкупе с неприятием церковного порядка, а, возможно, 
и традиции. Их преобладание в духовной школе, в случае получения 
автономии, погубит церковное образование. Корень противоречий 
церковного образования лежит в пребывании под одной крышей лю-
дей разного направления мыслей и жизненных ценностей. Разумный 
выход заключается в том, чтобы развести их по разным учреждени-
ям. Таким образом, позиция противников «освободительного движе-
ния» в Академии имеет в своём основании оценку положения духовной 
школы, сходную в понимании проблемы с их оппонентами, но карди-
нально различную в её решении.

Протестное движение в МДА нарастает постепенно, но чрезвы-
чайно быстро. 4 февраля Лев Александрович навещает сына в Сергиев-
ском Посаде, обедает с ректором, а в дневнике отмечает: «Настроение 

31 Там же. С. 126. 



95МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

глупое, постоянные сходки, стремятся к “забастовке”. И в этой нелепой 
мерзости одну из первых ролей играет Алёша Петровский!»32 Обратим 
внимание: к забастовке пока только стремятся, т. е. строй академиче-
ской жизни не нарушен, всё пока идёт своим чередом. Среди активи-
стов «нелепой мерзости» раскаявшийся революционер отмечает толь-
ко одного студента — А. С. Петровского33. 

11 февраля А. Л. Тихомиров приезжает домой и сообщает, что в Ака-
демии началась забастовка. В ней задействованы около 200 студентов. 
Однако отмена занятий ещё под вопросом, поскольку уже на следую-
щий день по возвращении домой, Александр Львович получил изве-
щение о возобновлении учебного процесса34.

Первой формой протеста, долженствующей привлечь внимание 
начальства, для последующего выдвижения требований действитель-
но была забастовка — отказ проводить занятия. Эта мера легко под-
держивалась не только студентами, но и многими преподавателями. 

Сторонники порядка из числа учащихся и учащих в таких услови-
ях стремились сохранить образовательный процесс. Профессор не мог 
проводить занятие только в том случае, если никто из студентов не яв-
лялся в аудиторию в назначенный час. Присутствие хотя бы одного 
слушателя обязывало его вести занятие. Поэтому противники заба-
стовки продолжали находиться в аудиториях в урочные часы несмо-
тря ни на что. В светских учебных заведениях это приводило к казусам, 
когда студенты посещали занятия не на своих факультетах35. В духов-
ной академии все учились на одном направлении и такого неудобства 
не возникало. 

Количество сторонников порядка среди учащихся Академии в фев-
рале 1905 г. стремительно уменьшалось. По записям Л. А. Тихомирова, 
если в начале месяца их было около 30, то к середине «меньшинство» 
ужалось ещё больше и достигло 1236, в октябре их останется только 737. 
Причины этого заключаются в весьма решительной позиции проте-
стующих, угрожавших посещающим лекциям словесной (ругань), хи-
мической (разлитие зловонных веществ в аудитории) или физической 

32 Там же. С. 48.
33 Петровский Алексей Петрович (1881–1959) — литературовед, переводчик, библиограф. 

После окончания академии в 1907 г. поступит на службу в музей при Публичной библи-
отеке. До 1955 г. будет работать в этой библиотеке на разных должностях.

34 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 50. 
35 Степанов С. А. Чёрная сотня. Что они сделали для величия России? М., 2013. С. 453–456.
36 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 58.
37 Там же. С. 125.



96 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

(избиение) обструкцией38. Несколько студентов, по-видимому, не же-
лающих присоединяться к забастовке, но и не решающихся оставать-
ся открыто при своём мнении, объявили себя больными39. Возвраща-
ясь к оценке личности будущего еп. Тихона, можно отметить большую 
твёрдость со стороны молодого человека. В условиях конфликта не толь-
ко с преподавателями, но и большинством товарищей, он продолжал 
держаться выбранной позиции. Это показывает в нём смелость и вы-
держку в той степени, которой большинство людей лишено. 

В записи от 14 февраля Л. А. Тихомиров упоминает уже и про-
фессоров, которые участвуют вместе со студентами в забастовке: 
Н. Ф. Каптерев40 и П. В. Тихомиров41. Последний был ярким сторонни-
ком автономии, выступая в её пользу публично. В сборнике «Духов-
ная школа», вышедшем в 1906 г., им помещены две статьи, в одной 
из которых экстраординарный профессор МДА писал: «Теперь, нако-
нец, академии забастовали. Студенты всех академий решительно за-
явили, что не приступят к занятиям, пока академикам не будет дана 
автономия. Профессорские коллеги, сами ещё раньше начавшие под-
готовлять такое ходатайство, всецело поддержали студенческое требо-
вание. Настойчиво в течение столетия проводившаяся система стала, 
наконец, ненавистна всем, к кому применялась. И учащие, и учащи-
еся стали чувствовать себя в тисках этой системы, как узники в тем-
нице»42. В дальнейшем перо бывшего революционера зафиксирует 
и других преподавателей МДА, ратовавших за автономию и участво-
вавших в беспорядках: С. И. Смирнова43 и И. В. Попова44. До октября 
1905 г. в дневнике упоминаются и противники автономии. Наиболее 
последовательным Л. А. Тихомиров называет проф. Н. Н. Заозёрского45. 

38 Там же. С. 125.
39 Там же. С. 58.
40 Каптерев Николай Фёдорович (1847–1917) — доктор церковной истории, заслуженный 

профессор Московской духовной академии по кафедре русской церковной истории, 
член-корреспондент Академии наук.

41 Павел Васильевич Тихомиров (1868–1937) — магистр богословия, в 1897–1907 гг. — пре-
подаватель Московской духовной академии (с 1903 г. экстраординарный профессор по ка-
федре истории философии), впоследствии профессор Ленинградского университета. 

42  Тихомиров П. В. О духовных академиях // Духовная школа. Сборник. М., 1906. С. 320.
43 Сергей Иванович Смирнов (1870–1916) — доктор церковной истории, ординарный про-

фессор Московской духовной академии по кафедре древней церковной истории.
44 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 58, 124.
45 Николай Александрович Заозёрский (1851–1919) — магистр богословия, заслуженный 

профессор Московской духовной академии по кафедре церковного права.



97МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

Лекции помимо него продолжали читать М. Д. Муретов46, А. П. Голуб-
цов47 и М. М. Тареев48. 

Обычной практикой российских учебных заведений того време-
ни на случай забастовки преподавателей было задерживать выдачу жа-
лования профессорам, пропустившим лекции. Не была исключением 
и Московская академия49. Поэтому, не смотря на пребывание в состоя-
нии забастовки, «восставшие» профессора аккуратно являлись на заня-
тия в надежде, что студенты окажутся более принципиальными в деле 
срыва занятий. В таком случае преподаватель мог сохранить и достоин-
ство перед лицом свободолюбивой общественности, и жалованье. Од-
нако в аудитории они находили «упорных», по выражению дневника 
Л. А. Тихомирова, пришедших на лекцию, иногда по одному человеку. 
Тогда профессора пускались на хитрости или грубости. Описания вза-
имодействия студентов-сторонников порядка с преподавателями-за-
бастовщиками составляют одни из самых красочных моментов в днев-
никовых записях Л. А. Тихомирова.

«Приходит Смирнов. — описывает со слов сына Лев Александрович. — Сту-

дентов — 10 человек. Смирнов заявляет, что он не в состоянии читать лек-

ции, потому что потрясен текущими событиями… “Зачем же вы пришли”, 

спрашивают студенты? “Я обязан” … “Так что Вы пришли за жалованием”, — 

кричит один студент… Все требуют лекций. Смирнов говорит, что он будет 

репетировать50. Студенты не хотят репетиции и требуют лекций. Профессор 

отказывается. Тогда дежурный студент записывает в журнал, что, несмотря 

на присутствие 10 слушателей, профессор Смирнов отказался читать, ссы-

лаясь, будто бы потрясен текущими событиями»51. 

Прямо анекдотичным с точки зрения сегодняшнего дня выглядит 
поведение проф. Н. Ф. Каптерева: «Приходит Каптерев. Студент — 1. 
Каптерев спрашивает, зачем он пришел? Начинает ему доказывать, 
что он должен присоединиться к забастовщикам… Студент требует 

46 Митрофан Дмитриевич Муретов (1851–1917) — магистр богословия, заслуженный про-
фессор Московской духовной академии по кафедре Священного Писания Нового Завета.

47 Александр Петрович Голубцов (1860–1911) — доктор церковной истории, профессор Мо-
сковской духовной академии по кафедре литургики и церковной археологии. 

48 Михаил Михайлович Тареев (1867–1934) — доктор богословия, ординарный профессор 
Московской духовной академии по кафедре нравственного богословия. 

49 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 59.
50 Репетиция экзамена — опрос по пройденному материалу, позволяющий подготовиться 

к основному экзамену.
51 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 59.



98 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

чтения лекции. Каптерев говорит: “Нет, я уж лучше покурю”, закури-
вает папироску. Так проходит “лекция”. Студент протестует, что Кап-
терев его “выкуривает” из аудитории»52. 

Поведение проф. П. В. Тихомирова представляется вовсе недо-
стойным наставника юношества: «Приходит Тихомиров. Слушателей 
два. В том числе о. Стефан53. Тихомиров начинает говорить, что они на-
прасно пришли. О[тец] Стефан требует лекций. Тихомиров устраива-
ет репетицию. Студенты — ни бельмеса не хотят… На другой раз к Ти-
хомирову приходит один о. Стефан. Тихомиров, змея, не хочет читать, 
и опять репетирует. Стефан опять ничего не знает. Тихомиров подает 
в Совет требование чтобы Стефана Беха исключили из Академии за не-
желание учиться…»54 «Гнусность чисто семинарская»55 — подытожива-
ет повествование автор дневника. 

Несмотря на происходящее, другие профессора проводили заня-
тия в штатном режиме. Кроме того, сама забастовка в 1904–1905 учеб-
ном году продлилась недолго — всего неделю. Потом наступила Сыр-
ная неделя и студенты, как это полагалось в то время, были отпущены 
по домам на две недели — до понедельника второй недели Велико-
го поста56. После до конца учебного года, по-видимому, эксцессы уже 
не повторялись: упоминания Академии пропадают со страниц днев-
ника Л. А. Тихомирова. 

Возобновление конфликта происходит в новом 1905–1906 учеб-
ном году. Движение за автономию приобретает большой размах в свя-
зи с приближением революции по всей России к своему пику. В Ака-
демии вновь объявляется забастовка, в которой принимает участие 
подавляющая часть студентов и бо́льшая часть преподавателей57. Про-
фессора-забастовщики уже угрожают приходящим на их занятия сту-
дентам отчислением58. 

В этот раз неприглядная сторона революционных событий вполне 
проступает в духовной школе. «В академии безделье и пьянство. — Пи-
шет отцу Александр Львович. — Везде революционные песни. Сегодня 

52 Там же.
53 Имеется в виду иеромонах Стефан (Бех Валерий Степанович) (1872–1933) — впослед-

ствии епископ Ижевский, викарий Сарапульской епархии, после 1927 г. находился в оп-
позиции митр. Сергию (Страгородскому).

54 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 59.
55 Там же.
56 Там же. С. 60.
57 Там же. С. 124. 
58 Там же. С. 125.



99МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

вместо лекции их распевали в аудитории ректора. В день акта59 проф[ес-
сор] Тихомиров напился пьян вместе со студентами и, еле выговаривая, 
сказал, что гораздо больше значения имеет Марсельеза и революцион-
ные песни, чем философия. За это ему спели Марсельезу и качали»60.

От лица учащих и учащихся в Святейший Синод отправляется 
требование автономии. Во время обсуждения проекта происходит ещё 
одно событие, которое уверовавший революционер отказывается по-
нять: «На совете61 (обсуждали проект обращения в Синод по вопросу ав-
тономии — П. Л.) не подписали только ректор (Евдоким62) и инспек-
тор (Иосиф63). Совет потребовал у них мотивировки отказа. Епископ 
Евдоким не стал отвечать, а Иосиф сказал, что академия есть церков-
ное (выделено автором — П. Л.) учреждение, что и было встречено хох-
отом совета»64. Отказ преподавателей духовной академии, располага-
ющейся на территории древнего и почитаемого монастыря признать 
их учебное заведение церковным, не вмещался в понимание Л. А. Ти-
хомирова. Примечательно, что это негодование пересекается с точкой 
зрения его сына на проблему «не духовных» кадров в духовной школе. 

«Девятый вал» забастовки в МДА пришёлся на конец октября 1905 г. 
В Академию приехал митрополит Московский Владимир (Богоявлен-
ский)65 и выступал перед преподавателями и студентами. «…был очень 
грозен, потребовал, чтобы на следующий же день лекции начались сно-
ва, и заявил, что сам (фраза в записи обрывается. Вероятное чтение: 
… сам проконтролирует, чтобы занятия начались — П. Л.)»66 — записал 
Л. А. Тихомиров. Однако забастовщики выдержали стиль: «Профессора 

59 Актовый день Московской духовной академии празднуется 14 октября, в память Покро-
ва Божией Матери, престольный праздник храма Академии.

60 Там же. С. 125–126.
61 Имеется в виду руководящий орган духовной академии, в который входило большин-

ство преподавателей. 
62 Евдоким (Мещерский Василий Иванович) (1869–1935) — магистр богословия, в 1905 г. 

епископ Волоколамский, викарий Московской епархии, ректор Московской духовной ака-
демии (1903–1909). Впоследствии обновленческий митрополит Одесский, председатель 
обновленческого высшего церковного совета, председатель обновленческого синода. 

63 Иосиф (Петровых Иван Семёнович) (1872–1937) — магистр богословия, в 1905 г. инспек-
тор Московской духовной академии в сане архимандрита. Впоследствии митрополит 
Одесский, один из лидеров правой оппозиции политике митр. Сергия (Страгородского), 
лидер иосифлянского раскола. 

64 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 126.
65 Владимир (Богоявленский Василий Никифорович) (1848–1918) — священномученник, 

митрополит Киевский и Галицкий. В 1905 г. митрополит Московский и Коломенский.
66 Там же. С. 126.



100 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

потребовали, чтобы студенты их поддержали. Когда сегодня митропо-
лит явился на лекции, студенты его не пустили, затворили двери, встре-
тили его свистками и революционными песнями… Пришлось влады-
ке удалиться, даже не добившись входа в академию!..»67 На объявление 
о закрытии Академии студенты ответили, что покинут её стены толь-
ко через физическое принуждение. Остановившиеся железные доро-
ги на некоторое время сняли вопрос с закрытием МДА через примене-
ние силы. Александр Львович вернулся домой 25 октября — Академия 
была закрыта68. 

Однако восстание продолжалось сравнительно недолго: уже в на-
чале января 1906 г. Л. А. Тихомиров записал в своём дневнике, что сын 
отбыл в Академию на занятия69. 

Таким образом, несмотря на весь драматизм противостояния в сте-
нах МДА, период нестроений продолжался сравнительно недолго: одну 
неделю в конце зимы и два месяца в конце календарного 1905 г. Вос-
стание преподавателей и студентов хотя и проявилось в бурной фор-
ме прекращения занятий и даже скандала с московским митрополи-
том, прекратилось быстро и совпало с окончанием зимних каникул. 

Последние записи, всерьёз связывающие семью Тихомировых с МДА, 
носят уже положительный оттенок. 1905–1906 учебный год был выпуск-
ным для А. Л. Тихомирова. По окончании обучения он был распределён 
в Новгородскую духовную семинарию, на место преподавателя гомиле-
тики. Вскоре Тихомиров-младший объявил родителям, что планирует 
принять монашеский постриг70. Несмотря на то, что он уже преподавал 
в Новгороде, ему разрешили постричься в родной для него Академии71. 

Отец подготовил трогательный репортаж для «Московских изве-
стий» о принятии сыном монашества. Эту публикацию Лев Александро-
вич вклеил в дневник и добавил: «Так написал я — и это всё правда. Всё 
было истово и трогательно…»72 13 августа 1906 г. мыслителя встретила 
уже другая, не бунташная, Академия. Чинно и благородно описывает 
отец переход сына в иноческий чин при большом стечении молящихся 
и в присутствии друзей новопостригаемого. Имя Тихон в честь свт. Ти-
хона (Соколова), епископа Воронежского и Задонского, выбиралось 

67 Там же. С. 126–127.
68 Там же. С. 148.
69 Там же. С. 201. 
70 Там же. С. 362.
71 ЦГАМ. Ф. 229. Оп. 4. Д. 4305. Л. 12.
72 Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. С. 372.



101МОСКОВСКАЯ ДУХОВНАЯ АКАДЕМИЯ В ДНЕВНИКАХ Л . А . ТИХОМИРОВА

совершавшим постриг еп. Евдокимом для А. Л. Тихомирова, по-види-
мому, с особым подтекстом: воронежский архипастырь также был свя-
зан с Новгородом, преподавал в местной семинарии. 

Примечательно, что обряд совершался в необычном месте — По-
кровском храме Академии. Традиционно студенты Академии прини-
мали постриг в Гефсиманском ските Троице-Сергиевой лавры. Види-
мо, на это пошли в виду необычности события (постриг совершался 
над выпускником, а не студентом).

Подводя итог обзору свидетельств дневника А. Л. Тихомирова 
о жизни МДА в период Первой русской революции, можно сделать не-
сколько выводов.

Во-первых, в силу формата дневниковых записей Л. А. Тихоми-
рова, основное внимание уделяется протестному движению в рамках 
борьбы за получение Академией автономии.

Во-вторых, угол зрения, представленный в дневнике, является 
специфическим. Автор записей видит события глазами меньшинства 
академического «населения». Как и отец, сын не одобрял происходив-
шего в МДА революционного подъёма. При этом под сопротивлением 
противников революции стояло собственное понимание проблем ду-
ховного образования и способов их решения. Несмотря на краткость, 
дневниковые записи Л. А. Тихомирова содержат в себе несколько крас-
норечивых бытовых зарисовок из жизни Академии этого периода, даю-
щие возможность уточнить детали портретов профессоров МДА тех лет.

В-третьих, дневник Л. А. Тихомирова даёт представление о фор-
мах протеста и особенностях его реализации. Подённый характер днев-
никовых записей позволяет отслеживать изменение положения в МДА 
с большой точностью. В частности, позволяет понять, насколько продол-
жительными были забастовки, когда они начинались и заканчивались. 

Источники

Дневник Л. А. Тихомирова. 1905–1907 гг. / сост. А. В. Репников, Б. С. Котов; авт. предисл., 
коммент. и примеч. А. В. Репников. М.: Политическая энциклопедия, 2015. 599 с.

Дневник Л. А. Тихомирова 1908–1910 гг. / сост. А. В. Репников, Б. С. Котов. М.: НПК, 2019. 
372 с.

Дневник Л. А. Тихомирова. 1915–1917 гг. / сост. А. В. Репников. М.: Политическая энци-
клопедия, 2008. 438 с.

Журналы и протоколы заседаний Высочайше учреждённого Предсоборного Присутствия 
(1906 г.). Том 2. Журналы заседаний Пятого и Шестого отделов и общего собрания 



102 ПАВЕЛ ЕВГЕНЬЕВИЧ ЛИПОВЕЦКИЙ

Присутствия. М.: Общество любителей церковной истории; Издательство Новос-
пасского монастыря, 2014.

Мануил (Лемешевский), митр. Русские православные иерархи периода с 1893 по 1965 годы. 
Часть 6. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Manuil_Lemeshevskij/russkie-pravoslavnye-
ierarhi-perioda-s-1893-po-1965-gody-chast-6/110#source (дата обращения: 14.10.2024).

Орлов М. И. Чего требует истинный смысл автономии в отношении наших академических 
наук? (Записка, читанная в Совете С.-Петербургской Духовной Академии 15 дека-
бря 1905 г.) // Христианское чтение. 1906. № 1. С. 129–136.

Тихомиров Л. А. Воспоминания / вступ. статья В. С. Бурина. М.: Государственная публич-
ная историческая библиотека, 2003.

Тихомиров Л. А. Запросы жизни и наше церковное управление. М.: Университетская ти-
пография, 1903.

Тихомиров Л. А. Тени прошлого. Воспоминания / сост., вступ. статья и примеч. М. Б. Смо-
лин. М.: Изд-во журнала «Москва», 2000.

Тихомиров П. В. О духовных академиях // Духовная школа. Сборник. М.: Печатня А. Сне-
гирёвой, 1906. С. 313–348.

ЦГАМ. Ф. 229. (Московская духовная академия. Совет.) Оп. 4. Д. 4305. Тихомиров Алек-
сандр Львович (иеромонах Тихон).

Литература

Бовкало А. А., Галкин А. К. Архимандрит Тихон — последний ректор Новгородской ду-
ховной семинарии // Прошлое Новгорода и Новгородской земли: тезисы докл а-
дов и сообщений научной конференции 15 ноября 1994 г. / отв. ред. В. Ф. Андре-
ев. Новгород, 1994. С. 131–134.

Григорий (Чуков), митр. Кризис духовной школы (1904–1917 гг.). URL: https://bogoslov.ru/
article/5563130 (дата обращения: 14.10.2024).

Репников А. В., Мил евский О. А. Две жизни Льва Тихомирова. Монография. М.: Асаdеmiа, 
2011. 560 с.

Сорокин В., прот. Приснопамятный иерарх стал важнейшим с вязующим звеном «ухо-
дящей Руси» с современностью. URL: https://mosmit.ru/library/books/4/5/53/ (да та 
обращения: 14.10.2024).

Степанов С. А. Чёрная сотня. Что они сделали для величия России? М.: Яуза-пресс, 2013. 
672 с.

Трофимов А. Епископ Тихон (Тихомиров). URL: https://www.book site.ru/civk/data/tihon.
pdf (дата обращения: 14.10.2024).



ПЕРЕВОД СВТ. ТИХОНА 
(БЕЛЛАВИНА) 
С ЯРОСЛАВСКОЙ 
КАФЕДРЫ В ВИЛЬНО

Священник Алексей Александрович Морозов

cоискатель Московской духовной академии

преподаватель  Ярославской духовной семинарии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

Alexei-morozov@mail.ru 

Для цитирования: Морозов А. А., свящ. Перевод свт. Тихона (Беллавина) с Ярославской кафе-
дры в Вильно // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 103–111. DOI:  10.31802/CH.2025.20.2.006

Аннотация УДК 2-725
Предметом данной статьи является исследование вопроса о переводе свт. Тихона (Бел-
лавина) из Ярославля в Вильно в 1913 г. Рассматривается возможность влияния на это 
решение Святейшего Синода Ярославского губернатора графа Д. Н. Татищева. Будучи 
умеренным патриотом, он мог не сойтись с архиепископом Тихоном, имеющим правые 
политические взгляды и поддерживающим монархическое движение. Святитель был 
почетным членом (возможно почетным председателем) Ярославского отделения Союза 
русского народа, принимал участие в его мероприятиях. Рассматривается вопрос и с дру-
гого ракурса, как желание священноначалия поддержать Виленскую епархию фигурой 
архиепископа Тихона в предвоенное время. Архиепископ Агафангел (Преображенский) 
не смог наладить хороших отношений с монархическими кругами Северо-Западного края. 
В декабре 1913 г. архиепископ Тихон Высочайше утвержденным указом Святейшего Си-
нода назначен Преосвященным Виленским, архиепископ Агафангел — Преосвященным 
Ярославским. В январе-феврале 1914 г. года архиепископ Тихон сдает дела и совершает 
прощальные богослужения в Ярославле и Ростове. Паства и духовенство выражают свою 
скорбь в связи с его переводом, торжественно провожают на поезд до Санкт-Петербурга. 
В январе 1914 г. на заседании Ярославской городской думы гласными членами было при-
нято решение об избрании архиепископа Тихона почетным гражданином г. Ярославля.

Ключевые слова: Ярославская епархия, Виленская епархия, Тихон (Беллавин), Агафангел (Пре-
ображенский), граф Дмитрий Николаевич Татищев, Флавиан (Городецкий), Ярославская город-
ская дума, Союз русского народа.



104 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ АЛЕКСАНДРОВИЧ МОРОЗОВ

The translation of svt. Tikhon (Bellavina) 
from the Yaroslavl Department to Vilna

Priest Alexey A. Morozov 
PhD student at the Moscow Theological Academy
Teacher of the Yaroslavl Theological Seminary 
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergius Lavra, Academy
Alexei-morozov@mail.ru 

For citation: Morozov, Alexey A., Priest. “The translation of svt. Tikhon (Bellavina) from the Yaro-
slavl Department to Vilna”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 103–111 (in Russian). DOI: 10.31802/
CH.2025.20.2.006

Abstract. The subject of this article is the study of the question of the translation of svt. Tik-
hon (Bellavin) from Yaroslavl to Vilna in 1913. The possibility of influencing this decision of the Holy 
Synod of Yaroslavl governor Count D. N. Tatishchev is being considered. Being a moderate patriot, 
he could not get along with Archbishop Tikhon, who has right-wing political views and supports 
the monarchist movement. The saint was an honorary member (possibly honorary chairman) Yaro-
slavl branch of the Union of the Russian People, took part in its events. The issue is also consid-
ered from another angle, as the desire of the clergy to support the Vilna diocese with the figure 
of Archbishop Tikhon in the pre-war period. Archbishop Agafangel (Preobrazhensky) was unable 
to establish good relations with the monarchical circles of the Northwestern Region. In particu-
lar, in August 1913, he caused their dissatisfaction with the unwillingness to make a procession 
to the monument of Governor M. N. Muravyov-Vilensky, when the 50th anniversary of his administra-
tion of the region was celebrated. In December 1913 Archbishop Tikhon was appointed by the Most 
Highly approved decree of the Holy Synod as the Right Reverend of Vilna, Archbishop Agafangel 
as the Right Reverend of Yaroslavl. In January-February 1914, Archbishop Tikhon surrendered his 
cases and performed farewell services in Yaroslavl and Rostov. The congregation and clergy ex-
press their sorrow over his transfer and solemnly escort him to the train to St. Petersburg. In Janu-
ary 1914, at a meeting of the Yaroslavl City Duma, the public members decided to elect Archbish-
op Tikhon as an honorary citizen of Yaroslavl. 

Keywords: Yaroslavl Diocese, Vilna Diocese, Tikhon (Bellavin), Agafangel (Preobrazhensky), 
Count Dmitry Nikolaevich Tatishchev, Flavian (Gorodetsky), Yaroslavl City Duma, Union of the Rus-
sian People.



105ПЕРЕВОД СВТ. ТИХОНА (БЕЛЛАВИНА ) В ВИЛЬНО

В Синодальный период были обычной практикой переводы ар-
хиереев с одной кафедры на другую, довольно редко они прохо-
дили служение в одной епархии более нескольких лет. Как счи-
тает прот. А. Рождественский: «Высшее церковное начальство, 

преимущественно светское, не любило, чтобы архиерей долго засижи-
вался на одной кафедре, особенно если он приобретал там общие сим-
патии»1. К тому же часто в вопрос смены Архипастыря вмешивались 
губернаторы. Для нас интересны причины перевода архиепископа Ти-
хона из Ярославля в Вильну. 

Некоторые современные авторы, такие как архимандрит (ныне 
митрополит) Тихон (Шевкунов)2, протоиерей Владимир Воробьев3, ви-
дят эти причины в предполагаемом конфликте с губернатором графом 
Дмитрием Николаевичем Татищевым4. Не верно было бы отрицать 
возможность такого хода событий, но и доказать его документально 
не выходит. Но поразмышлять есть о чем. Дмитрий Николаевич был 
умеренным монархистом. Его предшественник на Ярославском гу-
бернаторстве Александр Александрович Римский-Корсаков был чело-
веком крайне правых политических взглядов, был активным членом 
и Союза русского народа и Русского собрания. Он успокаивал револю-
ционные волнения в Ярославле в 1905 г., перенес покушение на жизнь 
в 1907 г. Вероятно его правые взгляды и послужили причиной заме-
ны его на сдержанного патриота гр. Татищева. Свт. Тихон был монар-
хистом, почетным членом Ярославского отделения Союза русского 
народа5. Он участвовал в совершении молебнов, освящении знамени 

1  Маркова А. А. Святейший Тихон, Патриарх Московский и всея России. (Воспоминания) / 
М.: 2013. С. 211 

2  Тихон (Шевкунов), архим. «Тяжкая ноша Святейшего Патриарха Тихона».  [Электронный 
ресурс]. http://sojuzrus.lt/rarog/publicistika/692-tyazhkaya-nosha-svyateyshego-patriarha-
tihona.html (дата обращения 12.05.2024)

3  Владимир Воробьев., прот. «Житие святителя Тихона, Патриарха Московского и всея 
Руси» [Электронный ресурс]. https://www.pravoslavie.ru/41953.html (дата обращения 
15.05.2024)

4 «Татищев пробыл ярославским губернатором в течение шести лет. 20 октября 1915 г. Ни-
колай II назначил шталмейстера, действительного статского советника Татищева коман-
дующим Отдельным корпусом жандармов с присвоением звания генерал-майора».  Ма-
расанова В. М. Татищев Дмитрий Николаевич.  [Электронный ресурс].  https://yarwiki.ru/
article/692/taticshev-dmitrij-nikolaevich (дата обращения 15.05.2024)

5 «В 1915 году, в ноябре месяце, во время моего присутствия в Синоде (в Петрограде) я по-
лучил почетный пригласительный билет на съезд «Союза Русского Народа» в Петрогра-
де. Я присутствовал на молебствии при открытии это съезда в доме «Русского Собра-
ния». Членом «Союза Русского Народа» (почетным) я состоял с 1907 года. Был в отделах 



106 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ АЛЕКСАНДРОВИЧ МОРОЗОВ

Союза. На этом они могли не сойтись. В 1913 г. в честь 300-летия Дома 
Романовых Государь Император с Августейшей семьей совершали пу-
тешествие по важнейшим историческим русским городам, имевшим 
особое значение в становлении династии. Губернатор и архиепископ 
встречали Императора в мае. В конце декабря того же года свт. Тихо-
на переводят в Вильну. Могло ли при этом что-то произойти — вполне 
возможно. В итоге вполне можем допустить непростые взаимоотно-
шения умеренного патриота губернатора и монархиста архиепископа. 
К тому стоит отметить некий отстраненный характер отношения свя-
тителя к власти, он не шел на личное сближение, что не давало власть 
предержащим использовать его в своих интересах.

Постараемся посмотреть на ход событий с другого ракурса. Кро-
ме конфликта с губернской властью, причиной перевода, могло быть 
желание членов Святейшего Синода поддержать какую-либо кафедру 
сильным и опытным архиереем. Нуждающейся в таком архипастыре 
и явилась Виленская епархия. Архиепископ Агафангел (Преображен-
ский), бесспорно опытный и духовный архиерей, не смог должным 
образом наладить миссионерскую работу в крае и взаимоотношения 
с властными структурами. В августе 1913 г. в Вильне монархические 
политические организации6, Союз русского народа, Свято-Духовское 
Виленское братство и пр. инициировали празднования в честь 50-ле-
тия управления Северо-Западным краем и подавления там польского 
восстания графом Михаилом Николаевичем Муравьевым-Виленским. 
Архиепископ Агафангел отказался благословить проведение торже-
ственного крестного хода к памятнику губернатора, на чем настаивали 
монархисты, ограничился совершением заупокойной Литургии и па-
нихиды в соборе. Этим святитель вызвал определенные недовольства 
русского общества и руководства, что вполне могло послужить причи-
ной отправки его из политически нестабильного края.

Подходящей кандидатурой на Виленскую кафедру явился архи-
епископ Тихон. Святейший Синод решил использовать его миссио-
нерский опыт в Прибалтийском крае. К тому же святитель имел хоть 
и не уникальный, но и не очень распространенный среди русских ар-
хие ре ев опыт работы в неоднородной среде в религиозном и этническм 

в Ярославле и Вильне». Следственное дело Патриарха Тихона. Сборник документов по ма-
териалам Центрального архива ФСБ РФ. — М., 2000. С. 228.

6  Лавринович Д. С. Монархическое движение в Вильно в начале ХХ века //Современ-
ная научная мысль, № 4 /2020. [Электронный ресурс] https://cyberleninka.ru/article/n/
monarhicheskoe-dvizhenie-v-vilno-v-nachale-hh-veka/viewer (дата обращения 15.05.2024)



107ПЕРЕВОД СВТ. ТИХОНА (БЕЛЛАВИНА ) В ВИЛЬНО

отношении в Северной Америке, что безусловно было важным в Севе-
ро-Западном крае Империи.

Ко всему прочему Владыка Тихон с конца 1909 года по 26 мая 1911 г. 
плодотворно работал в Святейшем Синоде. Он был назначен предсе-
дателем комиссии Святейшего Синода по англиканскому и старока-
толическому вопросам. Это явилось признанием его заслуг в диалоге 
с инославными в свидетельстве православной веры.

22 декабря 1913 г. последовало назначение архиепископа Тихона 
Виленским и Литовским. Еще накануне ему стало известно о новом ме-
сте своего служения от митрополита Киевского Флавиана (Городецкого).

В письме от 21 декабря он пишет Киевскому Архипастырю: «Толь-
ко что отправил Вам праздничное письмо, как получил от Вас интерес-
ные сообщения. Приношу Вашему Высокопреосвященству глубокую сы-
новнюю благодарность за Ваше неизменно-благосклонное отношение 
к моему недостоинству. Думаю, что и кандидатура моя в Вильну вы-
двинута Вами. Конечно, и в Ярославле мне жилось хорошо: взаимное 
довольство паствою, сравнительное спокойствие, порядочное обеспе-
чение, хороший город и прочее. Но если начальство находит полезным 
перевод в Вильну, готовно подчиняюсь. При похоронах Преосвящен-
ного Никандра мне не удалось побывать в архиерейской даче в Трино-
поле, но слышал, что там весьма хорошо. Искренне буду рад принять 
там Ваше Высокопреосвященство; сожалею, что не удалось это сделать 
в Ярославле. Думаю приехать в Петербург, как и раньше предполагал, 
27 декабря утром и после Нового года возвратиться в Ярославль, и от-
туда после праздников в Вильну»7.

2 января 1914 г. последовал и Указ Святейшего Синода следующе-
го содержания:

«Указ Святейшего Синода от 2 января 1914 г. за № 3, дано знать о Высочай-

ше утвержденном в 22 день декабря 1913 года всеподданейшем докладе Свя-

тейшего Синода о бытии Архиепископу Литовскому Агафангелу Архиепи-

скопом Ярославским и Ростовским и Архиепископу Ярославскому Тихону 

Архиепископом Литовским и Виленским»8. 

Первая половина января 1914 г. ознаменовалась для Архипасты-
ря трудами по сдаче дел и имущества и последними богослужениями 
на Ярославской земле, прощанием с полюбившей его паствой.

7  РГИА. Ф. 796. Оп. 205. Д. 752. Л. 186.
8  Указ Святейшего Синода // ЯрЕВ. 1914. № 1 Часть официальная. С. 1



108 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ АЛЕКСАНДРОВИЧ МОРОЗОВ

12 января 1914 г. Святитель Тихон посетил город Ростов Великий, 
совершил Литургию в древнем Успенском соборе, где почивают моща-
ми многие его святые предшественники по Ростово-Ярославской кафе-
дре. Владыке сослужил викарный епископ Угличский Иосиф (Петровых) 
и ростовское духовенство, от имени которого протоиерей А. Троиц-
кий произнес проникновенное слово преподнес драгоценную панагию 
с частицами мощей Ростовских святых. «Дар этот возлагается на Вашу 
грудь потому, что в этой груди всегда билось и бьется любящее, самое 
доброе, самое горячее сердце»9 — сказал протоиерей.

Прощальную Литургию Святитель совершил в Крестовой церкви 
Спасо-Преображенского монастыря в День своего Рождения 19 января, 
ему исполнилось 49 лет. Архипастырю сослужили оба викария — епи-
скопы Угличский Иосиф (Петровых) и Рыбинский Сильвестр (Братанов-
ский). В храме присутствовало большое количество ярославцев, Губер-
натор гр. Татищев и прочие официальные лица. 

В проповеди по окончании Литургии архиепископ сказал о своей 
скорби от прощания с полюбившейся ему ярославской паствой, с север-
ной русской землей и ее святынями, о покорности воле Божией, при-
зывающей его на новую стезю жизни.

После Литургии и приема депутаций архиепископом был дан про-
щальный обед для высших лиц епархии и губернии.

На следующий день в 4 часа дня, в Спасо-Преображенском мона-
стыре, в храме Ярославских чудотворцев, был совершен напутственный 
молебен, который служили епископы Иосиф и Сильвестр в сослужении 
многочисленного духовенства. По окончании молебствия иеродиако-
ном были провозглашены многолетия. Затем владыка Тихон сам про-
изнес многолетия гражданам Ярославля и всей ярославско-ростовской 
пастве. Переполнявший храм народ подходил к нему под благословение.

Ярославль торжественно проводил Архипастыря до железнодорож-
ного вокзала, его сопровождали первые лица губернии во главе с губер-
натором, войска с оркестром при большом стечении простых горожан.

«Ярославские епархиальные ведомости» между прочим пишут: «Око-
ло вокзала, в вокзале и на платформе тысячи народа. В парадных ком-
натах вокзала собрались проводить владыку представители города и ад-
министрации. В 6 час. Вечера владыка направляется к вагону. Оркестр 
играет «Коль славен. До отхода поезда владыка стоит на площадке ваго-
на, беседует с проважающими, благодарит за оказанное ему внимание. 

9 Прощание Архиепископа Тихона с Ростовской паствой. // ЯрЕВ. 1914. № 11 Часть нео-
фициальная. С. 232



109ПЕРЕВОД СВТ. ТИХОНА (БЕЛЛАВИНА ) В ВИЛЬНО

Последний звонок. Звуки музыки мешаются с прощальными напутстви-
ями. Снимаются шапки, военные взяли «на караул». Владыка кланяется 
и благословляет народ. Женщины плачут, видны крестящие поезд руки. 
Колокольный звон разлился в теплом, почти весеннем воздухе. До Ры-
бинска архиепископа Тихона сопровождает епископ Сильвестр. Народ 
стоит на платформе до тех пор, пока поезд не скрывается из глаз, а затем 
постепенно начинает расходиться, делясь воспоминаниями об уехавшем 
архипастыре. Старожилы не запомнят, чтобы Ярославль провожал с такой 
единодушной признательностью кого-либо из своих архипастырей»10.

В январе 1914 г. на заседании Ярославской городской думы гласны-
ми членами было принято решение об избрании архиепископа Тихона 
(Беллавина) почетным гражданином г. Ярославля, о чем и подано про-
шение Губернатору о ходатайстве по этому делу перед Императором11. 

19 декабря 1914 г. членам Городской думы стало известно о Высо-
чайшем удовлетворении их прошения, о чем тотчас же они уведомили 

10   Проводы архиепископа Тихона. // Ярославские епархиальные ведомости. 1914 № 6. Часть 
неофициальная. С. 118–120

11 «Ходатайство о присвоении
 Высокопреосвященному
 Тихону Ярославскому и Ростовскому,
 ныне Виленскому и Литовскому
 звания почетного гражданина г. Ярославля.
 Имея в виду отметить выдающуюся отзывчивость оставившего Ярославскую кафедру Ар-

хиепископа Тихона ко всем нуждающимся и обремененным жителям города Ярославля, 
его беспрерывную благотворительность и память о них даже в день прощания 19 янва-
ря сего 1914 года, группа гласных просила меня внести в Городскую Думу вопрос об ис-
прошении ВЫСОЧАЕШЕГО соизволения на присвоение Владыке Тихону звания почет-
ного гражданина города Ярославля.

 Отдавая должное приведенному заявлению Г. Г. Гласных, и принимая во внимание, что про-
воды Высокопреосвященнейшего Тихона 19 и 20 января показали какой любовью, ка-
ким уважением он пользовался в населении Ярославля, что эту любовь, это уважение 
он приобрел за свою отзывчивость ко всем, за свое любвеобильное сердце, что Архие-
пископ всегда много благотворил и в день отъезда пожертвовал в пользу бедных горо-
да Ярославля в распоряжение города 500 рублей, я счел своей нравственной обязанно-
стью исполнить желание гласных, внеся в очередное заседание Государственной Думы 
23 января сего года их предложение принятое Городской Думою в составе присутство-
вавших Гласных единогласно.

 Представляя об изложенном, имею честь покорнейше просить Ваше Сиятельство не оста-
вить зависящими распоряжениями по исходатайствовании ВЫСОЧАЙШЕГО соизволения 
на присвоение Высокопреосвященнейшему Тихону бывшему Ярославскому и Ростовско-
му, ныне Виленскому и Литовскому звания почетного гражданина города Ярославля». // 
ГАЯО. Ф. 509 Оп. 3. Арх. № 273 по описи 1914 года. Л. 5.



110 СВЯЩЕННИК АЛЕКСЕЙ АЛЕКСАНДРОВИЧ МОРОЗОВ

святителя телеграммой следующего содержания: «Вильно. Высокопре-
освященнейшему Архиепископу Тихону. Выслушав сего числа уведом-
ление Господина Губернатора о последовавшем в 29 день ноября с/г 
Высочайшем соизволении на присвоение Вам звания почетного граж-
данина города Ярославля и памятуя свыше шестилетнее благодатное 
служение Ваше в Ярославской епархии Городская Дума сердечно при-
ветствует Выше Высокопреосвященство в новом почетном звании, ис-
прашивая Ваших молитв и благословения городу Ярославлю»12.

20 декабря пришла ответная телеграмма на имя Главы городской 
думы:

«Приношу искреннюю глубокую благодарность Вам и господам Гласным 

Думы. Счастлив что и с уходом моим из Ярославля я не остался чужим сему 

славному древнему городу да пребудет на нем, Божие благословение да изо-

билует он благочестием и земными благами и всем труждающимся на поль-

зу его многая лета.

Архиепископ Тихон»13

Без малого семилетнее служение свт. Тихона (Беллавина) на Ярос-
лавской кафедре, воспринятое им после американского периода сво-
ей жизни возвращением на Родину, было служением народу и Отече-
ству. Его искренне печалили революционные настроения и духовное 
расслабление в народе. Своей верноподданнической поддержкой мо-
нархического движения он пытался сохранить в своей пастве нацио-
нальное чувство и православную веру. В Северо-Западном крае его вер-
ность Царю и Отчизне оказалась более чем уместной. В годы Первой 
мировой войны он явился воистину светильником веры и патриотиз-
ма в Виленской епархии, частично охваченной военными действиями.

В Ярославле, избравшем некогда его своим почетным граждани-
ном, сохраняется память о свт. Тихоне и в наше время. Строится хра-
мовый комплекс его имени в одном из самых населенных — Северном 
жилом районе города. Памятник 1000-летия г. Ярославля, установлен-
ный к юбилейному 2010 г., среди прочих изображений выдающих-
ся уроженцев и деятелей ярославской земли имеет фигуру Патриар-
ха Тихона. Имя святителя входит в собор Ростово-Ярославских святых. 

12  Там же, л. 5
13 Там же, л. 7



111ПЕРЕВОД СВТ. ТИХОНА (БЕЛЛАВИНА ) В ВИЛЬНО

Библиография

Владимир Воробьев., прот. «Житие святителя Тихона, Патриарха Московского и всея 
Руси» [Электронный ресурс]. http://www.pravoslavie.ru/41953.html (дата обраще-
ния: 15.05.2024)

ГАЯО Ф. 509. Ярославская городская управа, город Ярославль Ярославской губернии. 1870–
1918 гг. Оп. 3. Арх. № 273 по описи 1914 г. Л. 5–7.

Лавринович Д. С. Монархическое движение в Вильно в начале ХХ века // Современная научная 
мысль, № 4 /2020. [Электронный ресурс] https://cyberleninka.ru/article/n/monarhicheskoe-
dvizhenie-v-vilno-v-nachale-hh-veka/viewer (дата обращения 15.05.2024)

Марасанова В. М. Татищев Дмитрий Николаевич. [Электронный ресурс]. https://yarwiki.
ru/article/692/taticshev-dmitrij-nikolaevich (дата обращения 15. 05. 2024)

Маркова А. А. Святейший Тихон, Патриарх Московский и всея России. (Воспоминания) / 
М.: 2013. 

Проводы архиепископа Тихона. // ЯрЕВ. 1914. № 6. Часть неофициальная. С. 118–120.

Прощание Архиепископа Тихона с Ростовской паствой. // ЯрЕВ. 1914. № 11 Часть нео-
фициальная. С. 232.

РГИА Ф. 796. Канцелярия Синода. Оп. 205. Д. 752. Л. 186.

Следственное дело Патриарха Тихона. Сборник документов по материалам Центрально-
го архива ФСБ РФ. — М.: Памятники исторической мысли, 2000.

Тихон (Шевкунов), архим. «Тяжкая ноша Святейшего Патриарха Тихона». [Электрон-
ный ресурс]. http://sojuzrus.lt/rarog/publicistika/692-tyazhkaya-nosha-svyateyshego-
patriarha-tihona.html (дата обращения 12.05.2024)



ВЗАИМООТНОШЕНИЯ 
ОРЛОВСКОГО 
ДУХОВЕНСТВА 
И КРЕСТЬЯНСТВА 
ВЕСНОЙ-ОСЕНЬЮ 
1917 ГОДА

Священник Павел Сергеевич Арцабович

магистр теологии 

аспирант кафедры церковной исто рии 

Московской духовной академии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева лавра, Академия

pavelartsabovitch@yandex.ru

Для цитирования: Арцабович П. С., свящ. Взаимоотношения орловского духовенства и кре-
стьянства весной-осенью 1917 года // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 112–122. DOI: 
10.31802/CH.2025.20.2.007

Аннотация УДК 2-676
Статья посвящена анализу взаимоотношений духовенства Орловско-Севской епархии 
и крестьянства в период Февральской революции. Исследование основано на данных 
Государственного архива Брянской области, Государственного архива Орловской обла-
сти, Российского Государственного исторического архива, а также на материалах мест-
ной губернской и церковной печати и является по своей сути первым в отечественной 
историографии комплексным исследованием по указанной теме. Автор приходит к вы-
воду, что после утверждения власти Временного Правительства орловское духовенство 
столкнулось с рядом существенных проблем, а именно: в контексте всеобщего аграрного 
движения крестьянство начало захваты причтовых земель, а также занялось изгнанием 
неугодных священников со своих приходов. Отмечается, что подобные действия затро-
нули подавляющее меньшинство сельских приходов Орловской епархии. Однако факт 
безнаказанного крестьянского самоуправства в отношении духовенства отрицательно 
сказывался на моральном состоянии священников, оказавшихся в совершенно беззащит-
ном состоянии — органы государственной власти в лице уездных и волостных комисса-
ров были абсолютно бессильны перед лицом разраставшейся крестьянской вольницы. 
В том числе, автором указывается на то, что инициаторами насильственных действий 



113ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ОРЛОВСКОГО ДУХОВЕНСТВА И КРЕСТЬЯНСТВА

в отношении духовенства были не все крестьяне, а наиболее активные из них. Манипу-
лируя своими односельчанами, подобные активисты, создавали видимость массового не-
довольства и, порой, сводили личные счеты с неугодными священниками. 

Ключевые слова: Орловско-Севская епархия, Февральская революция, Великая Российская 
революция, аграрное движение, духовенство, крестьянство, Орловская губерния.

The relationships between the clergy of the Oryol Diocese 
and the peasantry in the spring and autumn of 1917

Priest Pavel S. Artsabovich
MA in Theology
PhD student at the Department of Church History 
at the Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergius Lavra, Academy.
pavelartsabovitch@yandex.ru

For citation: Artsabovich, Pavel S., Priest. “The relationships between the clergy of the Oryol 
Diocese and the peasantry in the spring and autumn of 1917”. Church Historian, № 2 (20), 2025, 
pp. 112–122 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.007

Abstract. The article is dedicated to the analysis of the relationships between the cler-
gy of the Oryol-Seversk Diocese and the peasantry during the period of the February Revolution. 
The research is based on data from the State Archive of Bryansk Region, the State Archive of Oryol 
Region, the Russian State Historical Archive, as well as materials from local provincial and church 
press, and represents, in essence, the first comprehensive study on this topic in domestic historiog-
raphy. The author concludes that after the establishment of the authority of the Provisional Gov-
ernment, the Oryol clergy faced a number of significant problems: in the context of the general 
agrarian movement, the peasantry began to seize church lands and engaged in expelling unwanted 
priests from their parishes. It is noted that such actions affected a small minority of rural parishes 
in the Oryol Diocese. However, the fact of unpunished peasant self-governance regarding the cler-
gy had a negative impact on the moral state of the priests, who found themselves in a complete-
ly defenseless position — the state authorities represented by district and volost commissioners 
were utterly powerless in the face of the expanding peasant anarchy. The author also points out 
that the initiators of violent actions against the clergy were not all peasants, but rather the most 
active among them. By manipulating their fellow villagers, such activists created an appearance 
of mass discontent and sometimes settled personal scores with unwanted priests.

Keywords: Oryol-Seversk Diocese, February Revolution, Great Russian Revolution, agrarian 
movement, clergy, peasantry, Oryol Province.



114 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ СЕРГЕЕВИЧ АРЦАБОВИЧ

Вопрос взаимоотношений приходского духовенства и крестьянства 
на территории Орловской губернии в период Февральской рево-
люции еще не был темой специального исследования. Вышедшая 
в 1976 году монография Л. И. Емелях «Крестьяне и Церковь на-

кануне Октября» затрагивала отношения орловского духовенства и кре-
стьянства в контексте событий 1917 года и представляла из себя типичную 
пропагандистскую работу Советского периода. Исторические факты в мо-
нографии интерпретировались автором в нужном идеологическом ключе1. 
В коллективной монографии В. Я. Филимонова, Ю. В. Журова и Д. И. Буда-
ева «История крестьянства западного региона России 1917–1941», вышед-
шей в 2002 году, также затрагивается тема взаимоотношений орловского 
духовенства и крестьянства в постфевральский период. Однако авторы, 
к глубокому сожалению, не отошли от советских клише, которыми изряд-
но изобилует данная монография. Например, утверждается, что орловское 
духовенство подорвало свой авторитет среди паствы своим «сотрудниче-
ством» с самодержавием2. Статья калужского исследователя И. Б. Беловой 
рассматривает состояние орловской деревни в постфевральский период. 
В работе автором упоминаются захваты крестьянами церковных земель, 
и, в частности, разгром помещичьего имения под руководством местного 
священника3. Статья за моим авторством, вышедшая в 2017 году, помимо 
всего прочего, затрагивает взаимоотношения между орловским духовен-
ством и крестьянами в марте-мае 1917 года4. Вновь открывшиеся матери-
алы требуют пересмотра ранее сделанных мною выводов.

В начале XX века Орловская губерния представляла из себя типич-
ную аграрную губернию центральной России. Следовательно, все про-
цессы, затронувшие русскую деревню в 1917 году, неизбежно должны 
были затронуть и духовенство. 

Одним из самых сложных вопросов в 1917 году был земельный во-
прос. В отчете отдела сношений с провинцией Государственной Думы 

1 Емелях Л. И. Крестьяне и Церковь накануне Октября. Л., 1976.
2 Филимонов В. Я., Журов Ю. В., Будаев Д. И. История крестьянства западного региона Рос-

сии 1917–1941. 2002. С. 154.
3 Белова И. Б. «Народное право» в действии: Российская деревня в условиях революци-

онных перемен 1917 Г. (по материалам Калужской и Орловской губерний) // 1917 год 
в российской провинции: сборник научных статей Международной научно-практической 
конференции, посвященной 100-летию Великой российской революции / под общ. ред. 
О. А. Суховой. Пенза, 2017. С. 12–18. 

4 Арцабович П. С. Орловско-Севская епархия в период Февральской революции // Бул-
гаковские чтения: Сборник научных статей по материалам X научной конференции / 
Под общ. ред. Л. И. Пахарь. Орел, 2017. С. 223–230.



115ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ОРЛОВСКОГО ДУХОВЕНСТВА И КРЕСТЬЯНСТВА

за март-май 1917 года отмечалось, что вопрос о земле это то, чем бук-
вально дышит русское крестьянство5.

К 1917 году в Российской империи существовало несколько типов 
землевладения — крестьянское, частновладельческое, государствен-
ное, земли императорского двора. Так же существовал еще один тип 
землевладения — церковное, которое в свою очередь подразделялось 
на приходское и монастырское. Приходы Орловской епархии владели 
в 1905 году 55 939 десятин, и вряд ли к 1917 году эта цифра существен-
но изменилась6. Для сравнения: по данным сельскохозяйственной пе-
реписи 1917 года крестьянское землевладение в Орловской губернии 
равнялось 2 234 612, 7 десятин7. Относительно крестьянского землев-
ладения, приходское составляло 2,5 %. Однако, такое незначительное 
на первый взгляд землевладение, было для духовенства серьезным 
источником материального вспоможения. Например, в 1890 году сред-
ний годовой доход причта Орловской епархии от земельного надела 
составлял почти 450 рублей8. По данным историка Сергея Анатольеви-
ча Иконникова «церковная земля в среднем приносила причтам от 1/5 
до 1/2 общего дохода в зависимости от размера надела и его качества»9. 

Однако, крестьянство с давним стремлением к «черному переде-
лу», к тому же подогреваемым разнообразными политическими пар-
тиями, запустило в России весной 1917 года массовое аграрное движе-
ние, которое затронуло, в том числе, и орловское духовенство. 

Начало захватного движения в Орловской губернии фиксируется 
в апреле 1917 года. 11 апреля начальник губернской милиции отправля-
ет телеграмму кромскому уездному комиссару Временного правитель-
ства с сообщением о том, что ему поступила жалоба одного священника, 

5 Март-май 1917 года. С предисловием Я. А. Яковлева // Красный архив. Исторический журнал. 
Под. ред.: В. В. Адоратского, В. В. Максакова, М. Н. Покровского. Т. 2 (15). М., Л., 1926. С. 45. 

6 Земли государства, Церкви, учреждений в 1905 г. [в десятинах] // Статистический Еже-
годник России. 1913 г. Выпуск 10. Спб.: Издание Центрального статистического комите-
та МВД 1914. С. 9.

7 Погубернские итоги Всероссийской сельскохозяйтсвенной переписи 1917 года по 52 гу-
берниям и областям. М., 1921. С. 24–25.

8 Доходность среднего размера церковной поземельной собственности в губерниях Цен-
трального Черноземья по состоянию на 1890 г. // Иконников С. А. Материальное обе-
спечение приходского духовенства центрально-черноземных губерний России (вторая 
половина XIX — начало XX века): диссертация…доктора истор. наук: 07.00.02. / Сергей 
Анатольевич Иконников; [Место защиты: ФГБУН Санкт-Петербургский институт истории 
Российской академии наук]. Воронеж: 2019. С. 223.

9 Иконников С. А. Материальное обеспечение приходского духовенства центрально-чер-
ноземных губерний России (вторая половина XIX — начало XX века). С 224.



116 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ СЕРГЕЕВИЧ АРЦАБОВИЧ

что крестьяне не позволяют засевать церковные земли10. Начальник ми-
лиции просил комиссара «принять надлежащие меры при содействии 
волостных комитетов в восстановлении законных прав причтов»11. Да-
лее захватное движение начинает разрастаться по всей губернии. Слу-
чаи отбирания причтовых земель отмечаются в Брянском, Кромском, 
Елецком, Карачевском, Болховском уездах12. 

Анализируя все известные случаи отобрания именно причтовых 
земель в 1917 году, можно говорить только о восьми инцидентах. Ины-
ми словами, аграрное движение коснулось 1, 15 % сельских приходов 
Орловской епархии. Таким образом, говорить о том, что аграрное дви-
жение орловского крестьянства было антицерковным, как, например, 
утверждала советская историография, не представляется возможным. 

Другой, не менее серьезной проблемой, с которой столкнулось ор-
ловское духовенство весной 1917 года, стало изгнание священников 
со своих приходов. Первый такой случай фиксируется 26 марта 1917 года 
в селе Радутине Трубчевского уезда. Двое местных крестьян начали воз-
буждать толпу против священника Константина Грабилина, занимавшего 
должность духовного следователя 1-го благочиннического округа Труб-
чевского уезда. Прихожанами был составлен приговор, в котором епар-
хиальное руководство просили об удалении отца Константина из раду-
тинского прихода. На место священника прихожане просили родного 
брата священника Константина — отца Александра Грабилина. По пору-
чению епископа было проведено следствие, в ходе которого выяснилось, 
что прихожане в большинстве своем не поддерживают данную инициа-
тиву13. Однако, в это дело подключилась местная революционная власть 
в лице радутинского сельского комиссара, настойчиво просившего гу-
бернского комиссара Временного правительства решить вопрос с неу-
годным священником. В конце октября к вопросу подключился Испол-
нительный комитет Орловского совета рабочих и солдатских депутатов, 
передав губернскому комиссару прошение граждан села Радутино об уда-
лении священника Константина Грабилина из прихода14. В итоге свя-
щенник Константин был вынужден покинуть свой приход. К сожалению, 
судьба отца Константина сложилась трагически: в ночь с 12 на 13 октября 

10 ГАОО. Ф. Р–81. Оп. 1. Д. 48. Л. 21.
11 Там же.
12 Крестьянское движение в 1917 году. Подг. Котельников К. Г. , Меллер В. Л. М.: Л.: 1927. 

С. 38; С. 84; С. 116; С. 143.
13 ГАОО. Ф. Р-81. Оп. 1. Д. 50. Л. 54 об. 
14 Там же. Л. 323.



117ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ОРЛОВСКОГО ДУХОВЕНСТВА И КРЕСТЬЯНСТВА

1918 года он был расстрелян по постановлению трубчевской ЧК за кон-
трреволюционную деятельность и агитацию против Советской власти15. 

Похожая ситуация произошла в Ливенском уезде. 4 апреля в селе 
Колодезе местные жители постановили убрать священника Иоанна 
Ливанова. По словам самого священника ему неоднократно поступа-
ли угрозы физической расправы16. Епархиальная власть не стала остав-
лять священника Ливанова в бунтующем приходе — в июне 1917 года 
он был переведен в храм станции Долгой Ливенского уезда17.

Губернскому комиссару Временного правительства поступали 
сообщения об изгнании священников в Севском, Карачевском, Елец-
ком, Болховском уездах18. Губернские власти не могли не отреагиро-
вать на происходящее. 29 апреля 1917 года выходит указ губернского 
комиссара № 1379 уездным комиссарам Орловской губернии, в кото-
ром отмечается, что устранение духовенства из своих приходов и от-
бирание крестьянами церковных земель и другого имущества, лиша-
ет духовенство «законных источников дохода и тем ухудшая и без того 
скудные средства его содержания»19. Губернский Комиссар, обращаясь 
к уездным комиссарам требовал принять все меры к недопущению по-
вторения подобных случаев20. Однако указанные меры не помогли − из-
гнание священников и захваты церковной земли продолжились. Напри-
мер, в августе от действий некоторых граждан пострадал священник 
села Ревны Трубчевского уезда Дмитрий Калинников21. 

Стоит сказать, что относительно общего числа приходов количе-
ство беспорядков, связанных с изгнанием священников со своих при-
ходов фиксируется немного — с марта по сентябрь 1917 года отмечается 
13-ть случаев, связанных как с изгнанием, так и прочими насильствен-
ными действиями в отношении духовенства со стороны крестьянства 
и местных органов власти. В процентном отношении относительно 
всех сельских приходов эта цифра равняется 1,98 %, что говорит о том, 
что изгнание священников со своих приходов не было массовым явле-
нием. Однако, подобная практика, потихоньку становившаяся нормой, 

15 Расстрел священника Грабилина // Известия Трубчевского совета рабочих, крестьянских 
и красноармейских депутатов. 1918. № 65. С. 4.

16 ГАОО. Ф. Р-81. Оп. 1. Д. 23. Л. 11.
17 Епархиальные известия // Орловские епархиальные ведомости. 1917. № 27–28. С. 69.
18 Крестьянское движение в 1917 году… С. 38; С. 41; ГАОО. Ф. Р-81. Оп. 1. Д. 34. Л. 39; ГАОО. 

Ф. Р-81. Оп. 1. Д. 36. Л. 113.
19 Орловские епархиальные ведомости. Отдел официальный. 1917. №. 19. С. 106.
20 Там же. С. 106.
21 ГАОО. Ф. Р-81. Оп. 1. Д. 50. Л. 230.



118 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ СЕРГЕЕВИЧ АРЦАБОВИЧ

имела серьезный психологический эффект — духовенство утратило уве-
ренность в завтрашнем днем. На месте изгнанного священника мог ока-
заться любой. И найти какой-нибудь правды и защиты в таких условиях 
было, порой невозможно. Как отмечал благочинный 4-го округа Сев-
ского уезда: «революционное движение страшно отразилось на мате-
риальном положении духовенства и на состоянии его духа»22.

Необходимо так же отметить еще одну немаловажную деталь: 
в своей массе прихожане не были инициаторами изгнаний своих свя-
щенников из приходов. В подавляющем большинстве случаев зачи-
нателями приходской смуты были политические активисты из числа 
наиболее революционно настроенных крестьян. Газета «Всероссийский 
Церковно-общественный вестник» писала, что инициаторами изгна-
ния священников из своих приходов являются небольшие группы кре-
стьян, враждебно настроенных против духовенства. Также отмечалось, 
что нередки случаи, когда прихожане настраивались против настояте-
лей низшими клириками или соседними священниками23. Духовенство 
Орловской епархии так же прекрасно понимало реальное положение 
дел. На собрании духовенства 2-го благочиннического округа Елецкого 
уезда, состоявшемся 28 февраля 1918 года обсуждались факты составле-
ния прихожанами приговоров об удалении священников из своих при-
ходов. Было констатировано, что «по большей части такие приговоры 
<…> не суть выражение желания всего прихода, а являются делом не-
большой группы лиц, руководимой каким-либо агитатором, враждеб-
но настроенным против священника, нередко сводящим со священни-
ком свои лишь личные счеты. Пользуясь полнейшей безнаказанностью, 
эти составители в своих приговорах допускают подлоги, записывая 
в них лиц, заведомо не участвовавших в собрании. В пользу же своего 
ходатайства они полагают нелепые слухи или извращенные факты»24. 

Стоит отметить, что в отдельных случаях священники сами ста-
новились во главе захватного движения. Жена помещика Нарышкина 
в письме обер-прокурору в апреле 1917 года писала про одного из мест-
ных священников, что он подбивал прихожан на погромы25. Но такие 
случаи были единичными и исключительными. 

22 Вести из уездов // Орловский вестник. 1917. № 102. С. 4.
23 Еще по поводу изгнания священников из приходов // Всероссийский Церковно-обще-

ственный вестник. 1917. № 111. С. 4.
24 Благочинническое собрание духовенства // Орловские епархиальные ведомости. 1918. 

№ 15. С. 392.
25 РГИА. Ф. 797. Оп. 86. 1917 г. Отд. III. Ст. 5. Д. 22. Л. 109.



119ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ОРЛОВСКОГО ДУХОВЕНСТВА И КРЕСТЬЯНСТВА

Аграрное движение, с каждым месяцем нараставшее все сильнее, 
рано или поздно должно было превратиться в анархическую вольни-
цу. Кризис власти, не способной выстроить четко работающую государ-
ственную систему к сентябрю 1917 года вылился в коллапс — в губернии 
чуть ли не каждый день стали происходить убийства и грабежи. К сожа-
лению, не избежало этой участи и орловское духовенство. 3 сентября 
1917 года в своем доме был убит и ограблен священник села Цветыни 
Орловского уезда Григорий Рождественский. Обстоятельства убийства 
таковы. Вечером 2-го сентября, священник вернулся с полевых работ 
и в 10 часов лег спать. В полночь жена священника услышала странные 
стуки и шепот: через открытое окно в дом пробрались 7 человек, кото-
рые сразу же набросились на священника. Газета «Голос народа» писа-
ла: «началась дикая, не поддающаяся описанию расправа с отцом Гри-
горием. Священник так и не проснулся, было слышно его предсмертное 
хрипение, а затем снова тупые удары и частые выстрелы. Обезумевшая 
матушка выбежала в смежную комнату и, прислонившись к печи, за-
мерла, ожидая одинаковой с мужем участи»26. На выстрелы прибежал 
племянник священника семинарист Глумаков. Юноша был вооружен 
и два раза выстрелил в грабителей. Воры открыли ответный огонь, кото-
рым ранили семинариста. Далее грабители приступили к грабежу иму-
щества священника — жена священника сама указала им на все самое 
ценное. На просьбу матушки не убивать ее грабители ответили согла-
сием. Взамен этого она должна была выдать им ключи от местного кре-
дитного товарищества, председателем которого был убитый священ-
ник. В это время раздался звон колокольного набата — это звонил один 
из сторожей, выбравшийся из дома незамеченным. Убийцы поняли, 
что необходимо уходить с места преступления. Корреспондент «Голоса 
Народа» описывал последствия этого жестокого убийства: «когда при-
шли люди, то увидели страшную картину. На кровати, с обнаженными 
мозгами лежал священник, на полу корчась от ужасных страданий ме-
тался семинарист, а углу сидела потерявшая рассудок, еле живая жен-
щина. Окна были все выбиты, имущество разграблено и везде кровь — 
море крови»27. Убийство священника шокировало своей циничностью. 
Местная власть не могла не остаться в стороне от происходящих в гу-
бернии событий. Исполняющим обязанности Орловского губернского 
комиссара Цветаевым было издано распоряжение, в котором подчер-
кивалось, что подобные действия крайне отрицательно сказываются 

26 Дикое убийство священника // Голос народа. 1917. № 117. С. 4.
27 Там же. 



120 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ СЕРГЕЕВИЧ АРЦАБОВИЧ

на моральном состоянии духовенства и лишают его чувства безопас-
ности и уверенности в завтрашнем дне28. Так же губернский комиссар 
предупредил о том, что все виновные в совершении насилия над свя-
щенниками будут привлекаться к ответственности по всей строгости 
закона29. Но революционная власть занималась своим любимым де-
лом — провозглашала лозунги, за которыми не было никаких реальных 
дел. Справиться с накрывающей губернию анархией возможно было 
исключительно силовыми методами. Но достаточного репрессивного 
аппарата губернская власть не имела, поэтому анархия в Орловской 
губернии к ноябрю 1917 года не только не прекратилась, но и много-
кратно усилилась.

Библиография

Копия протокола Елецкого чрезвычайного земского собрания. // ГАОО. Ф. Р–81. Д. 23.

Орловский губернский комиссар Временного правительства // ГАОО. Ф. Р–81. Оп. 1. Д. 22.

Переписка с Карачевским уездным комиссаром. // ГАОО. Ф. Р–81. Оп. 1. Д. 34.

Переписка с уездными комиссарами по охране частной собственности землевладель-
цев. // ГАОО. Ф. Р–81. Д. 36

Телеграммы, копии телеграмм и переписка уездных к омиссаров с губернским комисса-
ром. // ГАОО. Ф. Р–81. Оп. 1. Д. 48.

Телеграммы Трубчевского уездного комиссара Временного правительства. // ГАОО. 
Ф. Р–81. Оп. 1. Д. 50.

Переписка по жалобам прихожан на деятельность местных священников. Канцелярия 
обер-прокурора Синода. // РГИА. Ф. 797. Оп. 86. 1917 г. Отд. III. Ст. 5. Д. 22. 

Благочинническое собрание духовенства // Орловские епархиальные ведомости. 1918. 
№ 15. С. 392–394.

Арцабович П. С. Орловско-Севская епархия в период Февральской революции // Булга-
ковские чтения: Сборник научных статей по материалам X научной конферен-
ции / Под общ. ред. Л. И. Пахарь. Орел: ОГУ им. И. С. Тургенева, 2017. С. 223–230.

Белова И. Б. «Народное право» в действии: Российская деревня в условиях революцион-
ных перемен 1917 Г. (по материалам Калужской и Орловской губерний) // 1917 год 
в российской провинции: сборник научных статей Международной научно-прак-
тической конференции, посвященной 100-летию Великой российской революции / 
Под общ. ред. О. А. Суховой. Пенза: Изд-во ПГУ, 2017. С. 12–18. 

Букалова С. В. Орловская губерния в годы Первой мировой войны: социально-экономи-
ческие, организационно-управленческие и общественно-политические аспекты 

28 В защиту Церкви // Орловские епархиальные ведомости. 1917. № 38–39. С. 310–311.
29 Там же. 



121ВЗАИМООТНОШЕНИЯ ОРЛОВСКОГО ДУХОВЕНСТВА И КРЕСТЬЯНСТВА

(дореволюционный период: июль 1914-февраль 1917 года): диссертация…кан-
дидата истор. наук: 07.00.02. / Светлана Владимировна Букалова; [Место защиты: 
ОГУ]. Орел: 2005.

В защиту Церкви // Орловские епархиальные ведомости. 1917. № 38–39. С. 310–311.

Вести из уездов // Орловский вестник. 1917. № 102. С. 4.

Дикое убийство священника // Голос народа. 1917. № 117. С. 4.

Доходность среднего размера церковной поземельной собственности в губерниях Цен-
трального Черноземья по состоянию на 1890 г. // Иконников С. А. Материальное 
обеспечение приходского духовенства центрально-черноземных губерний Рос-
сии (вторая половина XIX — начало XX века): диссертация…доктора истор. наук: 
07.00.02. / Сергей Анатольевич Иконников; [Место защиты: ФГБУН Санкт-Петер-
бургский институт истории Российской академии наук]. Воронеж: 2019. С. 223.

Емелях Л. И. Крестьяне и Церковь накануне Октября. Л.: Наука, 1976.

Епархиальные известия // Орловские епархиальные ведомости. 1917. № 27–28. С. 69–70.

Еще по поводу изгнания священников из приходов // Всероссийский Церковно-обще-
ственный вестник. 1917. № 111. С. 4.

Земли государства, Церкви, учреждений в 1905 г. [в десятинах] // Статистический Еже-
годник России. 1913 г. Выпуск 10. Спб.: Издание Центрального статистического ко-
митета МВД 1914. С. 8–9.

Крестьянское движение в 1917 году. Подг. Котельников К. Г., Меллер В. Л. М.: Л.: 1927.

Март-май 1917 года. С предисловием Я. А. Яковлева // Красный архив. Исторический жур-
нал. Под. ред.: В. В. Адоратского, В. В. Максакова, М. Н. Покровского. Т. 2 (15). М., 
Л.: Государственное издательство, 1926. С. 30–60.

Орловские епархиальные ведомости. Отдел официальный. 1917. №. 19. С. 106. 

Погубернские итоги Всероссийской сельскохозяйтсвенной переписи 1917 года по 52 гу-
берниям и областям. М.: 14-я Государственная типография, 1921. С. 24–25.

Разделы земель // Голос народа. 1917. № 56. С. 4.

Расстрел священника Грабилина // Известия Трубчевского совета рабочих, крестьянских 
и красноармейских депутатов. 1918. № 65. С. 4.

Филимонов В. Я., Журов Ю. В., Будаев Д. И. История крестьянства западного региона Рос-
сии 1917–1941. Калуга: Изд-во Н. Бочкаревой, 2002.

Земли государства, Церкви, учреждений в 1905 г. [в десятинах] // Статистический Еже-
годник России. 1913 г. Выпуск 10. Спб.: Издание Центрального статистического ко-
митета МВД 1914. С. 8–9.

Крестьянское движение в 1917 году. Подг. Котельников К. Г., Меллер В. Л. М.: Л.: 1927.

Март-май 1917 года. С предисловием Я. А. Яковлева // Красный архив. Исторический жур-
нал. Под. ред.: В. В. Адоратского, В. В. Максакова, М. Н. Покровского. Т. 2 (15). М., 
Л.: Государственное издательство, 1926. С. 30–60.

Орловские епархиальные ведомости. Отдел официальный. 1917. №. 19. С. 106. 

Погубернские итоги Всероссийской сельскохозяйтсвенной переписи 1017 года по 52 гу-
берниям и областям. М.: 14-я Государственная типография, 1921. С. 24–25.



122 СВЯЩЕННИК ПАВЕЛ СЕРГЕЕВИЧ АРЦАБОВИЧ

Разделы земель // Голос народа. 1917. № 56. С. 4.

Расстрел священника Грабилина // Известия Трубчевского совета рабочих, крестьянских 
и красноармейских депутатов. 1918. № 65. С. 4.

Филимонов В. Я., Журов Ю. В., Будаев Д. И. История крестьянства западного региона Рос-
сии 1917–1941. Калуга: Изд-во Н. Бочкаревой, 2002.



СЛУЖЕНИЕ 
АРХИЕПИСКОПА 
ВАРФОЛОМЕЯ 
(ГОНДАРОВСКОГО) 
В СРЕДНЕЙ АЗИИ 
В 1972–1987 ГГ.

Олег Александрович Шабалин

аспирант Московской духовной академии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

 sabalinoleg307@gmail.com

Для цитирования: Шабалин О. А. Служение архиепископа Варфоломея (Гондаровского) в Сред-
ней Азии в 1972–1987 гг. // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 123–140. DOI: 10.31802/
CH.2025.20.2.008

Аннотация УДК 2-725
Статья посвящена деятельности архиепископа Ташкентского и Среднеазиатского Варфо-
ломея (Гондаровского) (1972–1987) в Средней Азии. В исследовании освещены проблемы 
церковно-государственных взаимоотношений   в Ташкентской епархии в период управления 
ей архиепископом Варфоломеем, его отношений с мусульманами, проводившейся им бла-
готворительной и миротворческой деятельности (за что архиепископа называют «влады-
ка-миротворец»). Статья является первой попыткой привести подробные сведения из био-
графии данного архиерея и его церковной деятельности, по большей части, в ташкентский 
период его служения. В исследовании применены хронологический, исторический, ана-
литический, биографический, статистический методы. Некоторые материалы из Архива 
Московской духовной академии, Архива Ташкентского епархиального управления, Госу-
дарственного архива Российской Федерации (Фонд Р-6991), используемые в исследовании 
и отражающие жизнь и деятельность архиепископа Варфоломея, ранее не публиковались. 
Анализ данных и прочих материалов, помимо уточнения определённых сведений из био-
графии владыки, позволяет сделать выводы о том, что последний проводил большую бла-
готворительную деятельность во вверенной ему епархии. Он обладал редкими духовными 
качествами, такими как кротость, смирение, милосердие. Основной целью исследования 
является привлечение внимания к деятельности архиепископа Варфоломея (Гондаровско-
го) в период его пребывания на Ташкентской и Среднеазиатской кафедре.



124 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

Ключевые слова: архиепископ Варфоломей (Гондаровский), 1972–1987 гг., антирелигиозная 
политика, визиты иностранцев в Ташкентскую епархию, Православие в Узбекской ССР, Ташкент-
ская и Среднеазиатская епархия, христианско-мусульманский диалог.

Ministry of Archbishop Bartholomew (Gondarovsky) 
in Central Asia in 1972–1987

Oleg A. Shabalin 
PhD student at the Moscow Theological Academy
The Academy, Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141300, Russia
sabalinoleg307@gmail.com

For citation: Shabalin, Oleg A. “Ministry of Archbishop Bartholomew (Gondarovsky) in Cen-
tral Asia in 1972–1987”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 123–140 (in Russian). DOI: 10.31802/
CH.2025.20.2.008

A bstract. The article is devoted to the activities of Archbishop Bartholomew (Gondarovsky) 
of Tashkent and Central Asia (1972–1987) in Central Asia. The study highlights the problems 
of church-state relations in the Tashkent diocese during the period of Archbishop Bartholomew’s 
administration, his relations with Muslims, his charitable and peacemaking activities (for which 
he is called “Vladyka the Peacemaker”). The article is the first attempt to provide detailed informa-
tion from the biography of this bishop and his church activities, mostly during the Tashkent period 
of his ministry. The study uses chronological, historical, analytical, biographical, statistical methods. 
Some materials from the Archives of the Moscow Theological Academy, the Archives of the Tash-
kent Diocesan Administration, the State Archive of the Russian Federation (Fund R-6991), used 
in the study and reflecting the life and work of Archbishop Bartholomew, have not been published 
before. The analysis of these and other materials, in addition to clarifying certain information from 
the biography of the vladyka, allows us to draw conclusions that the latter carried out great charita-
ble activities in the diocese entrusted to him. He possessed rare spiritual qualities, such as meekness, 
humility and charity. The main purpose of the study is to draw attention to the activities of Arch-
bishop Bartholomew (Gondarovsky) during his tenure at the Tashkent and Central Asian cathedra.

Keywords: Archbishop Bartholomew (Gondarovsky), 1972–1987, anti-religious policy, vis-
its of foreigners to the Tashkent diocese, Orthodoxy in the Uzbek SSR, Tashkent and Central Asian 
diocese, Christian-Muslim dialog.



125СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

Архиепископ Варфоломей (при рождении — Николай Николае-
вич Гондаровский) появился на свет в с. Нечаевка Микоянов-
ского района Курской1 области 27 октября 1927 г. в русской 
крестьянской семье. Кроме Николая у его родителей — Ни-

колая Тимофеевича и Веры Дмитриевны, трудившихся в сельском хо-
зяйстве — были сын Евгений и дочь Людмила. В 1932–1943 гг. семья 
Гондаровских проживала в Харькове. По окончании в 1941 г. неполной 
средней школы Николай Николаевич работал помощником бухгалте-
ра на харьковском плодокомбинате. Семь лет (1944–1951 гг.) проходил 
военную службу в рядах Советской Армии, при штабе2. В 1946 г. окон-
чил по месту службы восьмой класс вечерней школы3. Работал в долж-
ностях завделопроизводством, завскладом. По демобилизации из ар-
мии (15 марта 1951 г.) проживал в Белгороде4.

26 мая 1951 г. он написал прошение на поступление в Московскую 
духовную семинарию (МДС)5. В рекомендательном письме на посту-
пающего благочинный Белгородского округа Курской епархии про то-
иерей Павел Левченко указывал, что Н. Н. Гондаровский воспитывался 
«в истинно-христианской семье» и он знает его, как «нравственно-
го и религиозно-настроенного человека»6. Во время учёбы во втором 
классе семинарии Николаю, по личной просьбе, было позволено нести 
монастырские послушания с переездом из семинарского общежития 
в стены Троице-Сергиевой Лавры и освобождением его от обязанно-
стей старосты своего класса7. Это свидетельствует о том, что будущий 
владыка Варфоломей, выйдя из религиозной семьи, имел склонности 
к монашескому образу жизни уже в ранние годы учёбы в семинарии, 
что подтверждают и слова наместника Лавры архимандрита Иоан-
на (Разумова). В своем обращении к ректору семинарии, протоиерею 
Константину Ружицком у, он указывал, что при выполнении возложен-
ных на Н. Гондаровского послушаний последний проявил себя «рели-
гиозным, тактичным и смиренным послушником»8. Инспектор МДС 
проф. Н. П. Доктусов в характеристике отмечает, что студент, обладая 

1 Ныне — Белгородской области.
2 Личное дело Гондаровского Николая Николаевича // АМДА. Л. 3, 5, 7, 8, 18, 20.
3 В школьном аттестате, по большей части, значатся оценки «хорошо» при «отличном по-

ведении». См. Личное дело Гондаровского Николая Николаевича // АМДА. Л. 3, 6, 6об.
4 Там же. Л. 3, 5, 8.
5 Там же. Л. 9.
6 Там же. Л. 1.
7 Там же. Л. 13, 14.
8 Там же. Л. 15.



126 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

«хорошими способностями», трудности обучения преодолевает «успеш-
но». По первому разряду переведён в третий класс семинарии, выделя-
ется «скромностью, приветливостью, хорошими нравственными задат-
ками»9. Характер имеет уравновешенный, выдержанный, спокойный10.

Во время учёбы в семинарии Николай в марте 1954 г. принима-
ет монашеский постриг с именем Варфоломей, в том же году посвя-
щается в священный сан иеродиакона (22 апреля), затем иеромонаха 
(30 декабря). В 1955–1959 гг. обучается в Московской духовной акаде-
мии (за сочинение «Критическое издание греческого текста Нового За-
вета Эрвина Нестле и церковно-научное и практическое значение ре-
конструированного им Евангелия от Матфея» был удостоен степени 
кандидата богословия)11. 

По выпуске в июне 1959 г. из Академии иеромонах Варфоломей 
был оставлен в ней профессорским стипендиатом. В МДС в 1959–1960 гг. 
преподавал церковный устав. Будучи в сане игумена, в 1960 г. получил 
должность заместителя настоятеля Русской духовной миссии в Иеру-
салиме. С 1961 г. он уже — архимандрит, начальник миссии. После по-
священия в епископа Угличского, викария Ярославской епархии (26 мая 
1963 г.) он возглавляет со временем различные епархии: Саратовскую 
и Волгоградскую (с 29 мая 1963 г.), Венскую и Австрийскую (с 22 декабря 
1964 г.), Тульскую и Белёвскую (с 7 июля 1966 г.), Кишинёвскую и Мол-
давскую (с 20 марта 1969 г.)12.

Назначение 11 октября 1972 г. епископом Ташкентским и Среднеа-
зиатским становится новым витком в служении владыки13. На 1 января 
1973 г. в Ташкентской и Среднеазиатской епархии14, по отчётам уполно-
моченных, церковных приходов было 49 (из которых 21 — в Узбекской 
ССР), а священнослужителей — 64 (из их числа 28 — в Узбекистане)15.

Ташкентская и Среднеазиатская епархия ещё при предшественни-
ке владыки Варфоломея по кафедре — епископе Платоне (Лобанкове) — 
праздновала в 1972 г. столетие со времени своего основания16. Местные 
православные проживали в регионе с традиционно преобладающим 

9 Там же. Л. 16.
10 Там же. Л. 20.
11 Там же. Л. 18–20, 26, 29.
12 Заславский В. Б. Варфоломей (Гондаровский) // ПЭ. М., 2003. Т. VI. С. 713. 
13 Там же.
14 Епархия охватывала приходы четырёх республик — Узбекской, Киргизской, Таджикской 

и Туркменской ССР.
15 НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 541. Л. 35, 40–43.
16 Там же. Л. 38.



127СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

мусульманским населением, отношения с которым на протяжении 
своей истории, начиная со 2-й пол. XIX в., можно назвать толерант-
ными17. Административным центром мусульман региона с 1943 г. яв-
лялось Духовное управление мусульман Средней Азии и Казахстана 
( САДУМ) в г. Ташкенте.

Для лучшего представления о церковной жизни в Узбекистане 
в начале 1970-х гг. необходимо упомянуть следующее. Несмотря на по-
становления СМ УзССР «Об усилении контроля за выполнением зако-
нодательства о религиозных культах» от 7.02.1969 г. и ЦК КПСС «Об уси-
лении атеистического воспитания населения» от 16.07.1971 г., по отчётам 
уполномоченных Совета по делам религий в храме г. Гулистана Сыр-
дарьинской области Узбекской ССР отпевали второго секретаря Баяут-
ского райкома партии И. Кутепова, по просьбе матери. Недаром на Все-
союзном совещании уполномоченных Совета 1972 г., проходившего 
в Москве, было отмечено, что в Узбекистане и некоторых других реги-
онах СССР18 «без духовенства нельзя было и похоронить человека»19. 
Двое детей врача и пропагандиста политпросвещения коммуниста 
(!) О. П. Ожерельева были окрещены20. Таким образом, мы заключаем, 
что в 1970-е годы даже некоторые партийные работники, в обязанно-
сти которых входила атеистическая обработка населения, сами прини-
мали участие в религиозной жизни.

На Ташкентскую кафедру владыка Варфоломей прибыл 30 октя-
бря 1972 г. В Ташкенте — столице Узбекской ССР — новый архиерей был 
встречен делегацией клириков во главе с протоиереем Феодором Се-
мененко и препровождён в кафедральный Успенский собор, перепол-
ненный верующими, во множестве встречавшими владыку уже в огра-
де храма21. Подобный радушный приём нового архиерея примечателен 
тем, что ташкентское духовенство изначально намеревалось утвердить 
в качестве правящего архиерея Ташкентской епархии его предшествен-
ника, епископа Платона, но по воле Патриарха Пимена (Извекова) сюда 
был назначен всё же епископ Варфоломей22.

17 Асанова С. А. История православной церкви в Средней Азии (вторая половина XIX — на-
чало XXI вв.»): Дис. … канд. ист. наук. Ташкент, 2012. С. 4–7.

18 Имеются в виду Казахстан, Киргизия. 
19 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 5. Д. 976. Л. 41, 42.
20 Там же. Д. 965. Л. 131.
21  Из жизни епархий // ЖМП. 1973. № 7. С. 20; НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 541. Л. 33–34.
22 Мазуренко Е. А. Эволюция православия в условиях Средней Азии. Дис. … канд. филос. 

наук. Ташкент, 1990. С. 116.



128 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

Внешне последний был невысокого роста, обладал голосом «исклю-
чительно красивого оттенка»23. Многим, как например, митрополиту 
Владимиру (Икиму), он запомнился «молитвенником, очень строгим, 
духовным»24, а ташкентскому клирику диакону Владимиру Максудо-
ву — человеком, которого он «никогда не видел в гневе»25.

С первых же дней по прибытии в епархию владыка Варфоломей при-
нимает активное участие в богослужебной деятельности. 3–4 ноября 1972 г. 
служит в Успенском соборе Ташкента. Вскоре посещает расположенное 
при ташкентском Александро-Невском храме Боткинское кладбище, где 
совершает заупокойные литии на могилах почивших здесь архиереев — 
митрополитов Никандра (Феноменова), Арсения (Стадницкого), архие-
пископа Гавриила (Огородникова) и архимандрита Бориса (Холчева), ду-
ховника епархии. В течение ноября–декабря владыка совершает службы, 
произносит проповеди в храмах Узбекской, Киргизской, Таджикской и Тур-
кменской ССР, проводит беседы с членами их церковных советов и прихо-
жанами26. Из данных сведений видно, что владыка Варфоломей прилагал 
большие усилия для изучения внутренней жизни вверенной ему епархии 
и удовлетворения её нужд. Ближайшими его помощниками в этом были 
епархиальный секретарь протоиерей Феодор Семененко, заведующий кан-
целярией протоиерей Георгий Касперский, ключарь ташкентского Успен-
ского собора протоиерей Владимир Кондратенко, которым он поочерёд-
но временно поручал ведение епархиальных дел во время своих отъездов.

Кроме юбилея епархии, вторым особо важным событием в 1972 г. 
для неё стало празднование 50-летнего юбилея основания СССР. В честь 
юбилея, 31 декабря, в церковных приходах диоцеза были отслужены 
благодарственные молебны, перед которыми произносились соответ-
ствующие проповеди, а после молебнов — положенные многолетия27. Это 
говорит о том, что владыка Варфоломей уделял особое внимание встре-
че государственных праздников. 

Отношения же архиепископа Варфоломея с государственны-
ми властями характеризуются тем, что, по словам ташкентского ис-
следователя — диакона Евгения Абдуллаева, он, в отличие от своих 

23 Абдуллаев Е. В. История Ташкентского Свято-Успенского кафедрального собора // Вос-
ток Свыше. Вып. XXV. С. 41.

24 Там же.
25 Максудов В., диак. Интервью 26.09.2024 г. 15 м. // Архив О. А. Шабалина.
26 Из жизни епархий: Ташкентская епархия // ЖМП. 1973. № 7. С. 20; НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. 

Д. 541. Л. 33–35.
27 Там же. Л. 38–39.



129СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

предшественников по Ташкентской кафедре — архиепископа Гаврии-
ла (Огородникова)28 и епископа Платона (Лобанкова) — «меньше огля-
дывался на уполномоченных» Совета по делам религий, хотя и избегал 
конфронтации со светскими властями. Однако в отношениях с послед-
ними «владыка Варфоломей был ближе к архиепископу Гавриилу, не-
жели к архиепископу Ермогену [Голубеву]29»30. Так, в характеристике 
на владыку от 7.03.1978 г., составленной заместителем уполномочен-
ного по УзССР Петром Спиридоновичем Кривошеевым31, говорится: 
«Варфоломей сумел правильно построить взаимоотношения с упол-
номоченными Совета по делам религии, которые каких-либо претен-
зий к нему не имеют. Прислушивается к просьбам уполномоченных 
Совета и считает своим долгом согласовывать вопросы расстанов-
ки и перемещения духовных кадров <…> Особой личной активности 
в проведении церковных служб не проявляет, в приходах г. Ташкента 
участвует на них, в основном, по воскресным дням и в праздники <…> 
Активизирует материальную поддержку Церкви. Настроен лояльно»32. 
Сам владыка Варфоломей был убеждён в том, что светские власти вели 
за ним слежку33. С другой стороны, уполномоченным весьма не нра-
вилось то, что зачастую владыка посещал приходы епархии, заранее 
не ставя их об этом в известность и этим вызывая у них сильное воз-
мущение34. К тому же, как указывал П. С. Кривошеев, в 1973 г. еписко-
пом Варфоломеем (который «по своему духовному пониманию не мо-
жет отказать» просьбам верующих) «нарушалось законодательство» 
ввиду того, что он «активно занимался благотворительной деятельно-
стью», проявлявшейся в виде выплаты пособий и выдачи ссуд певчим, 
работникам свечной мастерской, обслуживающему персоналу епархии 

28 Подробнее о нём см. : Шабалин О. А. Служение архиепископа Гавриила (Огородникова) 
в Средней Азии в 1960–1971 гг. // Церковный историк. 2024. № 2 (16). С. 165–182.

29 Архиепископ Ермоген (Голубев) (1896–1978) возглавлял Ташкентскую кафедру в 1953–
1960 гг., стойко отстаивая церковные позиции. Подробнее о нём см.: Шабалин О. А. Про-
поведническая деятельность архиепископа Ермогена (Голубева) // Церковный историк. 
2023. № 1 (11). С. 203–215.

30 Абдуллаев Е. В. История… С. 41.
31 П. С. Кривошеев, 1913 г. р. , в 1938–1959 гг. — сотрудник Комитета Госбезопасности 

при СМ СССР, подполковник, в 1962–1987 гг. — заместитель уполномоченного Совета 
по делам РПЦ (с 1965 г. — Совета по делам религий). См.: ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 11. Д. 447. 
Л. 1–8.

32 НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 600. Л. 29–30.
33 Абдуллаев Е. В. История… С. 43; НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 600. Л. 29.
34 Адельгейм П., свящ. Своими глазами. С. 210.



130 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

и храмов35. На эти цели архиереем из епархиальной кассы было израс-
ходовано 34,5 тыс. руб.36 Не удивительно, что в 1973 г. за благотвори-
тельную деятельность (в виде внесённого взноса от епархии) предсе-
датель республиканской комиссии содействия Советскому фонду мира 
Народная артистка СССР С. А. Ишантураева обратилась к архиеписко-
пу Варфоломею со словами «сердечной благодарности»37. А 9 сентября 
1973 г. за усердное церковное служение он был удостоен Патриархом 
Пименом сана архиепископа38.

С начала 1970-х — 1980-е гг. Ташкентскую епархию активно посе-
щают иностранцы (зачастую от христианских организаций) из Финлян-
дии, Франции, США, Великобритании, Голландии, Иерусалима, Греции, 
Аргентины, Замбии, студенты-иностранцы Ленинградской духовной 
академии (ЛДА) из Эфиопии и др.39 Маршрут их перемещений по епар-
хии находится под контролем уполномоченных Совета по делам рели-
гий, принимающих участие, наряду с клириками, в их встрече, прове-
дении бесед с ними и различных мероприятиях по их приему40. Так, 
26 апреля 1974 г. в Ташкент прибывает епископ Можайский Николай 
(Саяма), настоятель подворья Московского Патриархата в Токио (Япо-
ния)41. В 1978 г. Ташкент посещает известный американский боксёр — 
Мухаммед Али, который был крайне удивлён, застав только у входа 
в  САДУМ42 около 3000 мусульман, прибывших на пятничное моление. 
Ввиду такого обилия верующих подобная религиозная обстановка даже 
показалась ему созданной искусственно43. В 1979 г. в Ташкенте и Бухаре 
недолго находится финский писатель Юхани Линдстрём в сопровожде-
нии советского диссидента диакона Владимира Русака (с целью сбора 
материалов для книги о религии и Церкви в СССР)44. В 1987 г. епархию 
посещают Генеральный секретарь Синдесмоса45 — Марк Стокос (США), 

35 НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 600. Л. 31.
36 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 5. Д. 1136. Л. 164.
37 АТЕУ. Оп. 1. Д. 241. Л. 8.
38 Возведение в сан архиепископа // ЖМП. 1973. № 10. С. 1.
39 АТЕУ. Оп. 1. Д. 257. Л. 4; Д. 299. Л. 10, 28; Д. 318. Л. 5, 30–33; Г АРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 735. 

Л. 161–165, 220–224; Д. 1143. Л. 125–126.
40 Асанова С. А. История… С. 111, 114.
41 АТЕУ. Оп. 1. Д. 244. Л. 4; Из жизни епархий // ЖМП. 1974. № 9. С. 31.
42 Духовное управление мусульман Средней Азии и Казахстана.
43 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 1348. Л. 20, 161–165.
44 См. ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 1568. Л. 84.
45 Всемирная православная международная молодёжная организация, основанная в 1952 г. 

во Франции.



131СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

а также другие гости из Италии, Швейцарии, США, Финляндии46. О ви-
зитах иностранцев владыка Варфоломей говорил: «Тех людей на Запа-
де, которые проявляют истинно братский интерес к нашей религиоз-
ной жизни, мы охотно принимаем и знакомим с нашей религиозной 
жизнью. Посещая нас, они воочию убеждаются в нормальной жизни 
Русской Православной Церкви»47.

Как указывалось выше, владыка уделял большое внимание госу-
дарственным праздникам. Так, в 1975 г. по случаю 50-летнего юбилея 
образования среднеазиатских республик в храмах епархии совершались 
благодарственные молебны48. В честь 50-летия образования Узбекской 
ССР Ташкентское епархиальное управление (ТЕУ) внесло в Фонд мира 
50 тыс. руб.49 9 мая 1975 г. в ташкентском Успенском кафедральном со-
боре владыка зачитал с амвона послание Св. Патриарха и Св. Сино-
да в связи с 30-летием Победы в Великой Отечественной войне (ВОВ), 
настоятели храмов епархии произносили проповеди на тему Победы, 
служили благодарственные молебны и возглашали многолетие50. В оз-
наменование данного Юбилея ТЕУ внесло в Фонд мира 30 тыс. руб.51 Со-
ответствующие поздравления были отправлены владыкой уполномо-
ченному Совета по делам религий по Узбекской ССР К. Р. Рузметову52.

7 сентября 1975 г. владыка, по прибытии в Алма-Ату (Казахская 
ССР), совершил погребение почившего митрополита Алма-Атинского 
и Казахстанского Иосифа (Чернова). С 5 сентября по 15 декабря 1975 г. 
ему же было вверено временное управление Алма-Атинской епар хией53. 
Вторично данную епархию владыка будет возглавлять в течение не-
скольких месяцев уже в 1982 г., после погребения епископа Алма-Атин-
ско го Серафима (Гачковского)54. 

В среднеазиатский период служения владыка Варфоломей несколь-
ко раз входил в состав делегаций, встречавших иностранцев в СССР либо 
представлявших Русскую Православную Церковь за рубежом. К приме-
ру, в августе 1974 г. владыка участвовал в сопровождении иностранной 

46 АТЕУ. Оп. 1. Д. 397. Л. 1–10, 21–42; Д. 399. Л. 10.
47 Интервью архиепископа Ташкентского и Среднеазиатского Варфоломея корреспонден-

ту АПН в связи с поездкой группы паломников на Афон // ЖМП. 1976. № 6. С. 3.
48 АТЕУ. Оп. 1. Д. 244. Л. 4.
49 АТЕУ. Оп. 1. Д. 266. Л. 13.
50 АТЕУ. Оп. 1. Д. 254. Л. 9–12; Д. 255. Л. 3–4; Д. 262. Л. 18.
51 АТЕУ. Оп. 1. Д. 266. Л. 9.
52 Там же. Л. 9, 13.
53 АТЕУ. Оп. 1. Д. 257. Л. 4.
54 АТЕУ. Оп. 1. Д. 343. Л. 4.



132 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

делегации, возглавлявшейся Архиепископом Токийским, Митрополитом 
всей Японии Феодосием (Нагасима) по Львовской, Новосибирской епар-
хиям55. С 19 апреля по 6 мая 1976 г. на Св. Горе Афон находилась группа 
паломников во главе с архиепископом Варфоломеем. В Афинах (Греция) 
члены делегации встретились с Архиепископом Афинским и всей Элла-
ды Серафимом (Тикасом) и лично владыка Варфоломей — с министром 
иностранных дел Димитриосом Бициосом. Русская делегация посетила 
г. Салоники, многие афонские монастыри, г. Софию (Болгария), где была 
принята Патриархом Болгарским Максимом (Минковым)56. С 7–20 октя-
бря 1977 г. владыка сопровождал Иерусалимскую делегацию, прибыв-
шую в СССР57. В составе делегации, возглавлявшейся Патриархом Пиме-
ном (Извековым), находился с 24 октября по 1 ноября 1977 г. в Болгарии 
(повторно)58, а с 9–15 мая 1978 г. — на о. Кипр59. С 10–22 сентября 1980 г. 
был во главе русской делегации, посещавшей Чехословацкую Правос лав-
ную Церковь60. С 2–17 июня 1985 г. был во главе группы русских палом-
ников, посещавших Иерусалим и Св. Землю61. Данные факты свидетель-
ствуют о доверии, которым пользовался владыка со стороны светских 
властей, и его дипломатических талантах, что косвенно подтверждает-
ся и отчётом уполномоченного, где значится, что архиерей «с понима-
нием организовывает приём иностранных гостей»62.

Что касается внутренней жизни Ташкентской епархии при ар хи-
епи ско пе Варфоломее следует отметить, что на рубеже 2-й пол. 1970-х — 
нач. 1980-х гг. в её храмах сокращается число молящихся, посещающих 
богослужение в дни церковных праздников. Идёт на спад и количество 
пожертвований в храмы от верующих. По объяснению исследователя 
С. А. Асановой, этому способствуют действия общественных комиссий 
райисполкомов, добровольных народных дружин, церковных активов, 
сотрудников милиции. С 1978 г. на основе специально составленных 
уполномоченными Совета методических пособий начинает осущест-
вляться мониторинг содержательной части проповедей63, которые вос-
принимались властями как «основной канал пропаганды религиозной 

55 Из жизни епархий // ЖМП. 1975. № 3. С. 16; Из жизни епархий // ЖМП. 1975. № 5. С. 28.
56 Поездка паломников на Афон // ЖМП. 1976. № 7. С. 5.
57 АТЕУ. Оп. 1. Д. 286. Л. 60.
58 Там же. Л. 59.
59 АТЕУ. Оп. 1. Д. 299. Л. 1.
60 АТЕУ. Оп. 1. Д. 318. Л. 34–36.
61 Определения Священного Синода // ЖМП. 1985. № 8. С. 7.
62 НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 600. Л. 30.
63  Асанова С. А. История… С. 111.



133СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

идеологии»64. При этом на 1978 г., по отчётам уполномоченных, в сред-
нем на одну мечеть в Узбекской ССР приходилось 33 проповеди (в част-
ности в Ташкенте — около 50), в то время как на одну православную 
церковь — 39 (в Ташкенте — 75, Ферганской области — 93)65. 

В 1980 г. епархия несколько укрепляет свои позиции: 28 августа 
в УзССР руководителями г. Алмалыка Ташкентской области была заре-
гистрирована новая община и открылся молитвенный дом во имя Успе-
ния Божией Матери. Таким образом, количество православных хра-
мов в Узбекистане возросло до 22-х, а по епархии в целом — до 50-ти66. 

Ещё один факт: по сведениям, датируемым 27.08.1981 г., Ташкент-
ской епархией в добровольном порядке в Фонд мира отчислялись еже-
годно огромные по тем временам денежные суммы — 350–400 тыс. руб.67 
Председатель Совета по делам религий В. А. Куроедов, отмечал, что ар-
хиепископ Варфоломей «ведёт большую миротворческую работу»68. 
Так, он участвовал во Всемирной конференции «Религиозные деяте-
ли за спасение священного дара жизни от ядерной катастрофы»69 (май 
1982 г., Москва). Эти данные свидетельствуют о существенном вкладе 
в дело миротворчества владыки Варфоломея, являвшегося членом пре-
зидиума Узбекского Республиканского комитета защиты мира, членом 
правления Узбекского Республиканского отделения Советского фонда 
культуры70. Кроме того, владыка проводил большую благотворительную 
деятельность: внёс 10 тыс. руб. на помощь пострадавшим при земле-
трясении в г. Газли (УзССР), 10 тыс. руб. — при аварии на Чернобыль-
ской АЭС71 и др.

В августе 1983 г. советские власти, с учётом активной миротвор-
ческой деятельности Церкви, в Москве возвращают православным Да-
ниловский монастырь (на реставрацию которого Ташкентская епархия 
только за 1983 г. внесла 100 тыс. руб.)72. В Узбекистане же ситуация оста-
ётся несколько иной. Например, просьба архиепископа Варфоломея 
о возведении нового здания ТЕУ взамен аварийного (после землетря-
сения 1966 г.) старого, построенного в 1948 г., не была удовлетворена. 

64 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 5. Д. 1136. Л. 42.
65 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 1568. Л. 93.
66 АТЕУ. Оп. 1. Д. 320. Л. 3, 5.
67  ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 2051. Л. 57.
68 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 2536. Л. 59.
69  АТЕУ. Оп. 1. Д. 345. Л. 9; Д. 350. Л. 28.
70 АТЕУ. Оп. 1. Д. 307. Л. 29; Д. 410. Л. 35.
71 АТЕУ. Оп. 1. Д. 282. Л. 15; Д. 394. Л. 7.
72 АТЕУ. Оп. 1. Д. 352. Л. 17.



134 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

Хотя ранее Совет по делам религий выражал своё одобрение по пово-
ду строительства, а городскими властями предлагалось предоставить 
новое место для размещения другого здания Епархиального управле-
ния и архиерейской резиденции73.

Также в 1983 г., 12 мая, впервые в Ташкенте, в резиденции духов-
ного управления мусульман Средней Азии и Казахстана проходит пра-
вославно-мусульманское собеседование «Диалог», посвящённое со-
вместной борьбе христиан и мусульман за мир, недопущение угрозы 
ядерной войны и разоружение74. В мероприятии приняли участие 60 че-
ловек: архиепископ Варфоломей, архиепископ Казахстанский Ириней 
(Середний), прочие православные священнослужители из Ташкента, 
Ташкентской области, Алма-Аты и др. Группу мусульманского духовен-
ства возглавлял муфтий Средней Азии и Казахстана Шамсутдинхан Ба-
баханов, глава САДУМ75. В данном контексте интересно замечание вла-
дыки Варфоломея, говорившего, что «в среднеазиатских республиках 
как христиане, так и мусульмане не испытывают притеснений в своей 
религиозной жизни и поддерживают между собой истинно братские 
и экуменические отношения»76.

Следует упомянуть, что в том же 1983 г., 4 сентября, при пожаре 
в ташкентском Успенском соборе из него, лично владыкой Варфоломе-
ем, была вынесена икона Иверской Богоматери, которую он особо почи-
тал. Здесь проявились одновременно смирение и смелость архипастыря. 
Впоследствии кровля, купол и придел собора были реконструированы77.

Последние годы служения архиепископа Варфоломея в Средней 
Азии отмечены следующими особенностями. Во времена «перестрой-
ки» при М. С. Горбачёве отношение советского государства к Церкви 
меняется в положительную сторону. Прекращается дискриминация 
верующих из-за их религиозных убеждений, к ним начинают отно-
ситься как к полноправным гражданам. Они не встречают препят-
ствий при создании новых общин, открытии храмов. Активизируется 

73 АТЕУ. Оп. 1. Д. 352. Л. 17; Д. 399. Л. 6; ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 2536. Л. 59–65.
74 АТЕУ. Оп. 1. Д. 352. Л. 4; ГАРФ. Ф. Р-6991. ОП. 6. Д. 2536. Л. 44–45.
75 Как отмечал уже в 1987 г. преемник владыки Варфоломея по Ташкентской кафедре, епи-

скоп Лев (Церпицкий), нанёсший визит в САДУМ по приезде в Ташкент, «пока, традици-
онно, это односторонние контакты». Т. е. мусульмане подобные визиты к православным 
не совершали. См. ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 2536. Л. 44–45; АТЕУ. Оп. 1. Д. 352. Л. 4; АТЕУ. 
Оп. 1. Д. 399. Л. 5.

76 Интервью архиепископа Ташкентского и Среднеазиатского Варфоломея корреспонден-
ту АПН в связи с поездкой группы паломников на Афон // ЖМП. 1976. № 6. С. 3.

77 Абдуллаев Е. В. История… С. 45–46.



135СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

культово-обрядовая сторона церковной деятельности. Верующие полу-
чают доступ к СМИ. Эти факты заставляют как верующих, так и прочих 
граждан страны воспринимать происходящее как возвращение Право-
славию статуса государственной религии. Подобной тенденции способ-
ствовала и патриотическая деятельность Церкви. Например, к 40-лет-
нему юбилею со дня Победы в ВОВ, 9 мая 1985 г., всеми настоятелями 
храмов Ташкентской епархии во время литургии по традиции произ-
носились патриотические проповеди, совершались благодарственные 
молебны. Ветераны ВОВ епархии (среди них — 6 священнослужителей 
и 12 членов церковных советов) были награждены Патриархом Пиме-
ном специальной благословенной Патриаршей грамотой. Исполнитель-
ными же органами храмов епархии были перечислены в Фонд мира все 
доходы, полученные от реализации свечей, просфор, молебнов, пани-
хид и тарелочного сбора78.

С другой стороны, в том же 1985 г. в Ташкенте организуется рай-
онная комиссия содействия контролю законодательства о религиоз-
ных культах с учётом решений XXVI съезда ЦК КПСС (июнь 1983 г.) 
по улучшению проведения атеистической работы. Комиссией прово-
дилось изучение религиозной обстановки, динамики посещаемости 
церквей, воздействия проповеднической деятельности священнослу-
жителей на различные категории населения (изучение велось, напри-
мер, методом прослушивания проповедей) и др.79 Одним из важней-
ших направлений подобной комиссии в 1981 г. выступало изыскание 
путей для «ограничения и ослабления деятельности религиозных об-
ществ и служителей культа», хотя и с оговоркой «в рамках закона»80.

На этом фоне Джизакским горисполкомом было принято реше-
ние от 2 июля 1986 г. о сносе купола с крестом над молитвенным домом 
г. Джизака как «самовольно» установленного. После сноса последовало 
обращение самого председателя Совета по делам религий К. М. Харче-
ва в Совет Министров Узбекской ССР с выражением протеста. В итоге 
 последним было рекомендовано Джизакскому горисполкому рассмо-
треть новую просьбу о возведении купола с крестом, в случае если та-
ковая поступит. Другое обращение К. М. Харчева заключалось в просьбе 
об отмене постановления СМ УзССР № 515 от 22 октября 1986 г., ут-
вердившему «Положение о содержании, эксплуатации кладбищ и по-
рядке сооружения надгробных памятников в Узбекской ССР», согласно 

78 АТЕУ. Оп. 1. Д. 382. Л. 1–8.
79 АТЕУ. Оп. 1. Д. 384. Л. 17–18.
80 АТЕУ. Оп. 2. Д. 32. Л. 135.



136 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

которому запрещалось изображать религиозную символику на над-
гробных плитах и памятниках. Республиканское постановление проти-
воречило праву на свободу совести, гарантированному Конституцией 
СССР и Конституцией УзССР. В результате соответствующая поправка 
была принята СМ УзССР от 14 июля 1987 г., и религиозная символика 
на кладбищах была вновь легализована81.

Кроме этих антицерковных мер, последние месяцы пребывания 
владыки на Ташкентской кафедре омрачались ухудшением его здоро-
вья: сказывалась армейская служба во время войны, что отразилось 
на болезнях ног, а затем и сердца. 10 сентября 1987 г. владыку Варфо-
ломея назначают правящим архиереем Орловской и Брянской епархии. 
Ташкентские верующие безуспешно пытались добиться от Патриарха 
не удалять от них архиепископа Варфоломея. В момент отъезда 4 но-
ября 1987 г. в аэропорту его провожала группа пожилых прихожанок 
из 20–30 человек с цветами в руках. Совсем скоро — 21 марта 1988 г. — 
архиепископ Варфоломей умер82 в г. Орёл83. Чин погребения был совер-
шён архиепископом Рязанским и Касимовским Симоном (Новиковым), 
временно управлявшим Орловской епархией84.

Архиепископ Варфоломей возглавлял Ташкентскую епархию в те-
чение 15-ти лет, став, по словам его преемника — епископа Ташкент-
ского и Среднеазиатского Льва (Церпицкого) (1987–1990), лидером 
среди своих предшественников по длительности служения на местной 
кафедре85. В период служения в Ташкентской епархии он был удосто-
ен Патриаршей награды — ордена Преп. Сергия Радонежского 2 степе-
ни (11 октября 1982 г.)86, медали Всемирного Совета Мира (21 февраля 
1983 г.)87. За всё время своей деятельности в Средней Азии владыкой 
Варфоломеем было совершено свыше 40 рукоположений ставленников 
в сан священнослужителя88. Митрополит Ташкентский и Узбекистанский 

81 Асанова С. А. История… С. 115; ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 3446. Л. 30–32, 70–83.
82 От разрыва сердца. См. Абдуллаев Е. В. История… С. 46.
83 Там он был погребён в одной ограде с могилой митрополита Орловского и Брянского 

Палладия (Шерстенникова) на центральном Крестительском кладбище. См. АТЕУ. Оп. 1. 
Д. 407. Л. 24; Сапсай Н., прот. Архиепископ Орловский и Брянский Варфоломей (Некро-
лог) // ЖМП. 1988. № 10. С. 31–32.

84 Там же.
85 АТЕУ. Оп. 1. Д. 399. Л. 4.
86 Патриаршие награды // ЖМП. 1983. № 5. С. 9.
87 АТЕУ. Оп. 1. Д. 350. Л. 27.
88 См. АТЕУ. Оп. 1. Годовые отчёты за 1973–1987 гг. (№№ дел — 232, 244, 257, 273, 288, 301, 

311, 320, 330, 352, 366, 377, 389, 399).



137СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

Викентий (Морарь), духовный сын владыки Варфоломея, свидетель-
ствует о том, что жители Средней Азии всё ещё хранят светлую память 
о данном архипастыре89.

По отзывам других духовных чад архиепископа Варфоломея, он об-
ладал «редкой кротостью, смирением и любовью к ближним»90. О боль-
шой духовности и заботе о молодых кадрах духовенства владыки Вар-
фоломея говорил клирик Ташкентской епархии иеромонах Севастиан 
(Башук), помнивший его как «большого молитвенника, прозорливца, 
постника, очень духовного архипастыря», материально поддерживав-
шего студентов (многие из которых были из числа его иподиаконов), 
обучавшихся в Московских духовных школах91. По словам протоиерея 
Игоря Балухатина, владыка был «человеком равноангельской жизни»: 
не любил большой пышности в богослужении, помогал людям матери-
ально даже тогда, когда его об этом не просили92. Старейший прихожа-
нин ташкентского Успенского собора Н. П. Гомолицкий93 отмечает спо-
койствие и добродушие, всегда присущие владыке94.

На основе вышеизложенного в данной статье можно сделать выво-
ды о том, что архиепископ Варфоломей (Гондаровский) был очень духов-
ным, милосердным, скромным, кротким, молитвенным архипастырем. 
В отношениях с уполномоченными Совета по делам религий он старался 
избегать конфликтов и напряжённости, хотя это не всегда ему и удава-
лось. Именно при нём впервые в Ташкентской епархии начинают прово-
диться совместные православно-мусульманские встречи в миротворче-
ских целях, им вносятся крупные денежные взносы в Фонд мира (за эти 
меры в епархии его именуют «владыка-миротворец»), он проводит боль-
шую благотворительную деятельность, активно посещает приходы сво-
ей епархии, оказывает внимание к духовным и материальным нуждам 
верующих. Учитывая то, что владыка зачастую привлекался как к встре-
че иностранных делегаций в СССР, так и к заграничным поездкам в ка-
честве представителя Русской Православной Церкви за рубежом, можно 
заключить, что он пользовался доверием со стороны светских властей 
и обладал хорошими дипломатическими способностями.

89 Борисова О. В. Гонимы, но не оставлены: Ташкентская и Среднеазиатская епархия, 1943–
1961. М., 2019. С. 5.

90 Владимир (Иким), митр. По стопам апостола Фомы. Христианство в Центральной Азии. 
М., 2011. С. 723.

91 Севастиан (Башук), иером. Интервью 3.08.2023 г. 20 мин. // Архив О. А. Шабалина. 
92 Абдуллаев Е. В. История… С. 40–41.
93 Н. П. Гомолицкий (1934 г. р.) — кандидат биологических наук, палеоботаник.
94 Гомолицкий Н. П. Интервью 4.10.2024 г. 1 ч. 51 м. // Архив О. А. Шабалина.



138 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

Источники

Личное дело Гондаровского Николая Николаевича // АМДА.

Годовой отчёт о состоянии Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1973 г. // АТЕУ. 
Оп. 1. Д. 232. 

Годовой отчёт по Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1974  г. // АТЕУ. Оп. 1. Д. 244. 

Годовой отчёт по Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1975 г. // АТЕУ. Оп. 1. Д. 257.

Годовой отчёт по Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1980 г. // АТЕУ. Оп. 1. Д. 320. 

Годовой отчёт по Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1982 г. // АТЕУ. Оп. 1. Д. 343.

Годовой отчёт по Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1983 г. // АТЕУ. Оп. 1. Д. 352.

Годовой отчёт по Ташкентской и Среднеазиатской Епархии за 1987 г. // АТЕУ. Оп. 1. Д. 399.

[Документы о пребывании иностранных религиозных делегаций] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 286.

[Документы о пребывании в Узбекистане иностранных студентов] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 318.

[Документы о праздновании дня Победы] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 382.

[Документы о пребывании иностранных религиозных делегаций] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 397.

[Документы Узбекского республиканского отделения Советского фонда культуры] // 
АТЕУ. Оп. 1. Д. 410.

[Информации в Редакцию ЖМП] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 255.

[Наблюдател ьное дело о деятельности Свято-Успенского Кафедрального собора г. Таш-
кент. Т. 18] // АТЕУ. Оп. 2. Д. 32.

[Пасхальное Послание Патриарха Московского и Всея Руси Пимена] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 350. 

[Переписка с уполномоченными Совета по делам религии] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 241.

[Переписка с Московской Патриархией] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 254.

[П ереписка с настоятелями приходов, священниками и др.] // АТЕУ . Оп. 1. Д. 262.

[Переписка с уполномоченными Совета по делам религии] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 266.

[Переписка с уполномоченными Совета по  делам религии] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 282.

[Переписка с уполномоченными Совета по делам религии] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 307.

[Переписка с уполномоченными Совета по делам религии] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 384.

[Переписка с уполномоченными Совета по делам религии] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 394.

[Письмо ОВЦС] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 299.

[Распоряжения правящего архиерея №№ 1–20] // АТЕУ. Д. 345.

[Справки Ташкентского Епархиального управления] // АТЕУ. Оп. 1. Д. 407.

Информационный отчёт Совета в ЦК КПСС о современном православии и состоянии контроля 
за соблюдением законодательства о культах за 1972 год // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 5. Д. 965.

Информационный отчёт Совета в ЦК КПСС о современном православии и состоянии кон-
троля за соблюдением законодательства о культах за 1973 год // ГАРФ. Ф. Р-6991. 
Оп. 5. Д. 1136.

Кривошеев Пётр Спиридонович Зам. Уполномоченного Совета по Узбекской ССР // ГАРФ. 
Ф. Р-6991. Оп. 11. Д. 447.



139СЛУЖЕНИЕ АРХИЕПИСКОПА ВАРФОЛОМЕЯ (ГОНДАРОВСКОГО)

Материалы Всесоюзного совещания уполномоченных Совета (25–27 апреля 1972 г., г. Мо-
сква). Т. 1 // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 5. Д. 976.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченными Совета по вопросам деятель-
ности религиозных организаций в Узбекской ССР. Т. 1 // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 735.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченными Совета по вопросам дея-
тельности религиозных организаций в Узбекской ССР // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 1143.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченными Совета по вопросам 
деятельности религиозных организаций в Узбекской ССР. Т. 2 // ГАРФ. Ф. Р-6991. 
Оп. 6. Д. 1348.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченными Совета по вопросам 
деятельности религиозных организаций в Узбекской ССР. Т. 2 // ГАРФ. Ф. Р-6991. 
Оп. 6. Д. 1568.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченными Совета по вопросам 
деятельности религиозных организаций в Узбекской ССР. Т. 2 // ГАРФ. Ф. Р-6991. 
Оп. 6. Д. 2051.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченными Совета по вопросам дея-
тельности религиозных организаций в Узбекской ССР // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 2536.

Отчёты, справки, информации и переписка с уполномоченным Совета по вопросам дея-
тельности религиозных организаций в Узбекской ССР // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 6. Д. 3446.

Материалы (отчёты, справки, представления на духовенство и др.) о деятельности Таш-
кентско го и Среднеазиатского епархиального управления русской православной 
церкви // НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 541.

Переписка с Советом по делам религий при Совмине СССР о положении и состоянии ре-
лигиозных культов в республике // НАУ. Ф. Р-2456. Оп. 1. Д. 600.

Интервью современников архиепископа Варфоломея 

(Гондаровского), общавшихся с ним лично в период 1972–1987 гг.

Максудов В., диак. Интервью 26.09.2024 г. // Архив О. А. Шабалина.

Гомолицкий Н. П. Интервью 4.10.2024 г. // Архив О. А. Шабалина.

Севастиан (Башук), иером. Интервью 3.08.2023 г. // Архив О. А. Шабалина.

Литература

Абдуллаев Е. В. История Ташкентского Свято-Успенского кафедрального собора // Вос-
ток Свыше. Вып. XXV. С. 24–63.

Адельгейм П., свящ. Своими глазами. М.: Крестовоздвиженское малое православное брат-
ство, 2010.

Асанова С. А. История православной церкви в Средней Азии (вторая половина XIX — на-
чало XXI вв.»): Дис. … канд. ист. наук. Ташкент, 2012.



140 ОЛЕГ АЛЕКСАНДРОВИЧ ШАБАЛИН

Борисова О. В. Гонимы, но не оставлены: Ташкентская и Среднеазиатская епархия, 1943–
1961. М.: Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2019.

Владимир (Иким), митр. По стопам апостола Фомы. Христианство в Центральной Азии. 
М.: М-Сканрус, 2011.

Возведение в сан архиепископа // ЖМП. 1973. № 10. С. 1.

Заславский В. Б. Варфоломей (Гондаровский) // Православная энциклопедия. М.: Церков-
но-научный центр «Православная энциклопедия», 2003. Т. VI: «Бондаренко — Вар-
фоломей Эдесский». С. 713. 

Из жизни епархий // ЖМП. 1973. № 7. С. 17–21.

Из жизни епархий // ЖМП. 1974. № 9. С. 24–33.

Из жизни епархий // ЖМП. 1975. № 3. С. 13–26.

Из жизни епархий // ЖМП. 1975. № 5. С. 28–31.

Интервью архиепископа Ташкентского и Среднеазиатского Варфоломея корреспонден-
ту АПН в связи с поездкой группы паломников на Афон // ЖМП. 1976. № 6. С. 2–4.

Определения Священного Синода // ЖМП. 1985. № 8. С. 4–9.

Патриаршие награды // ЖМП. 1983. № 5. С. 9.

Поездка паломников на Афон // ЖМП. 1976. № 7. С. 5.

Мазуренко Е. А. Эволюция православия в условиях Средней Азии. Дис. … канд. филос. 
наук. Ташкент, 1990.

Сапсай Н., прот. Архиепископ Орловский и Брянский Варфоломей (Некролог) // ЖМП. 
1988. № 10. С. 31–32.

Шабалин О. А. Проповедническая деятельность архиепископа Ермогена (Голубева) // Цер-
ковный историк. 2023. № 1 (11). С. 203–215.

Шабалин О. А. Служение архиепископа Гавриила (Огородникова) в Средней Азии в 1960–
1971 гг. // Церковный историк. 2024. № 2 (16). С. 165–182.



ОТДЕЛ II. ОТЕЧЕСТВЕННАЯ И МИРОВАЯ 
ИСТОРИЯ

ГОСУДАРСТВЕННОЕ 
РЕГУЛИРОВАНИЕ И РОЛЬ 
ИЕРАРХОВ РУССКОЙ 
ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ 
В РАЗВИТИИ ДУХОВНОГО 
ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ 
ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ 
XVIII ВЕКА

Ярослав Сергеевич Тюрин

студент магистратуры 

Московской духовной академии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

tiurin1999@mail.ru 

Для цитирования: Тюрин Я. С. Государственное регулирование и роль иерархов Русской Пра-
вославной Церкви в развитии духовного образования в России первой половины XVIII века // 
Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 141–159. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.009

Аннотация УДК 2-756 (27-662.3)
Первая половина XVIII века в истории церковного образования России стала перелом-
ным периодом. Под воздействием реформ Петра I и его указов кардинально изменились 
принципы церковного управления и образовательная система. Образование преврати-
лось в одну из важнейших задач Русской Православной Церкви, а его государственное 
регулирование задало новый стандарт подготовки духовенства. В статье рассматривают-
ся ключевые аспекты государственно-правового регулирования духовного образования, 
включая «Духовный регламент» 1721 года, и анализируется вклад ведущих церковных 
иерархов святителя Дмитрия (Туптало), Стефана (Яворского), Феофана (Прокопови-
ча) и святителя Филофея (Лещинского) — в становление сети духовных школ. Особое 



142 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

внимание уделяется их взаимодействию с государственной властью, а также значению 
реформ для дальнейшего развития богословской мысли и церковной практики. Опира-
ясь на архивные материалы и труды современных исследователей, автор показывает, 
как государственная поддержка и личная инициатива иерархов способствовали фор-
мированию прочного фундамента духовного просвещения, определившего вектор эво-
люции Русской Православной Церкви на последующие десятилетия. Таким образом, ре-
формы первой половины XVIII века не только трансформировали структуру церковного 
управления, но и задали прочную основу для дальнейших преобразований, повлиявших 
на облик отечественного духовного образования в следующие эпохи.

Ключевые слова: духовное образование, духовные школы, церковные реформы, Пётр I, Дми-
трий Ростовский, Стефан (Яворский), Феофан (Прокопович), Филофей (Лещинский), Духовный 
регламент, Святейший Синод, Киево-Могилянская академия.

State regulation and the role of the hierarchs 
of the Russian Orthodox Church 

in the development of spiritual education in Russia 
in the first half of the XVIII century

Yaroslav S. Tiurin
MA student
at the Moscow Theological Academy 
141300, Sergiev Posad, Holy Trinity St. S ergius Lavra, Academy
tiurin1999mail.ru

For citation: Tiurin, Yaroslav S. “State regulation and the role of the hierarchs of the Russian 
Orthodox Church in the development of spiritual education in Russia in the first half of the XVIII cen-
tury”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 141–159 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.009

Abstract. The first half of the 18th century was a turning point in the history of church ed-
ucation in Russia. Under the influence of the reforms of Peter the Great and his decrees, the prin-
ciples of church administration and the educational system were radically changed. Education be-
came one of the most important tasks of the Russian Orthodox Church, and its state regulation set 
a new standard of clergy training. The article examines key aspects of the state-legal regulation 
of clerical education, including the ‘Spiritual Regulations’ of 1721, and analyses the contribution 
of the leading church hierarchs — St. Dmitry (Tuptalo), Stefan (Yavorsky), Theophanes (Prokopo-
vich) and St. Philotheus (Leszczynski) — to the establishment of the network of theological schools. 
Particular attention is paid to their interaction with the state authorities, as well as to the signif-
icance of the reforms for the further development of theological thought and church practice. 
Relying on archival materials and the works of contemporary researchers, the author shows how 
state support and personal initiative of the hierarchs contributed to the formation of a solid foun-
dation for spiritual education, which determined the vector of evolution of the Russian Orthodox 
Church for the following decades. Thus, the reforms of the first half of the eighteenth century not 



143ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

only transformed the structure of church administration, but also set a solid foundation for further 
transformations that influenced the shape of domestic spiritual education in the following eras.

Keywords: spiritual education, theological schools, church reforms, Peter I, Dmitry Rostovsky, 
Stefan (Yavorsky), Feofan (Prokopovich), Filofey (Leshchinsky), Spiritual regulations, the Holy Syn-
od, Kyiv Mohyla Academy.



144 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

Первая половина XVIII века в России знаменуется активным 
государственным регулированием сферы духовного образо-
вания. Это исходило из реформ Петра Великого, направлен-
ных на модернизацию российского социума. Именно в это 

время был задан вектор по регулированию деятельности церковных 
иерархов в образовательной сфере. Всё начиналось с постепенного 
внедрения Петром Алексеевичем новых подходов и взгляда государ-
ства на дела Церкви. Государство взяло на себя роль высшего управ-
ления над Церковью, оказывая плотное влияние на её иерархов. Цер-
ковь в таком отношении стала исполнителем государственного заказа, 
что оказало сильное действие на ход и плоды церковного образования. 
Каждый монарх в рассматриваемом периоде вносит свои коррективы, 
устанавливая критерии для лиц, занимающих иерархические должно-
сти в Церкви, и определяя их обязанности1.

Чтобы понять причины реформ Петра, нужно отметить, что к нача-
лу века уровень духовного образования в России находился в глубоком 
упадке. На тот момент страна имела всего тридцать училищ, преиму-
щественно на западе, и две академии2. Московская Славяно-греко-ла-
тинская академия значительно уступала Киево-Могилянской и не могла 
обеспечивать необходимого числа образованного духовенства для удов-
летворения потребностей развивающейся страны.

После смерти патриарха Адриана в 1700 году наступил период ме-
стоблюстительства. Это было переходное время, необходимое для по-
степенного переустройства церковного положения и установления го-
сударства как основы, дающей Церкви легитимность3. 

С того момента, когда Пётр I приступил к формированию еписко-
пального штата, стало заметно, что он проявляет симпатию к выход-
цам из Малороссии4. Это объясняется сильной приверженностью Петра 
курсу на европеизацию России, а малороссы идеологически подходили 
под его концепцию. Одним из ключевых факторов, влияющих на та-
кой выбор, было воздействие Речи Посполитой и латинского духовен-
ства на те земли, а также на духовные учебные заведения. В этот период 

1 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. М.: Институт русской цивилизации, 2009. 
С. 113–115.

2 Колпак Е. П., Столбовая М. В. Эволюция системы образования в России (IX–XIX вв.): учеб. 
пособие. Казань, 2019. С. 32.

3 Фёдоров В. А. Русская Православная Церковь и государство. Синодальный период 1700–
1917 гг. М., 2003. С. 150–151.

4 ПСЗ-1. Т. 4. № 1800. С. 59–61



145ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

православное духовенство из Малороссии окормляло приходы в зем-
лях Речи Посполитой, поскольку границы между этими территориями 
были этнически размыты, и не было особых различий между людьми. 
Малороссийские епископы имели определённую связь с этими обла-
стями и, следовательно, были более склонны к европейской культуре 
и образу мышления, что для Петра I представлялось в лучшем свете, 
чем особенности великороссов, в которых он видел силу, способную 
к противодействию5.

Основным действием главы государства по реализации своего за-
мысла был указ № 1800 от 18 июня 1700 года, в котором даётся указа-
ние ещё живому патриарху Адриану запросить у Киевского митрополита 
лучших архимандритов и игуменов с блестящими навыками просвеще-
ния. Заметим, что целью этого указа был поиск иерархов для новых тер-
риторий Сибири и Дальнего Востока. Однако из-за эффективности на-
значенцев на определённых им территориях эта практика была быстро 
внедрена повсеместно. Иерархи, пришедшие из Малороссии по данному 
приказу, также быстро заняли центральные кафедры. Их работа, как сле-
ду ет из указа, требовала просветительской деятельности. «…и их суеве-
рие познав, могли твёрдыми святаго Евангелия довадами души области 
темныя сатанинския привести во свет познания Христа Бога нашего, 
и тамо живущих и приезжающих Христиан от прелести всякой идолос-
лужения отводити»6. Это позволяет сделать вывод о том, что данный при-
каз призвал в Россию иерархов Малороссии, для которых духовное об-
разование было одной из главных задач. Также можно сказать, что этот 
указ запустил тренд на привлечение малороссийского духовенства, ко-
торый поддерживался другими правителями России вплоть до 1762 года, 
когда на престол взошла Екатерина II. Политика, начатая Петром в от-
ношении призвания к служению в России духовных лиц из Малороссии, 
создала канал книжного притока, истоки которого берут начало от брат-
ских школ Малороссии7. Поэтому во всех появляющихся новых учебных 
учреждениях в епархиях Русской Церкви на основные посты ставилось 
не местное, а малороссийское духовенство. И, как замечает профес-
сор Пётр Васильевич Знаменский, своё присутствие на данных постах 
они оправдали. Также они оказывали влияние на великорусских иерархов, 

5 Фёдоров В. А. Русская Православная Церковь и государство. С. 151.
6 Устрялов Н. Г. История царствования Петра Великого. Т. 3. СПб., 1858. С. 556–557.
7 Харлампович К. В. Западнорусские православные школы XVI и начала XVII века, отно-

шение их к инославным, религиозное обучение в них и заслуги их в деле защиты пра-
вославной веры и церкви. Казань, 1898. С. 119.



146 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

чтобы те создавали учебные заведения в своих епархиях8. Из этого мож-
но сделать вывод, что методы и практики церковного образования пер-
вой половины XVIII века имели западные корни.

Во внутренней жизни России ещё до притока малороссов велись 
постоянные споры о необходимости внедрения новых знаний и изуче-
ния иностранных языков, однако консервативная позиция великорос-
сов всегда побеждала. Господствовавшая догматическая замкнутость 
не способствовала восприятию новых образовательных тенденций, 
вследствие чего уровень системы духовного образования постепенно 
снижался. Поэтому стремление Петра I привнести совершенно новый 
дух просвещения ложилось на ослабленную почву великорусской си-
стемы духовного образования, для которой опыт малороссийского ду-
ховенства являлся наилучшим вариантом при её изменении9.

Святитель Дмитрий Ростовский, как яркий представитель периода 
начала преобразований, сочетал в себе основные качества духовного 
деятеля и требования, необходимые для успешного распространения 
просвещения в России. Получив известность и начальный опыт про-
поведничества на Западе, он был избран Петром I как представитель 
малороссийского духовенства, способный привнести и устроить в го-
сударстве систему духовного образования по высшим стандартам10. Нео-
ценимый вклад святитель Дмитрий внёс в устроение духовных учебных 
заведений на кафедре. Определив невежество как ключевую проблему 
своей паствы, он всеми силами стремился её устранить, в первую оче-
редь за счёт повсеместного насаждения образования11. С первого года 
его назначения была учреждена Ростовская Славяно-греко-латинская 
школа для подготовки священнослужителей и народа, что послужи-
ло началу систематизации духовного образования в Ростовской епар-
хии. Преподавательский состав в основном привлекался из Малорос-
сии. Школа была близка к уровню Киево-Могилянской коллегии, модель 
которой попытался перенести святитель Дмитрий, тем не менее тра-
диционные элементы, типичные для региона, частично сохранялись.

Из особенностей учебного процесса можно выделить важность из-
учения латинского и греческого языков, риторики и пиитики, а также 

8 Знаменский П. В. Духовные школы в России до реформы 1808 года. Казань, 1881. С. 19–20.
9 Поликарпов Ф. Историческое известие о Московской академии, сочиненное в 1726 году 

от справщика Федора Поликарпова и дополненное преосвященным епископом Смолен-
ским Гедеоном Вишневским // Древняя Российская Вифлиофика. М., 1791. Ч. 16. С. 295.

10 Шляпкин И. Святой Димитрий Ростовский и его время (1651–1709 г.). СПб., 1891. С. 270.
11 Попов М. С. Святитель Дмитрий Ростовский и его труды. СПб., 1910. С. 172.



147ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

постановки студенческих пьес. Обучение было бесплатным, а число 
учащихся доходило до двухсот. Для епархии и страны в целом созда-
ние школы такого типа стало экспериментом на поприще образования. 
Как замечает профессор Пётр Васильевич Знаменский: «В Великорос-
сии раньше других открыта школа при архиерейском доме в Ростове»12, 
что запустило процесс формирования системы церковного просвеще-
ния в новом виде. И всё же экономика региона ещё не позволяла пол-
ноценно воплотить старания иерарха, и через несколько лет существо-
вания школы митрополит заявлял о её кризисном положении. После 
его смерти преемники на кафедре не стали поддерживать этот доро-
гостоящий проект13.

Рассматривая кандидатуру на должность местоблюстителя, вы-
бор монарха пал на уроженца Галиции Стефана (Яворского), который 
являлся образцом малороссийского типа высшего духовенства, подхо-
дящего по всем параметрам Петру14. Митрополит Стефан изначально 
выразил свою поддержку идеям Петра I в видении образования, став 
первым противопоставлением Петра московской партии иерархов15, та-
ких как святители: митрополит Митрофан Воронежский, митрополит 
Иов Новгородский, архиепископ Афанасий Новгородский и митропо-
лит Тихон Казанский16. В этом контексте наблюдается изменение ори-
ентации церковного образования. Поскольку все отвергнутые Петром 
иерархи являлись представителями великорусской церковной тради-
ции, характерные для них греко-славянские методы с этого времени, 
при поддержке государственной политики, заменяются западноевро-
пейскими, что подтверждается последующей сменой подходов к рели-
гиозному образованию.

Именно митрополит Стефан должен был реализовать планы Петра 
I по будущему преобразованию страны и Церкви, но на практике, начав 
путь к реформам, он не смог идеологически соответствовать той роли, 
которую Пётр Алексеевич возлагал на него для воплощения своих за-
мыслов, близких к протестантскому устройству17. Поэтому он оказался 
оттеснён на второй план, поскольку государь сменил акценты, сделав 

12 Знаменский П. В. Духовные школы в России до реформы 1808 года. С. 21–23.
13 Колпаков Г. А. Первые периоды ярославского просвещения. Ярославль: Ярославский го-

сударственный педагогический университет имени К. Д. Ушинского, 1995. С. 47–52.
14 Цыпин В., прот. История Русской Церкви (Синодальный период). Сергиев Посад, 2004. 

С. 7–8.
15 Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви. Т. 2. М., 2020. С. 283–285.
16 Цыпин В., прот. История Русской Церкви. С. 6–7.
17 Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви. С. 279.



148 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

ставку на архиепископа Феофана (Прокоповича). Однако это не поме-
шало ему внести в дело преобразования духовного образования клю-
чевые решения, заложившие основу структуры духовного образования.

Значимым вкладом митрополита в формирование образователь-
ной системы стала его деятельность в Московской Славяно-греко-ла-
тинской академии, когда он был назначен Петром на должность про-
тектора. До реформ академия, хотя и занимала первенствующее место 
в Великороссии, сохраняла средневековые формы преподавания, ти-
пичные для греко-православной традиции, но потерявшие свою ак-
туальность к началу XVIII века18. Первым шагом митрополита по из-
менению такой ситуации стал переход к латинской схоластике, давно 
освоенной в малороссийских школах, которая заменила греческую об-
разовательную модель. Греческий язык отошёл на второй план, став 
вспомогательным предметом19. Также митрополит сумел выстроить 
строгую иерархию курсов на примере модели Киево-Могилянской 
академии. Начальный цикл включал грамматику, риторику, логику. 
Средний курс ставил центральными предметами философию и схола-
стическую логику. Высший богословский курс сосредотачивался в ос-
новном на догматике, патристике и диспутативном богословии. Такая 
структура была сравнима с иерархией западноевропейских учебных 
заведений и достигалась митрополитом в условиях Великороссии 
с большими усилиями20. Активное приглашение митрополитом пре-
подавателей из Киевской академии, западных университетов — Льво-
ва, Люблина, Познани и Вильны, способствовало повышению уровня 
учёности академии. 

Письменные труды митрополита Стефана, в которых проявились 
его характер и взгляды на корректность духовного наставления, мате-
риализовались в его проповеднической и литературной деятельности. 
Сочинение «Камень веры» оказало огромное влияние на сферу духов-
ного образования. Основной целью произведения митрополит пред-
полагал защиту православной догматики, на которую оказывало силь-
ное воздействие свобода богословской дискуссии, ставшая возможной 

18 Попов Л. В., Розов Н. Х. Предтеча высшего образования в России // Высшее образование 
в России. 2013. № 1. С. 137–138.

19 Родион (Ларионов), иером. Материальная база Славяно-греко-латинской академии в пер-
вой половине XVIII века как важный фактор развития высшего образования в России // 
БВ. № 11–12. 2010. Ч. 1. С. 178–222.

20 Смирнов С., прот. История Московской Славяно-греко-латинской академии. М. , 1855. 
С. 136–172.



149ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

с недавнего времени, особенно в условиях протестантской угрозы, по-
ощряемой Петром Алексеевичем. В сочинении он излагает в полемиче-
ском стиле основные догматы православия, критикует протестантскую 
доктрину, разоблачает предопределённость Кальвина, подтвержда-
ет особую значимость Предания Церкви и, самое главное, утверждает 
важность роли православного императора в делах церковных21, 22. Дан-
ный труд стал важным памятником православной полемики, явившись 
символом традиционного православного сопротивления. Хоть текст 
был и сложен, освоить его смогли не только духовные лица, но и обра-
зованные миряне, благодаря чему труд получил известность. 

Другим иерархом, подхватившим идеи Петра I и оформившим их 
на государственно-правовом уровне, был архиепископ Феофан (Про-
копович). Его деятельность в этот период оказала сильное влияние 
на церковное образование в стране, поскольку государь рассматри-
вал его как идеологически близкого человека. Он стал главным испол-
нителем намеченных Петром реформ23. Роль архиепископа Феофана 
в вопросе влияния на церковное образование можно считать даже бо-
лее значимой, чем роль местоблюстителя Стефана, поскольку первый 
имел прямую связь с Петром. Во многих его действиях в области цер-
ковного просветительства можно увидеть реализацию планов Петра24. 
По желанию Петра он был ректором Киево-Могилянской академии — 
одного из ведущих учебных заведений Российского государства с 1711 
по 1716 год25, 26. Здесь следует отметить, что, заступив на пост ректора, 
он произвёл смену богословского метода преподавания со схоластиче-
ского (католического) на выработанный лично протестантский (учё-
но-исторический). Такое же изменение он внёс в регламент, в указа-
ния о правильной постановке богословского образования27. Именно 

21 Стефан (Яворский), митр. Камень веры. Православныя Церкве стена непоколебимая 
и утвержденіе и духовное созиданіе. Претыкающимся же въ камень претыканія, и со-
блазнъ, и наботаніе и ненаправленіе. М., 1749. С. 1–20.

22 Андреев А. Н. Православно-протестантские отношения в России в XVIII веке // Вопросы 
истории. 2012. № 8. С. 83–95.

23 Верховский П. В. Учреждение Духовной Коллегии и Духовный Регламент. К вопросу об от-
ношении Церкви и государства в России. Исследование в области истории русскаго цер-
ковнаго права. Т. 1. Ростов-на-Дону, 1916. С. 685.

24 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. С. 116–117.
25 Толстой Ю. Списки архиереев и архиерейских кафедр иерархии всероссийской со вре-

мени учреждения Святейшего Правительствующего Синода. (1721–1871). СПб., 1872. С. 4.
26 Чистович И. А. Феофан Прокопович и его время. СПб., 1868. С. 16–18.
27 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. С. 124–127.



150 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

такие действия иерархов замечал государь, поскольку он был склонен 
к протестантской системе примата государства28. И с 1716 года, по вы-
зову Петра I, он начал реализацию церковных реформ. Здесь уместно 
увидеть связь уклона архиепископа Феофана в протестантизм, который 
повлиял на его избрание на данную позицию, а также на отстранение 
от этого процесса местоблюстителя-консерватора Стефана (Яворско-
го), склонного к латинскому духу и являвшегося крайним противни-
ком протестантизма. Поэтому в это время свободомыслящие «анти-
латынники»29 становятся кандидатами на ключевые архиерейские 
посты, определяющие церковный курс. На данном этапе прослежива-
ется и то, что в представлении Петра методы протестантского устрой-
ства Просвещения предполагалось распространить на всю Русскую Пра-
вославную Церковь с основной идеей верховенства государственной 
власти над ней30. Однако это не удалось реализовать в полной мере, 
поскольку епархиальные архиереи, хоть и принимали в определённой 
степени навязанные методы, но не последовательно, придерживались 
традиционно православной позиции при реализации своих замыслов.

Реализация идей Петра Великого, осуществлённая архиеписко-
пом Феофаном (Прокоповичем), привела к созданию Духовной колле-
гии и «Духовного регламента», закрепивших основные принципы пе-
тровского видения духовного образования, что позволило даже после 
смерти Петра I малоросским иерархам продолжать реализацию ре-
форм. Теперь же регламент официально закрепляет за высшим духо-
венством роль управленцев, отвечающих перед государством за уровень 
развития духовного образования в своих епархиях. Это позволило на-
чать первый этап систематизации духовных школ. Однако стоит заме-
тить, что требования Петра Алексеевича, изложенные в указах, а также 
оформление регламента предшествовали реальным изменениям, и мож-
но сказать, что их полная реализация стала возможной лишь к середи-
не XVIII века, а церковным иерархам предстояло подготовить основу, 
интегрируя на местах современные методы и программы.

Ещё одним из трудов архиепископа Феофана, заметно повлияв-
ших на духовное образование в контексте взаимодействия с государем, 
стало составление устава семинарии и академии31, что на долгие годы 

28 Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви. С. 279.
29 Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви. С. 286–287.
30 Костомаров Н. И. Русская история в жизнеописаниях её главнейших деятелей. Т. 3. СПб., 

1876. С. 870–872.
31 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. С. 131.



151ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

закрепило модель их устройства в стране32. В этом труде намечалось раз-
личие между духовным и светским образованием33, тем самым с одной 
стороны, способствовало сближению духовенства с системой светско-
го обучения, а с другой — создавало предпосылки для отдаления этих 
двух видов образования друг от друга.

Сам Духовный регламент содержал положительные реформы, на-
правленные на развитие духовного образования иерархами в своих 
епархиях. В этом законодательном акте содержалось требование к ар-
хиереям открывать у себя на кафедрах духовные школы, финансиру-
емые за счёт архиерейских домов и монастырей34. Управление этими 
школами, согласно Духовному регламенту, возлагалось на правящего 
архиерея, поэтому в течение рассматриваемого нами периода архи-
пастыри постепенно выполняли и развивали это направление35. Это 
стало окончательным оформлением царских указов 1708–1718 годов, 
предписывающих обязательное обучение детей духовного сословия 
в школах с греческой или латинской программой, а также включение 
в курс светских предметов: географии, арифметики, риторики. В слу-
чае же невыполнения этого требования детям грозил перевод в во-
енное сословие36, 37. В новой государственной политике духовное со-
словие должно быть полезно государству38. В этом прослеживается 
развитый государственный прагматизм Петра Алексеевича, который 
во многом стал шоковым методом взаимодействия с духовенством, 
ставя его в жёсткие рамки. Это, с одной стороны, способствовало раз-
витию образованности, но в дальнейшей перспективе снижало авто-
ритет священства.

Действия Петра I, направленные на повышение уровня образован-
ности народов, вступивших в состав Российского государства, оказали 
значительное влияние на церковный подход к духовному образованию 
в отдалённых регионах расширяющейся страны. В соответствии с его 

32 Сухова Н. Ю. Высшая духовная школа. Проблемы и реформы. Вторая половина XIX века. 
М., 2012. С. 30–32.

33 Феофан (Прокопович), архиеп. Духовный регламент. М., 1804. С. 38.
34 Тальберг Н. Д. История Русской Церкви. М., 1997. С. 667–668.
35 Митрофанов И. И. Становление духовного образования в России в XVIII — первой по-

ловине XIX вв. по материалам рязанской губернии // Рязанский богословский вестник. 
2012. № 1. С. 62

36 ПСЗ-1. Т. 6. № 2308, 4021 С. 581, 697–699.
37 ПСЗ-1. Т. 4. № 2186, 2308. С. 401, 581.
38 Самойловский А. Л. Русская Православная Церковь в эпоху реформ Петра Великого // 

Наука. Общество. Оборона. 2020. Т. 8, № 4. С. 30–33.



152 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

манифестом № 1810 от 16 апреля 1702 года определённым категори-
ям населения была предоставлена свобода вероисповедания39, что кар-
динально изменило методы просвещения новых народов. Церковным 
иерархам пришлось пересмотреть свой подход к проповеди и разра-
ботать новые методы просвещения. Согласно этому указу, незаконным 
стало прибегать к насилию и государственному принуждению, кото-
рые ранее использовались в данной сфере40. Таким образом, государь 
стимулировал Церковь к развитию миссионерской деятельности мяг-
кой силой, основанной на образовании и постепенной ассимиляции 
народов. Однако для понимания мотивации Петра I в данном вопросе 
необходимо изучить его последующие указы. Указ № 2025 от 3 февра-
ля 1705 года41 предоставлял раскольникам возможность свободно ис-
поведовать свою веру при условии уплаты двойного налога42. Из этого 
следует, что государь не стремился к повсеместному распространению 
истинного православия в своей стране, особенно в новоосваиваемых 
территориях. Скорее, он отстаивал свободу людей в европейском по-
нимании этого термина и извлекал из этого выгоду. В такой ситуации 
Церковь оставалась один на один с проблемой, и её иерархи на местах 
сталкивались с задачами, от решения которых зависело положение пра-
вославия в России43. 

Наряду с реформами централизованного духовного образования 
государство было нацелено на распространение его и в дальних реги-
онах страны. Просветительская деятельность святителя Филофея (Ле-
щинского), митрополита Сибирского и Тобольского, в данном случае 
является плодом петровской политики. Прибыв в Сибирь, он стол-
кнулся с почти полным отсутствием духовных учебных заведений, 
удручающим уровнем подготовки священнослужителей и необходи-
мостью миссионерской работы с местным населением. Однако, не-
смотря на трудности, он сумел грамотно руководить просвещением 
в Сибири, открыв первую славяно-русскую приходскую школу в своём 
регионе (пятую в стране)44, что заметно усилило развитие церковного  

39  ПСЗ-1. Т. 4. № 1910. С. 192–195.
40  Знаменский П. В. Руководство к русской церковной истории. Казань, 1876. С. 322–323.
41 ПСЗ-1. Т. 4. № 2026. С. 286. 
42 Нильский И. Ф. Речь по поводу рассуждений о нуждах единоверия // ХЧ. 1874. № 1. 

С. 301–303.
43 Овчинников В. А. История Русской Православной Церкви в Западной Сибири в конце 

XVI — начале XX вв. Кемерово, 2013. С. 105.
44 Филофей (Лещинский), свят. митр. Челобитная митрополита сибирского и тобольского, 

Филофея Лещинского, Петру Великому и ответ сего государя на неё. Омск, 1863. С. 7–31.



153ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

образования в Сибири45. Здесь следует отметить, что в данном учебном 
заведении наблюдался уклон в методах преподавания в пользу славян-
ского курса, тогда как латынь не была введена, в отличие от епархий за-
падной и центральной России, где её преподавание было распростра-
нённой практикой46. Это свидетельствует о возможной цели заведения, 
а именно осуществлении постепенной ассимиляции местного населе-
ния через повышение интеллектуальных навыков и введение славян-
ских основ. Именно на основе школы Филофея (Лещинского) и трудами 
присылаемого малоросского епископата и учителей формируется фун-
даментальная база образовательного опыта, адаптированного к спец-
ифическим условиям сибирской действительности, которая впослед-
ствии использовалась для развития образовательной системы во всех 
сибирских епархиях.

При Екатерине I и Петре II их личное участие в развитии духов-
ного образования было минимальным. Однако продолжался эффект 
реформ Петра Великого. В этот период усилилось влияние чиновни-
ков, которые начали вмешиваться в работу иерархов, что контрасти-
ровало с петровским временем, когда сам монарх лично назначал 
и продвигал способных к реформам иерархов47. Здесь же на время 
широкий выбор закрывается, поскольку чиновники начинают уста-
навливать свои требования, никак не соотнося их с глобальным го-
сударственным планом.

Манифест от 12 июля 1726 года, разделивший церковное управ-
ление на два департамента, внёс свои коррективы в деятельность епи-
скопата в образовательной сфере48. От данного манифеста пострадала 
группа консервативных реформаторов, поскольку назначение еписко-
пата на кафедры перешло в хозяйственный департамент Синода, где 
на руководящих должностях находились светские чиновники, и любое, 
даже незначительное отклонение от государственного курса трактова-
лось бюрократической машиной как нелояльность власти. Следствием 
чего начинает происходить процесс отсеивания епископов в пользу та-
ких деятелей, как ар хи епи скоп Феофан (Прокопович), поддерживаю-
щих интересы бюрократов.

45 Сулоцкий А., прот. Жизнь святителя Филофея, митрополита Сибирского и Тобольского, 
просветителя сибирских инородцев. Шамордино: Типография Казанской Амвросиевской 
женской Пустыни, 1915. С. 24–27.

46  Знаменский П. В. Духовные школы в России до реформы 1808 года. С. 24–25.
47 Ключевской В. О. Русская история. Полный курс лекций. Т. 3. Минск. 2002. С. 189.
48 ПСЗ-1 Т. 7. № 4919. С. 673–674.



154 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

Но всё же нужно обозначить, что в период с 1725 по 1730 год все 
иерархи, участвующие в реформировании духовного образования, ис-
пытывали серьёзную нестабильность. Никто из сторон — от радикаль-
ных реформаторов до сторонников мягких преобразований — не имел 
прямого взаимодействия ни с императрицей, ни с какими-либо госу-
дарственными учреждениями. Поэтому данный пятилетний период де-
монстрирует просадку в процессе появления новых духовных учебных 
учреждений в России. Из этого можно сделать вывод, что для благопри-
ятного развития образовательных реформ важна не только грамотная 
подборка иерархов-исполнителей, но и искренний интерес главы го-
сударства к развитию образовательной сферы.

При Анне Иоанновне правительство всерьёз обратило внимание 
на проблему народных суеверий, возникшую из-за большого процента 
сельского населения, которое не прошло через школы. Выходом из этой 
ситуации стало духовное образование на приходах, которое по её воле 
начинают развивать церковные иерархи. Также церковная проповедь 
архиереев в это время приобретает цель искоренить поводы к суеве-
рию, объяснить ошибочность этого49.

Из указа императрицы № 7660 от 21 сентября 1738 года мы видим 
нужду государства в образованном духовенстве, способном обучать на-
род государства Российского50. Но всё же это желание обосновывается 
протестантским духом, согласно которому духовное образование ста-
нет их орудием для создания государственного благоустройства в их 
понимании51. Поэтому реформы, которые будут проводить церковные 
иерархи в её правление, будут ориентированы на усиление духовно-
го образования, но с системой построения обучения, которую устра-
ивал архиепископ Феофан (Прокопович) в Духовном регламенте52. 
Этот манифест как раз начинает полноценно реализовываться именно 
при Анне Иоанновне с 1737 года53. Причём указ № 7364 от 7 сентября 
требовал от архиереев епархий поднять уровень духовного образова-
ния на ступень выше, чем это было при Петре I54. В её правление было 
открыто 16 семинарий, но это было возможно благодаря ставке Петра I 

49   Силуан (Туманов), игум. Русская Православная Церковь в правление императрицы Анны 
Иоанновны. С. 23. 

50 ПСЗ-1. Т. 10. № 7660. С. 619–623.
51 Титлинов Б. В. Правительство императрицы Анны Иоанновны в его отношениях к делам 

Православной Церкви. Вильна, 1905. С. 371–373.
52 Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. С. 124–127.
53 Титлинов Б. В. Правительство императрицы Анны Иоанновны… С. 374–377.
54 ПСЗ-1. Т. 6. № 7364. С. 257–258.



155ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

на поставление в епархии иерархов малороссов,55 которые к этому мо-
менты начали реализовывать заложенный в них потенциал.

В целом период правления Анны Иоанновны оказал очень сильное 
влияние на деятельность высшего духовенства в деле устроения обра-
зования. Образование для духовенства, на которое обращал внимание 
ещё Пётр I, наконец начинает развиваться, хоть и под влиянием про-
тестантских веяний. Работа по внедрению доступного и бесплатного 
образования, предоставляемого на приходах, получает государствен-
ную поддержку — этим власть пытается побороть народное невеже-
ство, выплёскивающееся в различные суеверия. Однако, как и прежде, 
из-за людей, находящихся у государственной власти, Церковь во мно-
гих аспектах лишена той свободы, которая была необходима для пол-
ноценного построения просветительской деятельности.

Елизаветой Петровной был инициирован процесс передачи исклю-
чительных привилегий в сфере образования от духовенства к светско-
му классу. Тем самым во время её правления государство начало фор-
мировать отдельные академические стремления к распространению 
научного знания, и Церковь в этом случае в некоторой мере вступила 
в конкурентную борьбу56. Также правовое регулирование в определён-
ной мере способствовало снижению влияния иностранных чиновников 
на церковные дела и ознаменовало стремление к более выраженному 
православному курсу в области церковного образования. Была снята 
цензура на труды против протестантизма, в связи с чем были освобож-
дены многие иерархи, попавшие под репрессии, инициированные ар-
хиепископом Феофаном (Прокоповичем).

Время правления Елизаветы Петровны стало завершением боль-
шого периода, начавшегося при Петре I, от того времени, когда иерар-
хи Церкви являлись единственными носителями Просвещения в Рос-
сии, до его перехода к светским деятелям. Императрица во многом 
стала преемницей петровских идей, но с индивидуальным подходом, 
который стал переходным к новому типу взгляда правителя на церков-
ную деятельность иерархов. Она сумела плавно перехватить замысел, 
заложенный Петром в его изначальной форме, но перенаправить его 
в уже изменившийся взгляд государственного видения данного вопро-
са в сугубо православном духе.

Протестантский уклон, присутствовавший со времён Петра I, теря-
ет прямую поддержку, открывая большие возможности для сборников 

55 Цыпин В., прот. Анна Иоанновна // ПЭ. 2008. Т. 2. С. 460.
56 Костомаров Н. И. Русская история в жизнеописаниях её главнейших деятелей. С. 1129–1133.



156 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

митрополита Стефана (Яворского). При Елизавете епископату было про-
ще продолжать развитие уже имеющихся семинарий, например, Нов-
городской, а также открываются новые в Воронеже, Черкасске, Ярос-
лавле, Переславле-Залесском, Владимире. Таким образом, к воцарению 
Екатерины II малороссийский епископат сумел организовать 26 учеб-
ных заведений нового уровня57.

При Екатерине II произойдёт пересмотр первенствующего положе-
ния малороссийского епископата, поскольку она введёт политику, на-
правленную на унификацию и русификацию духовного образования. 
К моменту её прихода к власти вызванные Петром I малороссийские 
иерархи смогли создать достаточное число образовательных учрежде-
ний, тем самым утолив кадровый голод по всей России. Благодаря это-
му возросшее число образованных великороссов было готово заменить 
малороссов на занимаемых ими должностях. Также переход от мало-
российского присутствия обосновывался отходом от латинского вли-
яния в пользу уже собственной модели58. И здесь на смену малорос-
сам — архиепископу Феофану (Прокоповичу) и митрополиту Стефану 
(Яворскому) — придут новые реформаторы великоросского происхож-
дения: митрополиты Платон (Левшин) и Гавриил (Петров).

Подводя итог, государственное регулирование в первой половине 
XVIII века оказало определяющее влияние на развитие духовного об-
разования в России. Пётр I, законодательно оформив подчинение цер-
ковной власти государству, установил жёсткий контроль над развити-
ем духовного образования, сделав его инструментом для обеспечения 
государственных нужд. Исполнителями, ответственными за оформ-
ление образовательной системы Церкви согласно положениям Духов-
ного регламента, стали преимущественно представители малороссий-
ского епископата. Именно им была отдана ключевая роль в развитии 
сферы Просвещения согласно петровскому видению. Они адаптиро-
вали великороссийскую систему образования под Киево-Могилян-
скую модель. Митрополит Стефан стал одной из центральных фигур 
переходного периода. Стремясь сохранить традиционные православ-
ные подходы в обучении, он организовал оппозицию кардинальным 
изменениям протестантского толка. Архиепископ Феофан, напротив, 
будучи одним из главных идеологов церковной реформы совместно 

57 Знаменский П. В. Духовные школы в России до реформы 1808 года. С. 615.
58 Фефелова О. А. «Малороссийское влияние на великорусскую церковную жизнь» К. В. Хар-

ламповича и история Русской Православной Церкви в Сибири в XVIII веке // Вестник 
ТГПУ (TSPU Bulletin). 2011. № 11 (113). С. 69–72.



157ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

с Петром I, сформулировал основные принципы новой образователь-
ной политики в Духовном регламенте. Святитель Дмитрий внёс зна-
чительный вклад в развитие духовного образования, заложив основы 
систематического обучения священнослужителей и предопределив его 
развитие на десятилетия вперёд. Святитель Филофей (Лещинский) внёс 
существенный вклад в формирование сибирской модели образования, 
эффективной в суровых условиях региона. Инициированные Петром 
реформы продолжали осуществляться и при его преемниках, хотя их 
вклад был менее значимым в глобальном смысле, поскольку благода-
ря грамотно выстроенной системе регламентов и активному участию 
малороссийских епископов реформа Петра могла развиваться инерци-
онно. Таким образом, Русская Православная Церковь, благодаря госу-
дарственным направлениям и плодотворной работе малороссийских 
иерархов, кардинально изменила духовно-образовательную модель, 
что в итоге определило её дальнейшее развитие.

Библиография

Андреев А. Н. Православно-протестантские отношения в России в XVIII веке // Вопросы 
истории. 2012. № 8. С. 83–95.

Верховский П. В. Учреждение Духовной Коллегии и Духовный Регламент. К вопросу об от-
ношении Церкви и государства в России. Исследование в области истории русскаго 
церковнаго права. Т. 1. Ростов–на–Дону: Типография М. И. Гузмана, 1916.

Евгений (Болховитинов), митр. Стефан Яворский // Словарь исторический о бывших в Рос-
сии писателях духовного чина греко–российской церкви. Т. 1. СПб.: Типография 
Ивана Глазунова, 1827. С. 251–254.

Знаменский П. В. Духовные школы в России до реформы 1808 года. Казань: Типография 
Императорского Университета, 1881.

Знаменский П. В. Руководство к русской церковной истории. Казань, 1876.

Зызыкин М. В. Патриарх Никон. Его государственные и канонические идеи. М.: Издатель-
ство «Директ–Медиа», 2019. 

История Русской Церкви от учреждения до восстановления Патриаршества в Москве 
(1589–1917 гг.) / Под ред. Т. Ю. Тимофеева. М.: РОССПЭН, 2015.

Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви. Т. 2. М.: Издательство «Директ–Ме-
диа», 2020. 

Ключевской В. О. Русская история. Полный курс лекций. Т. 3. Минск: «Издательство АСТ». 2002. 

Колпак Е. П., Столбовая М. В. Эволюция системы образования в России (IX–XIX вв.): учеб. 
пособие. Казань: Издательство «Бук», 2019. 

Колпаков Г. А. Первые периоды ярославского просвещения. Ярославль: Ярославский го-
сударственный педагогический университет имени К. Д. Ушинского, 1995.



158 ЯРОСЛАВ СЕРГЕЕВИЧ ТЮРИН

Костомаров Н. И. Русская история в жизнеописаниях её главнейших деятелей. Т. 3. СПб.: 
Типография М. М. Стасюлкевича, 1876.

Митрофанов И. И. Становление духовного образования в России в XVIII — первой поло-
вине XIX вв. по материалам рязанской губернии // Рязанский богословский вест-
ник. 2012. № 1. С. 58–80.

Нильский И. Ф. Речь по поводу рассуждений о нуждах единоверия // ХЧ. 1874. № 1. С. 301–303.

Овчинников В. А. История Русской Православной Церкви в Западной Сибири в конце 
XVI — начале XX вв. Кемерово: Кемеровский государственный университет, 2013.

ПСЗ. Т. 4. СПб. 1830; Т. 10. СПб. 1830.

Попов Л. В., Розов Н. Х. Предтеча высшего образования в России // Высшее образование 
в России. 2013. № 1. С. 135–141.

Попов М. С. Святитель Дмитрий Ростовский и его труды. СПб.: Типография М. И. Фро-
ловой, 1910.

Родион (Ларионов), иером. Материальная база Славяно-греко-латинской академии в пер-
вой половине XVIII века как важный фактор развития высшего образования в Рос-
сии // БВ. № 11–12 (юбилейный выпуск, посвященный 325-летию Славяно-гре-
ко-латинской академии), 2010. С. 178–222.

Самойловский А. Л. Русская Православная Церковь в эпоху реформ Петра Великого // На-
ука. Общество. Оборона. 2020. Т. 8, № 4. С. 23–43.

Силуан (Туманов), игум. Русская Православная Церковь в правление императрицы Анны 
Иоанновны. 

Смирнов С., прот. История Московской Славяно-греко-латинской академии. М.: В ти-
пографии В. Готье, 1855.

Смолич И. К. История Русской Церкви (1700–1917 гг.). М.: Издательство Спасо–Преобра-
женского Валаамского монастыря, 1996. 

Стефан (Яворский), митр. Камень веры. Православныя Церкве стена непоколебимая 
и утвержденіе и духовное созиданіе. Претыкающимся же въ камень претыканія, 
и соблазнъ, и наботаніе и ненаправленіе. М.: Синодальная типография, 1749.

Сулоцкий А., прот. Жизнь святителя Филофея, митрополита Сибирского и Тобольского, 
просветителя сибирских инородцев. Шамордино: Типография Казанской Амвро-
сиевской женской Пустыни, 1915.

Сухова Н. Ю. Высшая духовная школа. Проблемы и реформы. Вторая половина XIX века. 
М.: Издательство ПСТГУ, 2012.

Тальберг Н. Д. История Русской Церкви. М.: Издательство Сретенского монастыря, 1997. 

Титлинов Б. В. Правительство императрицы Анны Иоанновны в его отношениях к делам 
Православной Церкви. Вильна: Типография «Русский Почин», 1905.

Толстой Ю. Списки архиереев и архиерейских кафедр иерархии всероссийской со вре-
мени учреждения Святейшего Правительствующего Синода. (1721–1871). СПб.: 
Синодальная типография, 1872.

Устрялов Н. Г. История царствования Петра Великого. Т. 3. СПб.: Типография II–го Отде-
ления Собственная Его Императорского Величества Канцелярии, 1858. 



159ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЯ В РОССИИ ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЫ X V I I IbВЕКА

Фёдоров В. А. Русская Православная Церковь и государство. Синодальный период 1700–
1917 гг. М.: Издательство НП ИД «Русская панорама», 2003.

Феофан (Прокопович), архиеп. Духовный регламент. М.: Синодальная типография, 1804.

Фефелова О. А. «Малороссийское влияние на великорусскую церковную жизнь» К. В. Хар-
ламповича и история Русской Православной Церкви в Сибири в XVIII веке // Вест-
ник ТГПУ (TSPU Bulletin). 2011. № 11 (113). С. 69–72.

Филофей (Лещинский), свят. митр. Челобитная митрополита сибирского и тобольского, 
Филофея Лещинского, Петру Великому и ответ сего государя на неё. Омск, 1863.

Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. М.: Институт русской цивилизации, 2009.

Харлампович К. В. Западнорусские православные школы XVI и начала XVII века, отно-
шение их к инославным, религиозное обучение в них и заслуги их в деле защи-
ты православной веры и церкви. Казань: Типолитография Императорского Уни-
верситета, 1898.

Харлампович К. В. Малороссийское влияние на великорусскую церковную жизнь. Т. 1. 
Казань: Издание книжного магазина М. А. Голубева. 1914. 

Цыпин В., прот. Анна Иоанновна // Православная энциклопедия. «Церковно–научный 
центр». 2008. Т. 2. С. 458–461.

Цыпин В., прот. История Русской Церкви (Синодальный период). Сергиев Посад: Типо-
графия СТСЛ, 2004. 

Чистович И. А. Феофан Прокопович и его время. СПб.: Типография Императорской Ака-
демии наук, 1868.

Шляпкин И. Святой Димитрий Ростовский и его время (1651–1709 г.). СПб.: Историко-фи-
лологический факультет императорского университета, 1891.

Шульгин В. С. Очерки русской культуры XVIII века. М.: Издательство Московского уни-
верситета, 1987.



ОТДЕЛ III. ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ 
ИСТОЧНИКИ

ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ 
И ДАМИАНА В СТАРЫХ 
ПАНЕХ

Дмитрий Владимирович Лобанов 

сотрудник храма Космы  и Дамиана в Старых Панех

109012 Москва, Старопанский переулок, 4, стр. 2

Храм святых бессребренников Космы и Дамиана в Старых Панех

kdn.podvorje@yandex.ru

Для цитирования: Лобанов Д. В. История храма Космы и Дамиана в Старых Панех // Церков-
ный историк. 2025. № 2 (20). С. 160–174. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.010

Аннотация УДК 2-523.45
Статья посвящена истории церкви Космы и Дамиана в Старых Панех — одного из самых 
древних сохранившихся храмов Москвы. С историей храма были связаны представители 
таких известных родов в истории России как Годуновы, Шеины, князья Голицыны. В ста-
тье предпринята попытка рассмотреть подробно и последовательно историю храма с пер-
вого его упоминания в 1475 г. до настоящего времени. С привлечением как опублико-
ванных, так и архивных источников, некоторые из которых впервые вводятся в научный 
оборот, дается целый ряд уточнений по истории храма, его формирования, перестройки 
в 1803 г. Отдельно в статье рассматриваются: история храмовых приделов, утраченного 
церковного кладбища, особенности формирования прихода, пожара Москвы во время 
Отечественной войны 1812 г., оставившего свой след в истории храма, организованного 
при храме хора чернорабочих. Показана также связь с храмом группы молодых людей, 
объединившихся в особую духовную общину-семью во главе с В. П. Савельевым (1899–
1977), впоследствии архимандритом Сергием. Говорится о трех домах, принадлежавших 
церкви Космы и Дамиана и обстоятельствах закрытия храма. 

Ключевые слова: храм, придел, Годунов, Шеины, Голицыны, Акишевы, Лачинов, Вигилев, кладбище, 
протоиерей Иоанн Пахорский, протоиерей Петр Архангельский, архимандрит Сергий (Савельев). 



161ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

History of the Church of Cosmas and Damian in the Old 
Pany

Dmitry V. Lobanov
employee of the Church of Cosmas and Damian in the Old Pany
109012, Moscow, Russia, 4-2, Side-street Staropansky
kdn.podvorje@yandex.ru

For citation: Lobanov, Dmitry V. “History of the Church of Cosmas and Damian in the Old 
Pany”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 160–174 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.010

Abstract. The article deals with the history of the Church of Cosmas and Damian in the Old 
Pany, one of the oldest preserved churches in Moscow. The history of the temple is linked with fa-
mous and notable families in the history of Russia such as Godunovs, Sheins, and Princes Golitsyn. 
The article attempts to look into in detail and consistently the history of the church from its first 
mention in 1475 to the present. The published as well as archival sources, some of which are being 
introduced into scientific circulation for the first time, allow to add a number of details to the his-
tory of the church, its formation and reconstruction in 1803. The article focuses on the side-al-
tars of the church, its lost and forgotten cemetery. The connection of a group of young people 
with the temple is also shown with, who united in a special spiritual community-the family head-
ed by V. P. Savelyev (1899–1977), later Archimandrite Sergius. It draws attention to the marks left 
in the history of the church by the Great fire of Moscow in 1812, describes three houses belonged 
to the temple and gives details of the closure of the church of Cosmas and Damian.

Keywords: Church, side-altar, Godunov, Sheins, Golitsyns, Akishevs, Lachinov, Vigilev, ceme-
tery, Archpriest Ioann Pakhorsky, Archpriest Peter Arkhangelsky, Archimandrite Sergius (Saveliev).



162 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

Церковь Космы и Дамиана в Старых Панех — один из самых древ-
них сохранившихся храмов Москвы. Название связано с древ-
ним урочищем «Старые паны» и Панским двором. На Панском 
дворе торговали выходцы из Польши, Литвы и, возможно, 

Смоленска (отсюда первоначальное название Старопанского переул-
ка — Смоленский). Название же «в Панех» впервые появляется в бла-
гословенной грамоте на постройку придельной церкви Иоанна Злато-
уста от 22 марта 1641 г.1

Первое упоминание о деревянном храме Космы и Дамиана отно-
сится к 1475 г. 4 октября 1475 г. случился пожар: «загореся внутри же 
града близ Никольских ворот в 5 час дни, меж Введения и Козмы и Да-
мияна, и выгоре мало не весь град»2. Иногда ошибочно первое упоми-
нание о храме относят к пожару 23 мая 1462 г.3. Но здесь имелся ввиду 
другой храм — церковь святых бессеребренников и чудотворцев Кос-
мы и Дамиана на Остром конце4. Деревянная церковь Космы и Дами-
ана сгорела в пожаре 24 августа 1564 г.5.

В последней четверти XVI в. рядом с церковью находился двор 
боярина Степана Васильевича Годунова (ум. 1603). Двор был отмечен 
на Большом Петровом чертеже под № 19, среди частных усадеб, заслу-
живающих особого внимания по мнению составителя чертежа6. Можно 
предположить, что двор был построен в 1580-е гг. Именно в это время, 
26 апреля 1587 г., С. В. Годунов получает кредит в 200 р. на московском 
подворье Иосифо-Волоколамского монастыря7. В это же время была по-
строена первая каменная церковь Космы Дамиана с приделом св. Фео-
до ра Стратилата и мученицы Ирины. На него, как на самый древний 
придел храма, указывают сотрудники Церковного отдела Комиссии 
по охране памятников искусства и старины, производившие осмотр хра-
ма Космы и Дамиана 11 декабря 1919 г.8 К сожалению, о существовании 

1 Холмогоров В. И. Материалы для истории, археологии и статистики московских церквей, 
собранные из книг и дел преждебывших патриарших приказов В. И. и Г. И. Холмогоро-
выми, при руководстве И. Е. Забелина. Ч. 1. М., 1884. Стб. 383. 

2 Карамзин Н. М. История государства Российского в 12-ти томах. Т. VI. М., 1999. С. 332–333. 
3 ПCРЛ. Т. 8. Продолжение летописи по Воскресенскому списку. СПб., 1859. С. 154. 
4 Скворцов Н. А. Уничтоженные в Московском Китай-Городе церкви. М., 1895. С. 40–41. 
5 ПСРЛ. Т. 13. Вторая половина. Дополнения к Никоновской летописи. Так называемая Цар-

ственная книга. СПб., 1906. С. 386. 
6 Щенкова О. П., Щенков А. С. Московский центр в Китай-городе XVI–XVII вв. М., 2016. С. 71. 
7 Усачев А. С. «Социальное приданое» дочери Малюты Скуратова: Б. Ф. Годунов и Иосифо-Во-

локоламский монастырь // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2023. № 3. С. 76–77. 
8 ЦГАМ. Ф. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 102. 



163ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

этого придела известно только по ружной книге 1677 г., где указывается, 
что в 1624/1625 гг. (7133 г.) руга выдавалась также «в предел чюдотвор-
ца Феодора Стратилата и Христовы мученицы Ирины». Причт же храма 
состоял из двух священников (одному шло годовой руги «4 рубли 16 ал-
тын 4 денги»; другому, служившему, как мы предполагаем, в приделе 
св. Феодора Стратилата и мученицы Ирины, шло годовой руги «2 рубли 
25 алтын 5 денег»), дьякона, дьячка и пономаря9. Как выглядела церковь 
в это время сказать сложно, но на картах рубежа XVI–XVII вв. (Боль-
шой Петров чертеж, 1597–1599; Сигизмундов план, 1610) можно уви-
деть на месте церкви Космы и Дамиана трехглавую церковь10. Нет ни-
каких сомнений, что в постройке придела принимал непосредственное 
участие боярин Степан Васильевич Годунов. 

Первое упоминание названия церкви Космы и Дамиана по Успен-
скому приделу есть в записи ладанных книг от 14 августа 1619 г. (7127 г.)11. 
Архитектор Д. П. Сухов, реставрировавший храм Космы и Дамиана 
в 1926–1928 гг., предположил, что Успенский придел был расположен 
на месте разобранной придельной церкви Иоанна Златоуста12. Однако, 
осматривавшая храм 11 декабря 1919 г. комиссия Церковного отдела 
по охране памятников искусства и старины при Моссовете отметила, 
что придельный храм Иоанна Златоуста был построен на левой, север-
ной стороне храма, в отличии от приделов Святителя Николая и Похва-
лы Богородицы, построенных с правой, южной стороны храма13. Не ви-
дим мы церкви Иоанна Златоуста с южной стороны храма, на месте 
будущего Успенского придела, и на плане 1770-х гг. (к этому времени 
приделы Святителя Николая и Похвалы Богородицы были упраздне-
ны)14. Учитывая вышесказанное, можно предположить, что Успенский 
придел и придел Космы и Дамиана находились в одном объёме хра-
ма, один над алтарем другого. При этом Успенский придел был глав-
ным в храме15.

9 Дополнение к актам историческим. Т. 9. СПб., 1873. С. 320. 
10 Памятник истории и архитектуры XVI–XX вв. Церковь святых бессеребренников Космы 

и Дамиана в Старых Панех. М., 2013. С. 10–13. 
11 Павлович Г. А. Храмы средневековой Москвы по записям ладанных книг (Опыт справоч-

ника-указателя) // Сакральная топография средневекового города / Ред-сост. А. Л. Бата-
лов, Л. А. Беляев. Т. 1. М., 1998. С. 162. 

12 ЦГАМ. Ф. Р-1. Оп. 1. Д. 180. Л. 33. 
13 ЦГАМ. Ф. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 102. 
14 Яковлев И. В. Игнатьева Е. Г. Историко-архивная справка по владению церкви Косьмы 

и Дамиана в Старых Панех (Старопанский д. 4 стр. 2). М., 1996. С. 6. 
15 Древняя российская вивлиофика. Ч. XI. М., 1789. Стб. 284. 



164 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

С именем боярина Михаила Борисовича Шеина (ум. 1634) связа-
на постройка придела Святителя Николая Чудотворца, расположенного 
с южной стороны храма. В 1626 г. он становится владельцем московско-
го двора Годуновых. В приделе был свой особый причт16. Однако, пер-
вое упоминание придела относится к 1 декабря 1617 г.)17. В это время 
М. Б. Шеин был еще в плену у поляков. Возможно, в дальнейшем он пе-
рестроил уже существующий придел Святителя Николая. К концу XVII в. 
придел Святителя Николая перестал существовать. О нем нет упомина-
ния в переписной книге 1702 г. А к 1731 г. от придела осталась весьма 
ветхая пустая каменная палатка, расположенная за пустым же к этому 
времени приделом Похвалы Богородицы18. 

Во второй четверти XVII в. в церкви появляется придел Похвалы Бо-
городицы. Первое упоминание придела, или как тогда писали — придель-
ной церкви Похвалы Богородицы относится к 7139 и 7140 гг. (1630/1631 
и 1631/1632). Строит придельную церковь Похвалы Богородицы дьяк При-
каза Казенного двора Булгак Милованов (ум. 1632) (его двор располагал-
ся в переулке напротив церкви). Придел находился за церковью Космы 
и Дамиана «по правую сторону», пристроенный к стене церкви (из церк-
ви в придел шел особый ход). В приделе был тоже особый причт. В конце 
XVII в. причт содержался на деньги боярина Алексея Петровича Салты-
кова (ум. 1726). С 1716 г. придел оказывается на попечении князей Голи-
цыных — княгини Марии Фёдоровны Голицыной (1651–1723) и ее сына 
князя Сергея Борисовича Голицына (1687–1758)19. Князь С. Б. Голицын по-
купает двор на противоположной от церкви стороне Козмодемьянского 
переулка у наследников судьи Разрядного приказа В. Г. Семенова, с це-
лью устройства в приделе Похвалы Богородицы домовой церкви для сво-
ей матери20. Здесь нужно отметить, что в это время придел получает дру-
гое название — по Казанской иконе Божией Матери, продолжая при этом 
по приходским книгам писаться как особый придел Похвалы Богородицы21. 
Согласно именному императорскому указу и постановлению Св. Синода 

16 Холмогоров В. И. Материалы для истории, хронологии и статистики. Стб. 379–381. 
17 Павлович Г. А. Храмы средневековой Москвы. С. 158. 
18 Холмогоров В. И. Материалы для истории, хронологии и статистики. Стб. 380–382. 
19 Там же. Стб. 380–382. 
20 Лукашевич В. Ю. Неизвестные голицынские владения в Китай-городе // Хозяева и гости 

усадьбы Вяземы и Захарово. Материалы научной конференции Государственного исто-
рико-литературного музея-заповедника А. С. Пушкина. 25–26 января 2020. Большие Вя-
земы, 2020. С. 285, 295. 

21 Описание документов и дел, хранящихся в архиве Святейшего Правительственного Си-
нода. Т. 2. СПб., 1879. D III. 



165ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

от 12 апреля 1722 г. «О позволении иметь домовые церкви токмо по край-
ней нужде; об исчислении приходских церквей в Москве и уничтожении 
излишних» службы в приделе упраздняются22. Церковную утварь Голи-
цыны из придела взяли к себе. Княгиня М. Ф. Голицына умерла в 1723 г., 
и после приговора Святейшего Синода о распечатывании домовых церк-
вей от 13 октября 1725 г., службы в приделе не возобновлялись. А к 1739 г. 
в приделе за ветхостью служить было уже невозможно23. 

В 1641 г. с левой стороны церкви Космы и Дамиана была построе-
на по обету московским купцом Михаилом Ерофеевым (гость в 1649 г.) 
придельная церковь Иоанна Златоуста. Причт, как и в других приделах, 
был особый. После его смерти придельная церковь содержалась гостя-
ми Акишевыми, имевшими двор в приходе церкви Космы и Дамиана. 
В 1713 г. гость Дмитрий Дмитриевич Акишев, внук гостя Михаила Еро-
феева, поновлял в ней престол и пол24. К марту 1746 г. все части обшир-
ного двора гостя Д. Д. Акишева, выходящего в Большой Черкасский пе-
реулок, были проданы его потомками Василию Васильевичу Нарышкину 
(1712–1779)25. После В. В. Нарышкина в 1749 г. двор переходит к подпол-
ковнику Ивану Петровичу Роговскому. Придел Иоанна Златоуста в этот 
период в документах значится как церковь «при доме подполковника 
Ивана Петровича Роговского»26. 8 апреля 1755 г. двор Акишевых поку-
пает генерал-майор Александр Петрович Лачинов (ум. 1784), который 
почти на 30 лет становится ктитором и содержателем домового храма27. 
По описанию в клировой ведомости за 1779 г. домовая церковь Иоанна 
Златоуста значится «каменной в твердости», пятиглавой28. После смер-
ти А. П. Лачинова по указу Московской Духовной Консистории от 1 мая 
1784 г. было велено домовую церковь Иоанна Златоуста считать при-
дельной к церкви Космы и Дамиана в Панех29. 

22 Полное собрание постановлений и распоряжений по ведомству православного верои-
споведования Российской империи. Т. 2 (1722 г.). СПб., 1877. № 533. С. 177. 

23 Холмогоров В. И. Материалы для истории, хронологии и статистики. Стб. 381. 
24 ЦГАМ. Ф. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 102; Холмогоров В. И. Материалы для истории, археоло-

гии и статистики московских церквей… Ч. 1. М., 1884. Стб. 383–384.
25 Москва. Актовые книги XVIII столетия. Т. 7. М., 1897. С. 17, 43, 69. 
26 Москва. Актовые книги XVIII столетия. Т. 7. М., 1897. С. 17, 43, 69, 249; Скворцов Н. А. Ма-

териалы по Москве и Московской епархии за XVIII век. Выпуск 1. М., 1911. С. 86. 
27 Москва. Актовые книги XVIII столетия. Т. 8. М., 1898. С. 311; Древняя российская вивлио-

фика. С. 284. 
28 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 744. Д. 1512. Л. 4 об. 
29 Розанов Н. П. История Московского епархиального управления со времени учреждения 

Св. Синода (1721–1821). Ч. 3. Кн. 1. М., 1870. С. 12–13. 



166 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

В последней четверти XVII в. двор рядом с церковью наследует 
правнук М. Б. Шеина — ближний боярин Алексей Семенович Шеин 
(1652–1700). Тогда же была построена еще одна придельная цер-
ковь — «Воскресения Христова на дворе боярина Шеина». Интерес-
но, что до пожара 1688 г. какое-то время храм Космы и Дамиана на-
зывался по этому приделу — «Воскресения Христова, что в Старых 
Панех с приделом Космы и Дамиана»30. После смерти вдовы и сына 
А. С. Шеина двор был взят в казну и передан царем Петром I своей 
жене Екатерине Алексеевне. В это время в приделе Воскресения Хри-
стова был также особый причт31. 3 января 1723 г. церковь была за-
печатана, согласно именному императорскому указу и постановле-
нию Св. Синода от 12 апреля 1722 г. В Троицком пожаре 1737 г. она 
вся выгорела и была разобрана32.

В первой половине XVII в. старое церковное кладбище находилось 
у церкви Космы и Дамиана. К 7165 г. (1656/1657) на кладбище уже было 
тесно, поэтому по указу царя Алексея Михайловича кладбище было ре-
шено расширить и взять под новые места дворы диакона, просвирницы 
и пономаря, а им «жить на попове дворе с попом вместе» на противопо-
ложной стороне переулка33. В середине XVIII в. на кладбище при церкви 
Космы и Дамиана были похоронены родители митрополита Санкт-Петер-
бургского Гавриила (Петрова) (1730–1801) и архиепископа Тобольского 
и Сибирского Варлаама (Петрова) (1728–1802) — синодальный иподиакон 
Петр Федоров и его жена Параскева Семенова (около 1758 г. они исчеза-
ют из исповедных ведомостей своей приходской церкви Ильи Пророка 
на Новгородском подворье)34. В конце XIX в. при составлении «Надгроб-
ной летописи Москвы» А. А. Мартынов обратил внимание на белокамен-
ную плиту с надписью, расположенную на северной наружной стене хра-
ма: «1723 года Апреля 3 дня преставися раб Божий Иоанн Семенов сын 
Каратаев и погребен против сих дверей, а жития его было 75 лет»35. Однако, 

30 Хавский П. В. Семисотлетие Москвы 1147–1847, или Указатель источников ее топогра-
фии и истории за семь веков. М., 1847. С. 22. 

31 Описание документов и дел. D III. 
32 Скворцов Н. А. Уничтоженные в Московском Китай-Городе церкви. С. 18. 
33 Холмогоров В. И. Материалы для истории, археологии и статистики московских церквей, 

собранные из книг и дел преждебывших патриарших приказов В. И. и Г. И. Холмогоро-
выми, при руководстве И. Е. Забелина. Ч. 2. М., 1891. Стб. 15. 

34 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 747. Д. 267. Л. 57 об.; Макарий (Миролюбов), архимандрит. Сказание 
о жизни и трудах преосвященного Гавриила, митрополита Новгородского и Санктпетер-
бургского. СПб., 1857. С. 4. 

35 Мартынов А. А. Надгробная летопись Москвы // Русский архив. 1895. № 8. С. 522. 



167ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

год смерти был указан неверно — при натурном исследовании плиты уда-
лось его уточнить — 1743 год. 

В следствии перевода причта храма «на попов двор» из-за тес-
ноты в клире храма вместе со священником остались только диакон 
и дьячок. После утверждения новых церковных штатов в 1778 г. в хра-
ме после долгого перерыва вновь появился пономарь36. В 1784 г. после 
смерти диакона Петра Яковлева было решено «при оной церкви друго-
му диакону не быть», а диаконскую каменную палатку, где он жил, от-
дать пономарю Петру Иванову37. Вновь диаконская вакансия была от-
крыта 26 февраля 1815 г.38 

В 1722 г. в приходе церкви Космы и Дамиана было 6 дворов39. 
К 1748 г. в приход входило уже 10 дворов, включая Вологодское под-
ворье (в 1771 г. их число сократилось до 8)40. В 1771 г. в Москве разра-
зилась чума, унесшая жизни многих москвичей. Среди них оказался 
и священник Ильинской церкви на Новгородском подворье Иоанн Пет-
ров, после чего храм был «опечатан». Московская духовная консисто-
рия приняла решение, по которому «удобно» было приписать 39 дво-
ров Ильинского прихода, включая Новгородское, Казанское и Троицкое 
подворья, к 8 дворам церкви Космы и Дамиана в Старых Панех41. В это 
время Ильинская церковь с причтом была приписана к приходу церк-
ви Космы и Дамиана. В 1784 г. Ильинский храм перешел в ведомство 
митрополита Новгородского Гавриила (Петрова)42. 

К концу XVIII в. храм обветшал. 24 октября 1800 г. московский ми-
трополит Платон (Левшин) в ответ на прошение настоятеля церкви свя-
щенника Иоанна Семеновича Пахорского и прихожан дал разрешение 
его перестроить, а именно «вновь пристроить на погосте придельную 
церковь» (вновь выстроенный придел Космы и Дамиана). Придел Иоан-
на Златоуста должен был быть разобран. При церкви строилась новая 
каменная колокольня, примыкающая к западному фасаду43. Храм был 
перестроен в стиле классицизма, главный вход был оформлен в виде че-
тырехколонного портика. Новая часть храма — придел Космы и Дамиана 

36 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 744. Д. 1512. Л. 3 об. 
37 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 752. Д. 2863. Л. 15 — 15 об.
38 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 744. Д. 1651. Л. 80. 
39 Хавский П. В. Семисотлетие Москвы. С. 21. 
40 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 747. Д. 142. Л. 99–105. 
41 Скворцов Н. А. Материалы по Москве и Московской епархии за XVIII век. Кн. 2. М., 1914. 

С. 61. 
42 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 746. Д. 489. Л. 787 об. 
43 ЦГАМ. Ф. 105. Оп. 1. Д. 723. Л. 1, 2 об. 



168 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

и трапезная были построены на месте старого погоста. При постройке 
колокольни дополнительно использовались материалы разобранной 
в 1802 г. церкви Жен-Мироносиц на Никольском крестце44. 

25 февраля 1804 г. священник Иоанн Пахорский с «приходскими 
людьми» обратился с прошением о восстановлении в церкви Космы и Да-
миана придела Святителя Иоанна Златоуста. Его устроили над Успен-
ским приделом. Для восстановленного придела иконы и утварь были 
взяты из ранее упраздненного одноименного придела45. Священнос-
лужители в этот новый верхний придел поднимались по крутой лест-
нице, а прихожане слушали службу, стоя внизу. В 1878 г., после устрой-
ства нового иконостаса, придел Иоанна Златоуста был упразднен46.

Отечественная война 1812 г. оставила свой след в истории храма 
Космы и Дамиана. Настоятель храма священник Иоанн Пахорский вые-
хал из Москвы в день вступления наполеоновских войск в Москву 2 сен-
тября (14 по новому стилю) 1812 г.47. Все его имущество погибло в по-
жаре 1812 г.48. Церковный трехэтажный каменный дом с пристройкой 
обгорел во время пожара. Все приходские дворы сгорели полностью49. 
Отцом Иоанном были спасены серебряные ризы с икон, лучшие сосуды 
и облачения, кадила. Они были зарыты в земле недалеко от церкви. Ан-
тиминс уцелел только на престоле придела Святителя Иоанна Златоуста, 
антиминсы на других престолах были утрачены. Иконостасы сохрани-
лись в целости. Стропила «на трапезных» во всех приделах сгорели (вос-
становлены позднее церковным старостой купцом И. М. Шориным)50.

В 1838 г. зимний придел Космы и Дамиана был соединен общей 
трапезной с приделом Успения Пресвятой Богородицы51. Были возоб-
новлены: 1853 г. — придел Успения Пресвятой Богородицы, а в 1877 г. — 
«на пожертвования» придел Святых Космы и Дамиана. Церковный дом 

44 Скворцов Н. А. Уничтоженные в Московском Китай-Городе церкви. С. 10. 
45 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 14. Д. 5. Л. 1–2; Лобанов Д. В. Придел Святителя Иоанна Златоуста // 

[Электронный ресурс] URL: https://kdarchive.ru/pridel-ioanna-zlatousta (дата обращения 
20.12.2024).

46 Александровский М. И. Указатель московский церквей. М., 1915. С. 4. 
47  Розанов Н. П. История Московского епархиального управления со времени учреждения 

Св. Синода (1721–1821). Ч. 3. Кн. 2. М., 1871. Приложение. С. 11–12. 
48 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 209. Д. 4. Л. 29 об. 
49 Скворцов Н. А. Материалы для истории церквей Московской епархии в эпоху Отечествен-

ной войны 1812 года. Выпуск 1. Церкви г. Москвы Китайского и Ивановского сорока. М., 
1911. С. 11–12. 

50 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 14. Д. 6. Л. 1, 1 об. 
51 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 744. Д. 2259. Л. 94. 



169ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

был капитально отремонтирован, а в 1860 г. совершенно перестро-
ен. Все это оказалось возможным благодаря тому, что настоятель хра-
ма священник Федор Павлович Соловьев имел духовных детей из сре-
ды московского купечества, ставших благотворителями храма Космы 
и Дамиана52. 

В 1860-е гг. отставной титулярный советник Дмитрий Григорье-
вич Вигилев (в 1875–1886 гг. регент Синодального хора), тогда прихо-
жанин церкви Космы и Дамиана, организовал в храме хор из простых 
чернорабочих, который пел «весьма удовлетворительно»53. 

В 1881 г. определением Московской духовной консистории ком-
мерции советнику Алексею Ивановичу Хлудову (1818–1882) было раз-
решено арендовать церковный участок земли церкви Космы и Дамиа-
на в Старых Панех в 31 ½ саж. для постройки «каменного трехэтажного 
корпуса с подвальным этажом». При этом предполагалось снести стро-
ение к западу от колокольни. Новое здание было построено по проекту 
архитектора Петра Петровича Скоморошенко (1825–1888)54. По договору 
с А. И. Хлудовым новый дом был построен на условии 12-летней аренды 
здания, после чего оно должно было перейти в собственность церкви55. 
Здание было снесено вместе с соседней колокольней при расширении 
шестиэтажного корпуса Торгово-промышленного банка СССР в 1926 г.

К августу 1899 г. старый обветшавший каменный трехэтажный 
дом причта церкви Космы и Дамиана был признан, после осмотра ко-
миссией, опасным для проживания, и полиция обязала выехать из него 
в семидневный срок. Учитывая постановления Городской Управы, ме-
сто расположения и существующие ограничения для жилых помеще-
ний, решили не строить новый дом для причта, а строить торговые по-
мещения для сдачи в наем, что могло дать значительный доход церкви 
и причту. Новый дом взялся построить московский купец 1-й гильдии 
Василий Федорович Аршинов (1854–1942). Он предложил построить 
дом на собственные средства без всяких расходов на построй ку и со-
держание дома со стороны церкви и причта, с тем условием, чтобы ему 
была предоставлена аренда дома в теч ение 24 лет. По истечении 24 лет 
дом должен был поступить в полную собственность церкви56. Здание 
торгового дома В. Ф. Аршинова — образец раннего модерна — было 

52 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 670. Д. 6. Л. 1 об., 6 об., 25 об. 
53 РГАДА. Ф. 1183. Оп. 9. Ч. 3. Д. 110. Л. 3 об. 
54 ЦГАМ. ОХНТДМ. Т-1. Оп. 4. Д. 5. Л. 1. 
55 ЦГАМ. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 97. 
56 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 684. Д. 27. Л. 1 — 1 об. 



170 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

построено талантливым архитектором Ф. О. Шехтелем. Он проектиро-
вал не только само здание, но и детали внутре ннего убранства. Здание 
торгового дома Аршинова было освящено в торжественной обстанов-
ке 15 октября 1900 г. К57. 

10 июня 1911 г. причт храма Космы и Дамиана в Старых Панех об-
ратился с прошением в Московскую духовную консисторию о построй-
ке нового трехэтажного дома58. Предполагалось построить новый дом 
на месте одноэтажного каменного здания с восточной стороны церкви 
Космы и Дамиана, в котором располагалась церковная лавка59. Церков-
ный дом был полностью построен в 1913 г. Указом Московской духов-
ной консистории 18 сентября 1913 г. причту церкви Космы и Дамиана 
было разрешено получать половину чистого дохода с нового церковно-
го дома. С 1 марта 1915 г. дом был арендован Товариществом Мелен-
ковской льняной мануфактуры60. После издания декрета «Об отделении 
церкви от государства» в 1918 г. три церковных дома церкви Космы и Да-
миана перешли в ведение Отделения советских зданий при Ц. С. Ж. О., 
а по упразднению этого Отделения с 1 июля 1919 г. в ведение Кварталь-
ного управления № 26 Городского района61.

В 1900 г. в храме была открыта вторая священническая вакансия, 
просуществовавшая до ноября 1918 г. На новую вакансию 26 ноября 1900 г. 
был определен священник Петр Иванович Архангельский, в 1918 г. став-
ший последним настоятелем храма (до его закрытия в конце 1929 г.)62. 

В августе-сентябре 1926 г. в связи с постройкой нового здания 
Промбанка вместе с колокольней и трапезной частью Успенского была 
снесена и часть трапезной придела Космы и Дамиана63. После рестав-
рации, проведенной под руководством архитектора Д. П. Сухова, храм 
увенчался двумя шатровыми белыми главами, была восстановлена 
древняя форма порталов и наличников.

Осенью 1927 г. в храм Космы и Дамиана в Старых Панех пришла 
группа молодых людей, объединившихся в особую духовную общи-
ну-семью, во главе с бывшим регентом храма Грузинской иконы Божи-
ей Матери Василием Петровичем Савельевым (1899–1977), впоследствии 

57 Московский листок. 16 октября 1900. № 289. С. 2. 
58 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 698. Д. 191. Л. 1–2. 
59 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 684. Д. 27. Л. 9; ОХНТДМ. Ф. Т-1. Оп. 4. Д. 4. Л. 5. 
60 ЦГАМ. Ф. 203. Оп. 701. Д. 117. Л. 2 — 2 об. 
61 ЦГАМ. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 118.
62 ЦГАМ. Ф. 1786. Оп. 1. Д. 907. Л. 39, 42 об. 
63 ЦГАМ. Ф. Р.-1. Оп. 1. Д. 180. Л. 21 — 21 об. 



171ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

архимандритом Сергием. В ночь на 29 октября 1929 г. В. П. Савельев был 
арестован в квартире на Никитском бульваре, после чего был отвезен 
на свою квартиру в Гороховском переулке, где были арестованы вместе 
с ним духовник общины иеромонах Варнава (Гоголев), сестра Евдокия Пе-
тровна, и члены общины — инженер Юрий Александров и Наталья Ива-
новна Сорокина64. Обвинение В. П. Савельева и других членов общины 
было в проведении «конспиративных собраний» и антисоветской дея-
тельности65. Одновременно с членами общины был арестован и насто-
ятель храма Космы и Дамиана протоиерей Петр Архангельский. В даль-
нейшем он был сослан в Усть-Цильму (село в республике Коми на реке 
Печоре)66. Через несколько месяцев ссылки, отца Петра нашли мертвым 
на полу дома, где он жил в ссылке, «головой у подножья кровати»67.

Тогда же, осенью 1929 г., члены общины Лидия Николаевна Са-
вельева и Ирина Ивановна Сорокина по благословению архиепископа 
Филиппа (Гумилевского), управляющего Московской епархией, взяли 
из алтаря придела Космы и Дамиана храма святыню — крест с части-
цами мощей святых бессребреников Космы и Дамиана, пожертвован-
ный в храм во второй четверти XIX в. Сохраненный членами общины, 
в 2002 г. крест был возвращен в храм68. 

Храм был закрыт в конце 1929 г., после ареста настоятеля и членов 
общины В. П. Савельева. 5 ноября 1931 г. Д. П. Сухов сообщил, что зда-
ние церкви подверглось искажениям: были разобраны шатры, срублены 
порталы, пробиты новые окна и дверь69. В дальнейшем храм был снят 
с учета как памятник архитектуры, в здании церкви размещались раз-
личные организации — Отдел регулирования уличного движения ГАИ 
и др.70 В 1995 г. храм Космы и Дамиана был возвращен Русской Право-
славной Церкви. 9 декабря 1995 г. был освящен южный придел в честь 

64 Сергий, архимандрит (Савельев В. П.). Далекий путь. М., 2010. C. 69–70; Серафима (Саве-
льева Л. Н.), монахиня. Воспоминания / сост. А. Т. Быковская, Ю. А. Гусарова, Р. В. Корнеева, 
Л. И. Шахова, К. Д. Ширяева. Архангельск: Община храма Сретения Господня, 2010. C. 56. 

65 Сергий (Савельев В. П.), архимандрит. Далекий путь. С. 77, 80. 
66 Серафима (Савельева Л. Н.), монахиня. Воспоминания С. 129, 58. 
67 Введенская М. В. Другая Маргарита. Ярославль, 2010. С. 20. 
68 ЦГАМ. Ф. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 75; Лобанов Д. В. Монахиня Серафима (Савельева) // [Элек-

тронный ресурс] URL: https://kdarchive.ru/monahinya-serafima-saveleva (дата обращения 
20.12.2024). 

69 ЦГАМ. Ф. Р.-1. Оп. 1. Д. 14. Л. 133 об. 
70 Сорок сороков. Краткая иллюстрированная история всех московский храмов. Т. 2. Мо-

сква в границах Садового кольца. Китай-город, Белый город, Земляной город, Замоскво-
речье // авт.-сост. П. Г. Паламарчук. М., 2004. С. 34. 



172 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

праздника Успения Пресвятой Богородицы (до закрытия церкви — при-
дел Космы и Дамиана), 26 ноября 2006 г. — северный придел в честь 
святых Космы и Дамиана (до закрытия церкви — Успенский придел). 

В 2000–2001 гг. НПО «Ильинка» провело реставрационно-восста-
новительные работы, сочетавшие научную реставрацию и стилиза-
цию. Авторами проекта реставрации были архитекторы Б. В. Левянт 
и В. Н. Павлов (ABD Architects). После реставрации храм вновь приоб-
рел утраченные в 1931 г. черты: были восстановлены шатры над чет-
вериком, оконные наличники и порталы четверика71. 

В статье мы попытались рассмотреть подробно и последователь-
но, с привлечением как опубликованных, так и архивных источников, 
историю храма Космы и Дамиана в Старых Панех с первого его упо-
минания в 1475 г. до настоящего времени. Ранее храм Космы и Дамиа-
на, ранее упоминавшийся в целом ряде монографий и справочников, 
не был предметом отдельного исследования. 

Источники

Российский государственный архив древних актов (РГАДА)

РГАДА. Ф. 1183. Московская контора Синода. Оп. 9. Ч. 3. Д. 110. О определении исправля-
ющим должность регента Синодального хора титулярного советника Д. Вигилева 
и о утверждении его в настоящей должности. 

ЦГАМ (Центральный государственный архив г. Москвы)

ЦГАМ. Ф. 105. Московская управа благочиния ведомства Министерства внутренних дел. 
Оп. 1. Д. 723. Дело о выдаче плана на постройку церкви Космы и Дамиана. Ф. 203. 
Московская духовная консистория ведомства Святейшего Синода. Оп. 14. Д. 5. О раз-
решении пристроить к церкви Космы и Дамиана придел Иоанна Златоуста; Д. 6. 
О освящении церкви Космы и Дамиана; Оп. 209. Д. 4. О церковном доме Космода-
миановской церкви; Оп. 670. Д. 5. Прошении о назначении пенсии вдове протоиерея 
храма Космы и Дамиана Соловьевой; Оп. 684. Д. 27. Об отдаче в аренду земли Кос-
модамиановской, в Панех, церкви Аршинову; Оп. 698. О постройке дома Космода-
мианской, в Старых Панех, церкви; Оп. 701. Д. 117. Об увеличении выдачи из аренд-
ных доходов с церковного дома; Оп. 744. Д. 1512, 1651, 2259. Клировые ведомости 
церквей Китайского сорока; Оп. 747. Д. 142, 267. Исповедные ведомости церквей 
Китайского сорока; Оп. 752. Д. 2863. Об определении к Успенской в Панех церк-
ви диакона; Ф. 1786. Оп. 1. Д. 907. Клировые ведомости. Китайский сорок. 1918 г.; 
Ф. Р–1. Центральные Государственные реставрационные мастерские. Оп. 1. Д. 14. 

71 Москва, которая есть / авт.-сост. А. Алексеев. М., 2013. С. 10, 178. 



173ИСТОРИЯ ХРАМА КОСМЫ И ДАМИАНА В СТАРЫХ ПАНЕХ

Протоколы АРО ЦГРМ; Д. 180. Церковь Космы и Дамиана; Ф. Р–1215. Администра-
тивный отдел Московского Совета Рабочих, крестьянских и красноармейских де-
путатов. Оп. 3. Д. 44. Дело о регистрации религиозного общества при Космо-Дами-
ановской церкви в Старых Панех; ОХНТДМ. Т–1. Оп. 4. Д. 4. О разрешении построек 
во владении Егорова; Д. 5. О постройках во владении церкви Космы и Дамиана. 

Литература

Александровский М. И. Указатель московский церквей. М.: Русская Печатня, 1915. 

Введенская М. В. Другая Маргарита. Ярославль: Индиго, 2010.

Дополнение к актам историческим. Т. 9. СПб.: Тип. II-го Отделения Собственной Е. И. В. Кан-
целярии, 1873.

Древняя российская вивлиофика. Ч. XI. М.: Тип. Компании типографической, 1789.

Карамзин Н. М. История государства Российского в 12-ти томах. Т. VI. М.: Наука, 1999.

Лобанов Д. В. Монахиня Серафима (Савельева) // [Электронный ресурс] URL: https://
kdarchive.ru/monahinya-serafima-saveleva (дата обращения 20.12.2024). 

Лобанов Д. В. Придел Святителя Иоанна Златоуста // [Электронный ресурс] URL: https://
kdarchive.ru/pridel-ioanna-zlatousta (дата обращения 20.12.2024).

Лукашевич В. Ю. Неизвестные голицынские владения в Китай-городе // Хозяева и гости 
усадьбы Вяземы и Захарово. Материалы научной конференции Государственно-
го историко-литературного музея-заповедника А. С. Пушкина. 25–26 января 2020. 
Большие Вяземы: Государственный историко-литературный музей-заповедник 
А. С. Пушкина, 2020. С. 269–316. 

Макарий (Миролюбов), архимандрит. Сказание о жизни и трудах преосвященного Гаврии-
ла, митрополита Новгородского и Санктпетербургского. СПб.: тип. Э. Веймара, 1857. 

Мартынов А. А. Надгробная летопись Москвы // Русский архив. 1895. № 8. С. 521–528. 

Москва. Актовые книги XVIII столетия. Т. 7. М.: Типография А. Г. Кольчугина, 1897. 

Москва. Актовые книги XVIII столетия. Т. 8. М.: Типография А. Г. Кольчугина, 1898. 

Москва, которая есть / авт.-сост. А. Алексеев. М.: Департамент культурного наследия г. 
Москвы, 2013. 

Московский листок. 16 октября 1900. № 289. С. 2. 

Описание документов и дел, хранящихся в архиве Святейшего Правительственного Си-
нода. Т. 2. Ч. 1. СПб.: Синодальная типография, 1879. 

Павлович Г. А. Храмы средневековой Москвы по записям ладанных книг (Опыт спра-
вочника-указателя) // Сакральная топография средневекового города / Ред-сост. 
А. Л. Баталов, Л. А. Беляев. Т. 1. М., 1998. C. 143–179/ 

Памятник истории и архитектуры XVI–XX вв. Церковь святых бессеребренников Космы 
и Дамиана в Старых Панех. М.: ABD architects, 2013. 

Полное собрание постановлений и распоряжений по ведомству православного вероиспо-
ведования Российской империи. Т. 2 (1722 г.). СПб.: Синодальная типография, 1877. 



174 ДМИТРИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ЛОБАНОВ

ПCРЛ. Т. 8. Продолжение летописи по Воскресенскому списку. СПб.: Типография Эдуар-
да Праца, 1859.

ПСРЛ. Т. 13. Вторая половина. Дополнения к Никоновской летописи. Так называемая Цар-
ственная книга. СПб.: Типография И. Н. Скороходова, 1906.

Розанов Н. П. История Московского епархиального управления со времени учреждения 
Св. Синода (1721–1821). Ч. 3. Кн. 1. М.: Синодальная типография, 1870. 

Розанов Н. П. История Московского епархиального управления со времени учреждения 
Св. Синода (1721–1821). Ч. 3. Кн. 2. М.: Синодальная типография, 1871. 

Серафима (Савельева Л. Н.), монахиня. Воспоминания / сост. А. Т. Быковская, Ю. А. Гуса-
рова, Р. В. Корнеева, Л. И. Шахова, К. Д. Ширяева. Архангельск: Община храма Сре-
тения Господня, 2010. 

Сергий (Савельев В. П.), архимандрит. Далекий путь. М.: Издательство Школы акварели 
Сергея Андрияки. 2010. 

Скворцов Н. А. Материалы для истории церквей Московской епархии в эпоху Отечествен-
ной войны 1812 года. Выпуск 1. Церкви г. Москвы Китайского и Ивановского соро-
ка. М.: Русская Печатня, 1911.

Скворцов Н. А. Материалы по Москве и Московской епархии за XVIII век. Выпуск 1. М.: 
О-во истории и древностей росс. при Моск. Ун-те, 1911. 

Скворцов Н. А. Материалы по Москве и Московской епархии за XVIII век. Кн. 2. М.: 
О-во истории и древностей росс. при Моск. Ун-те, 1914.

Скворцов Н. А. Уничтоженные в Московском Китай-Городе церкви. М.: Типо-лит. И. Ефи-
мова, 1895.

Сорок сороков. Краткая иллюстрированная история всех московский храмов. Т. 2. Мо-
сква в границах Садового кольца. Китай-город, Белый город, Земляной город, За-
москворечье // авт.-сост. П. Г. Паламарчук. М.: Издательство Астрель, 2004. 

Усачев А. С. «Социальное приданое» дочери Малюты Скуратова: Б. Ф. Годунов и Иоси-
фо-Волоколамский монастырь // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2023. № 3. 
С. 72–91. 

Хавский П. В. Семисотлетие Москвы 1147–1847, или Указатель источников ее топографии 
и истории за семь веков. М.: Университетская типография, 1847. 

Холмогоров В. И. Материалы для истории, археологии и статистики московских церквей, 
собранные из книг и дел преждебывших патриарших приказов В. И. и Г. И. Хол-
могоровыми, при руководстве И. Е. Забелина. Ч. 1. М.: Московская городская ти-
пография, 1884. 

Холмогоров В. И. Материалы для истории, археологии и статистики московских церквей, 
собранные из книг и дел преждебывших патриарших приказов В. И. и Г. И. Хол-
могоровыми, при руководстве И. Е. Забелина. Ч. 2. М.: Московская городская ти-
пография, 1891. 

Щенкова О. П., Щенков А. С. Московский центр в Китай-городе XVI–XVII вв. М.: Памят-
ники исторической мысли, 2016. 

Яковлев И. В. Игнатьева Е. Г. Историко-архивная справка по владению церкви Косьмы 
и Дамиана в Старых Панех (Старопанский д. 4 стр. 2). М., 1996.



ПИСЬМО И. В. СТАЛИНУ 
ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА 
СВЯТОЙ ТРОИЦЫ 
СЕЛА ГОРЬКОВСКОЕ 
ГОРЬКОВСКОГО РАЙОНА 
ОМСКОЙ ОБЛАСТИ 
О ВОЗВРАТЕ ПРАВ 
НА ПОМЕЩЕНИЕ ХРАМА

Священник Сергий Владимирович Власов 

магистр богословия

Московская духовная академия 

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

velichistvo-777@yandex.ru

Для цитирования: Власов С. В., свящ. Письмо И. В. Сталину от прихожан храма Святой Троицы 
села Горьковское Горьковского района Омской области о возврате прав на помещение храма // 
Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 175–187. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.011

Аннотация УДК 27-64
В работе проведено источниковедческое исследование документа, выявленного в ар-
хивном фонде Государственного исторического архива Омской области, содержащего 
обращение церковной общины Храма Святой Троицы села Горьковское Горьковского 
(Иконниковского) района Омской области к И. В. Сталину. Обращение содержало просьбу 
о помощи в отстаивании интересов верующего населения села и возврате им прав на по-
мещение храма. Поводом для появления данного письма стали действия сельского совета 
с 1935 по 1937 гг. по закрытию храма и изъятию его здания. Обращения церковной общи-
ны в разные инстанции с просьбами о защите их прав — Центральный исполнительный 
комитет (ЦИК), Районный потребительский союз, Районный исполнительный комитет 
(РИК) не дали положительного результата. Поэтому верующие села и члены церковного 
совета в 1936 г. направили письмо И. В. Сталину. Письмо было взято в работу Президиу-
мом Центрального исполнительного комитета от Комиссии по вопросам культов. Прези-
диум пообещал церковной общине, что до решения данного вопроса Президиумом ВЦИК 



176 СВЯЩЕННИК СЕРГИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ВЛАСОВ

церковь в селе Горьковское сохранится в беспрепятственном пользовании для верующих. 
Однако, проводимая переписка между Омским областным исполнительным комитетом 
(ОИК) и Президиумом Центрального исполнительного комитета от Комиссии по вопро-
сам культов затянула решение вопроса на высшем уровне, что привело к закрытию Хра-
ма Святой Троицы в конце 1937 г. Анализ текста письма И. В. Сталину от прихожан цер-
ковной общины и их переписки с органами власти показал, что закрытие храма в селе 
Горьковское Омской области осуществлялось согласно инструкции ВЦИК по той же схе-
ме, что и закрытие других храмов на территории Омской области. По решению властей 
храмы использовались для хранения зерна с возможным возвратом зданий верующим 
и при условии проведения ремонта за счёт общины. При невозможности ремонта хра-
мы закрывали или перестраивали в дома культуры и кинотеатры. 

Ключевые слова: советская антирелигиозная политика, церковно-государственные отноше-
ния, Горьковский район, сельский храм, Омская область, приход, сельский совет.

Letter to I. V. Stalin from the parishioners of the Church 
of the Holy Trinity in the village of Gorkovskoe 
in the Gorkovskoe district of the Omsk region 

on the return of the rights to the temple premises

Priest Sergiy V. Vlasov
MA in Theology
Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergius Lavra, Academy
velichistvo-777@yandex.ru

For citation: Vlasov, Sergiy V., Priest. “Letter to I. V. Stalin from the parishioners of the Church 
of the Holy Trinity in the village of Gorkovskoe in the Gorkovskoe district of the Omsk region 
on the return of the rights to the temple premises”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 175–187 
(in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.011

Abstract. The work carried out a source study of a document identified in the archival fund 
of the State Historical Archive of the Omsk region, containing an appeal from the church communi-
ty of the Church of the Holy Trinity in the village of Gorkovskoye in the Gorky (Ikonnikovsky) district 
of the Omsk region to I. V. Stalin. The appeal contained a request for help in defending the inter-
ests of the faithful population of the village and returning their rights to the premises of the tem-
ple. The reason for the appearance of this letter was the actions of the village council from 1935 
to 1937 to close the temple and withdraw its building. The appeals of the church community to var-
ious autho ri ti es with requests for the protection of their rights — the Central Executive Commit-
tee (CEC), the District Consumer Union, the District Executive Committee (RIC) did not give a posi-
tive result. Therefore, the believers of the village and members of the church council sent a letter 
to I. V. Stalin in 1936. The letter was taken over by the Presidium of the Central Executive Committee 
from the Commission on Religious Issues. The Presidium promised the church community that until 



177ПИСЬМО И . В . СТАЛИНУ ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА СВЯТОЙ ТРОИЦЫ

the issue is resolved by the Presidium of the Central Executive Committee, the church in the village 
of Gorkovskoye will remain in unrestricted use for believers. However, the ongoing correspondence 
between the Omsk Regional Executive Committee (OIC) and the Presidium of the Central Execu-
tive Committee from the Commission on Matters of Worship delayed the resolution of the issue 
at the highest level, which led to the closure of the Holy Trinity Church at the end of 1937. Analy-
sis of the text of a letter to I. V. Stalin from parishioners of the church community and their corre-
spondence with the authorities showed that the closure the temple in the village of Gorkovskoye 
in the Omsk region was carried out according to the instructions of the Central Executive Com-
mittee according to the same scheme as the closure of other temples in the Omsk region. By deci-
sion of the authorities, the temples were used to store grain with the possible return of buildings 
to believers and subject to repairs at the expense of the community. If it was impossible to repair 
the temples, they were closed or rebuilt into cultural centers and cinemas.

Keywords: soviet anti-religious policy, church-state relations, Gorky district, rural temple, 
Omsk region, parish, village council. 



178 СВЯЩЕННИК СЕРГИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ВЛАСОВ

Одним из наиболее сложных периодов в жизни Русской Пра-
вославной Церкви, её взаимоотношение с советским прави-
тельством после прихода большевиков к власти можно на-
звать период с 1917 по 1937 гг. Советская власть преследовала 

цель искоренить религию как несоответствующую идеологии марксиз-
ма и политике партии. Так, согласно Постановлению ВЦИК и СНК РСФСР 
от 8 апреля 1929 г. «О религиозных объединениях» права религиозных ор-
ганизаций значительно ограничивались и усиливался контроль над ними 
со стороны государства1. Была развёрнута кампания по перерегистрации 
религиозных общин, в результате которой были выявлены нарушения 
в выполнении пунктов договора со стороны общин о пользовании хра-
мами. Невыполнение пунктов договора служило основанием для закры-
тия храмов и прекращения деятельности общин. Служители культа могли 
осуществлять свою деятельность только после представления о них све-
дений религиозным обществом или группой верующих. Ликвидация ре-
лигиозных обществ в сёлах проводилась постановлением райисполкома2.

В Постановлении Политбюро ВКП(б) «О мероприятиях по ликви-
дации кулачества как класса» от 30 января 1930 года говорилось о сроч-
ном пересмотре законодательства о религиозных объединениях для пре-
дотвращения превращения руководящих органов этих объединений 
(церковные советы, сектантские общины и проч.) в «опорные пункты 
кулачества, лишенчества и вообще антисоветских элементов». Оргбю-
ро ЦК было поручено разработать директиву по вопросу о закрытии 
церквей, молитвенных домов сектантов и проч. и о борьбе с религиоз-
ным и сектантским движением в целях устранения тормозов в совап-
парате, мешающих проведению в жизнь принятых подавляющей мас-
сой крестьянства решений о закрытии церквей, молитвенных домов3.

Во многих публикациях, посвящённых антирелигиозной полити-
ке Советского государства в Отношении Русской Православной церкви 
на территории Омской области4, 5, 6, 7, 8, 9, отмечено, что согласно инструкции 

1 Лучшев Е. М. Антирелигиозная пропаганда в СССР 1917–1941 гг. — Спб., 2016. С. 132.
2 ГИАОО. Ф. Р-235. Оп. 2. Д. 1. 
3 Крестьянская голгофа. Книга памяти репрессированного крестьянства Омской области. 

Т. 1. Омск. 2013. С. 22. 
4 Василевский В. П., Сушко А. В. «Стражи революции»: органы ГПУ–ОГПУ в Омском Прииртышье»: 
 монография / В. П. Василевский, А. В. Сушко; Минобрнауки России, ОмГТУ. Омск, 2017. С. 94.
5 Крестьянская голгофа. Книга памяти … Т. 2. Омск. 2013. С. 17. 
6 Суховецкий В. А., иерей. Омская епархия в условиях «Культурной революции» и «Боль-
 шого террора» (1929–1939 гг.) // Вестник Омской Православной Духовной семинарии,
 2021. Вып. 1. С. 107.



179ПИСЬМО И . В . СТАЛИНУ ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА СВЯТОЙ ТРОИЦЫ

ВЦИК от 16 января 1931 г., для закрытия храма сначала проводилось со-
брание какой-либо организации или группы лиц по поводу закрытия 
храма и передачи его для нужд культуры. Затем проводилась провер-
ка технического состояния церкви. Составлялся акт о необходимости 
срочного ремонта здания, службы в храме запрещались до устранения 
всех замечаний. Верующим назначались неподъёмные суммы на ре-
монт. При этом требовалось, чтобы половины суммы сразу была поло-
жена на счёт в банк. После заявления общины о невозможности сбора 
необходимой суммы исполком выносил решение о закрытии храма. 
С конца 1920-х годов большая часть храмов в Омской области была за-
крыта по этой схеме. Не исключением оказалась церковь в Горьковском 
(до 10 июня 1936 г. Иконниковском) районе Омской области. Однопре-
стольный Храм во имя Святой Троицы в селе Иконниково был освящен 
10 октября 1866 г.10 Религиозная община села Иконниково была заре-
гистрирована 8 октября 1929 г. согласно инструкции НКВД.

Полных материалов о положении церквей в Горьковском (Икон-
никовском) районе не сохранилось в период становления советской 
власти с 1917 по 1937 гг. К середине 1920 г. богослужение прекратилось 
практически во всех храмах Иконниковского района. Из рассекречен-
ных документов Государственного исторического архива Омской об-
ласти можно проследить частичную историю храмов. Однако нужно 
заметить, что и здесь не сохранилось точных данных о первых днях 
правления советской власти и состоянии дел приходов.

Целью данной работы явилось изучение архивных документов, 
связанных с проведением антирелигиозной политики в селе Горьков-
ское Горьковского (Иконниковского) района Омской области с 1935 
по 1937 гг. Сохранились архивные материалы, а именно переписка 
приходской общины с Омским областным исполнительным комите-
том. Из переписки видно, что местные власти всегда находили оправ-
дание и «законные» причины для закрытия храма. Так происходило 
на многих приходах Омской области — по «сфабрикованным» причи-
нам разрывался договор с общиной верующих, здание храма забира-
лось в распоряжение сельского совета, колхоза или совхоза, которое 

7 ГИАОО. Ф. Р-2903. Оп. 1. Д. 2. 
8 ГИАОО. Ф. Р-142. Оп. 1. Д. 15.
9 Лавров В. М. Православный взгляд на ленинский эксперимент над Россией. — М., 2018. 

С. 22.
10 Скальский К. Ф. Омская епархия: опыт географического и историко-статистического опи-

сания городов, сел, станиц, входящих в состав Омской епархии. — Омск, 1900. С. 262.



180 СВЯЩЕННИК СЕРГИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ВЛАСОВ

затем использовали для хранения зерна. Впоследствии храмы могли 
возвращать обратно общинам верующих согласно решению властей, 
но с обязательным условием о проведении ремонта за счет самого при-
хода, что вызывало справедливую и негативную реакцию со стороны 
церковного прихода. Аналогичная ситуация сложилась и в селе Икон-
никово в 1935 г.

Согласно Постановлению Президиума Омского ОИК № 1205 от 11 ок-
тября 1935 г. «О временном использовании под засыпку зерна в шести 
церквях Иконниковского района: Новопокровской, Серебрянской, Крупян-
ской, Демьяновской, Воскресенской, Иконниковской в связи с острой не-
достаточностью складских помещений», шесть церквей, включая и Храм 
Святой Троицы, забрали под хранение зерна. Далее по истечении двух 
месяцев Омский областной исполнительный Комитет по вопросам куль-
тов от 17 декабря 1935 г. вынес Постановление о закрытии церкви в райо-
не под засыпку зерна, где сообщалось о том, что после вывоза оставшихся 
150 центнеров зерна церковное здание нужно будет вернуть верующим об-
щины. При этом в Постановлении ничего не говорилось о ремонте церкви 
со стороны сельского совета, следовательно, всю материальную нагрузку 
изначально возлагали на церковную общину. Сами верующие щепетильно 
относились к храму, поэтому 17 декабря 1935 г. они заявили ответствен-
ному секретарю райисполкома Маликову о незаконных действиях со сто-
роны секретаря Иконниковского РИК Сягаева. Поэтому, когда из здания 
церкви было вывезено все зерно, и составлен акт о состоянии церковно-
го здания, подписанный председателем Иконниковского сельского совета 
от 4 февраля 1936 г., где указывалась необходимость замены пола в связи 
с 30% износа, прописывали о прогнившем куполе, требующем капиталь-
ного ремонта, который может в любой момент обрушиться, крыша, требу-
ющая ремонта и замены кровельного железа, прогнившего на 50% и вы-
несено экспертное заключение: богослужение совершать нельзя. Община 
верующих направила претензию от 15 февраля 1936 г. в Омский област-
ной исполнительный комитет в Комиссию по вопросам культов, в которой 
выражала протест против акта, составленного Иконниковским сельским 
советом от 4 февраля 1936 г. Согласно документа, здание Иконниковской 
церкви передавалось общине верующих, но обязательным условием было 
проведение ремонта до 1 ноября 1936 г. В том случае, если по каким-ли-
бо причинам ремонт не будет произведен, то договор с церковной общи-
ной будет расторгнут, а здание закрыто.

 7 марта 1936 г церковный приход направил обращение в Икон-
никовский РИК, прося назначить повторную комиссию для осмотра 



181ПИСЬМО И . В . СТАЛИНУ ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА СВЯТОЙ ТРОИЦЫ

здания и составления акта, так как церковной общине предлагалось от-
ремонтировать здание за свой счет согласно акту от 4 февраля 1936 г. 
Но в соответствии с подписанным актом от 1935 г. в здании церкви был 
произведен ремонт, то есть до размещения зерна в храме и использо-
вания его как складского помещения, технически к нему не было во-
просов. Поэтому верующие указывали в обращении на то, что до того, 
как церковь стали использовать для размещения в ней зерна в объе-
ме 100 тонн, претензий к ремонту и состоянию церкви не было у сель-
ского совета. Не доверяя произведенной оценки здания, зная, что за-
частую местные власти придерживаются антирелигиозной политики, 
церковный приход пытался отстоять свои права, ища защиту у выше-
стоящих органов власти, надеясь, что за счет реальной экспертизы зда-
ния они смогут доказать, что здание церкви готово к эксплуатации. 

Следующее обращение верующими было направлено 26 марта 
1936 г. в Иконниковский РИК с жалобой о том, что сельский совет за-
брал у них ключи от храма и предложил провести ремонт на сумму 
5 000 тысяч рублей, когда такой ремонт не требовался. Повторной экс-
пертизы здания не было произведено, следовательно, первое обраще-
ние церковного прихода не было услышано.

В марте 1936 г. властями была предпринята очередная попытка за-
крыть церковь. Для этого заводится дело «О ликвидации Иконников-
ской общины верующих и закрытии церкви в селе» (Постановление 
№ 66 от 14 марта 1936 г.)11. Приводилась веская причина: здание не ис-
пользуется в течение года и для проведения богослужений непригод-
но вследствие того, что один из углов здания сгнил, может обвалиться. 
Приемная комиссия не брала во внимание, что верующих всего 24 че-
ловека, и они не в силах сделать ремонт стоимостью в 5 000 тысяч ру-
блей. Ссылаясь на ст. 36 Постановления ВЦИК от 8 апреля 1929 г., было 
принято решение о закрытии церкви. До сведения верующих общины 
было доведено, что они могут воспользоваться другим молитвенным 
зданием, расположенным в 3 км от района, в селе Астыровка. Не нахо-
дя помощи на местном уровне власти, прихожане села Горьковское все 
усилия и обращения направили в вышестоящие государственные орга-
ны. Направив обращение в Правление Иконниковского районного по-
требительского союза, было получено распоряжение к Иконниковско-
му сельскому совету, в котором они должны были в двухдневный срок 
освободить и очистить помещение церкви, и передать его церковному 

11 ГИАОО. Ф. Р-437. Оп. 6. Д. 330. Постановление № 66 от 14 марта 1936 г. «О ликвидации 
Иконниковской общины верующих и закрытии Церкви»



182 СВЯЩЕННИК СЕРГИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ВЛАСОВ

совету. При этом указывалось на то, что не разрешается совершать об-
ряды до полного выполнения ремонта согласно акту. Общими усилия-
ми церковный приход осуществил ремонт здания, но несмотря на вы-
полненные работы по ремонту церкви и подписанные акты 29 июля 
1936 г., здание церкви не возвратили прихожанам.

Не находя защиты и отклика на все свои многочисленные обраще-
ния, 27 ноября 1936 г. церковный приход направляет в Москву в Кремль 
на имя Сталина И. В. письмо от верующих села Горьковское и членов цер-
ковного совета Куликовой П., Лучининой А., Гавриленко А., Щербеной В., 
Грохотовой Я., Грохотовой М., Балобановой Е., Лавринович Т. и Новико-
вой А. Текст письма сохранился. В нем они просили помощи и отстаива-
ли интересы верующих. Согласно письму, можно сделать вывод, что ве-
рующие не критиковали власть, а больше просили совета разобраться 
с законностью действий местных органов власти, поскольку все требо-
вания, которые к ним выставлялись, они в меру своих возможностей вы-
полняли: в части ежегодных ремонтов здания или не препятствовали, 
когда здание забирали под склад. Верующих интересовал вопрос, пра-
вильно ли поступает сельский совет, размещая зерно в здании церкви, 
а впоследствии требует ремонта здания, что является нелогичным с их 
точки зрения. Также задавали вопрос по действиям комсомольцев, ко-
торые, не разбираясь в сложившейся ситуации по зданию, пытались 
забрать его в собственное пользование. В заключении они спрашива-
ли у И. В. Сталина, разрешит ли он лично проводить им богослужения12.

Направленное письмо приведено в соответствии с нормами со-
временного русского языка, с оставлением оригинальной пунктуации, 
орфографии, заглавия строк и датировки.

Письмо Сталину И. В. от прихожан Храма Святой Троицы 

Горьковского района [27ноября 1936 г.]

ВЦИК И. В. Сталину от верующих села Горьковского

Заявление

Мы верующие старики и старухи просим вас разобрать наше заявление.

У нас в селе Горьковском есть церков в 1935 году с/совет у нас ее ото-

брал и сказал что нужно переделать пол иначе мы служить не дадим. Если 

нас бы пришло старух 10–20 то мы думаем, что не проломили — бы пол. 

А с/совет превратил нашу церков в кладову и ложили тысячи по де пудов. 

Как по вашему Иосиф Висарионович верно это сделал с/совет или — же нет. 

12 ГИАОО. Ф. Р-437. Оп. 6. Д. 330, Т. 14–16. за 27 ноября 1936 г.



183ПИСЬМО И . В . СТАЛИНУ ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА СВЯТОЙ ТРОИЦЫ

И потом заставил нас делать ремонт. Мы от ремонта не отказались. И все 

сделали что было указано. Утратили больше 1000 рублей, которые нам было 

очень трудно достать. Когда мы все это сделали. То с/совет заставляет нас 

еще делать ремонт. Иосиф Висарионович верно это делает с/совет или — же 

нет. Мы и второй ремонт сделали что нам дал с/совет. А потом с/совет гово-

рит что нужно еще ремонт делать. По этому ремонту что мы сделали цер-

ков простоит еще 50 лет.

А теперь у нас еще хотят отобрать церков комсомольцы. Что она стоит 

без дела. Нет она не стоит без дела нам с/совет не дает служить.

Мы обращались не однократно к Калинину и подавали телеграммы 

но ответа не получали

Иосиф Висарионович ответьте нам на следующие вопросы:

1) Верно ли сделал с/совет, что не дал служить а церков засыпали 

хлебом?

2) Почему с/совет не указал сразу все что нужно было отремонтировать?

3) Могут ли отобрать комсомольцы церков?

Просим вас Иосиф Висарионович ответить нам лично разрешите вы 

нам служить или нет. Кругом служат а в Горьковском районе нет будто — 

бы это отдельный какой нибудь район.

В чем подписуемся: церковный совет. 

Церковный староста: Анна Новикова

Члены церковного совета: за П. Куликова за Анна Лучинина. А. Гаври-

ленко. В Щербина Я. Грохотов. Мария Грохотова. С. Балабанова. Т. Лавриновч. 

Много верующих просят чтобы нам отдали церков и чтобы разреши-

ли служить.

Адрес наш.

Омская область Горьковский район с. Горьковское улица Советская 

д. № 24 Анне Яковлевне Новиковой.

(ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 14–16 за 27 ноября 1936 г.)

27 декабря 1936 г. на отправленное письмо верующих было получе-
но в ответ письмо № 2/ОМ Президиума Центрального исполнительного 
комитета от Комиссии по вопросам культов, которое было направлено 
в Омский исполнительный комитет. Согласно данному письму, подпи-
санному секретарем Комиссии по вопросам культов ЦИК Агеевым, со-
общалось, что до решения Президиумом ВЦИК данного вопроса, цер-
ковь в селе Горьковское сохранить в беспрепятственном пользовании 
верующих, о чем предупредить районный исполнительный комитет13.

13 ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 12–13. за 27 декабря 1936 г.



184 СВЯЩЕННИК СЕРГИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ВЛАСОВ

Направленное письмо приведено в соответствии с нормами со-
временного русского языка, с оставлением оригинальной пунктуации, 
орфографии, заглавия строк и датировки.

Письмо № 2/ОМ от 27 декабря 1936 г. 

Президиума Центрального исполнительного 

комитета от Комиссии по вопросам культа

ПРЕЗИДИУМ

Центрального исполнительного комитета

Комиссии по вопросам культа

Телефон: Кремль 6-08. Наш № 2/ОМ 27 XII 1936 г.

Омск ОблИспоком

В связи с поступившей жалобой верующих на Ваше постановление о закры-

тии церкви в селе Горьковское (б. Иконниково) Горьковского района. Вышли-

те нам все материалы дела в соответствии со ст. 66 Инструкции «Культк».

До решения вопроса Президиумом ВЦИК церковь сохранить в беспре-

пятственном пользовании верующих, о чем предупредите РИК.

Отв. Секретарь Комиссии 

/Агеев/

(ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 12–13. за 27 декабря 1936 г.)

Это письмо не было принято в работу Омским областным ис-
полнительным комитетом, поэтому вопрос по ликвидации Горьков-
ской общины верующих и закрытии церкви в селе продолжился и уже 
12 февраля 1937 г. Постановлением Президиума Горьковского района 
в соответствии со ст. 35 от 8 июля 1929 г. договор с Горьковской рели-
гиозной общиной был расторгнут14, а здание церкви было решено ис-
пользовать на постройку кинотеатра или клуба. 

В Омском Областном Историческом Государственном архиве 
была найдена переписка Центрального исполнительного комите-
та и Омского областного исполнительного комитета по вопросу за-
крытия церкви в селе Горьковское. Было найдено повторное пись-
мо № 2/ОМ от 13 августа 1937 г. от Секретариата Председателя ЦИК 
СССР Центрального исполнительного комитета, где они просят сроч-
но ответить на письмо № 2/ОМ от 27 декабря 1936 г. по делу церк-
ви в селе Горьковское15.

14 ГИАОО. Ф. Р-437. Оп. 6. Д. 330. Постановление Президиума Горьковского райисполкома 
от 12 февраля 1937 г.

15 ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 10. за 13 августа 1937 г.



185ПИСЬМО И . В . СТАЛИНУ ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА СВЯТОЙ ТРОИЦЫ

Данное письмо приведено в соответствии с нормами современ-
ного русского языка, с оставлением оригинальной пунктуации, орфо-
графии, заглавия строк и датировки.

Письмо № 2/ОМ от 13 августа 1937 г. 

Центрального исполнительного комитета 

от Секретариата Председателя ЦИК СССР

Центральный Исполнительный Комитет

Секретариат Председателя ЦИК союза ССР

№ 2/ОМ 13 VIII 1937 г.

От Комиссии культов

Секретариат Пред. ЦИК СССР просит срочно ответить на наше письмо от 27/

XII 36 по делу гр. Церкви с. Горьково Горьковского р-на.

Зав. Общим сектором Авгеев

(ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 10. за 13 августа 1937 г.)

В ответ на него было направлено письмо № 20/52 от 29 сентября 
1937 г. от Председателя Омской Областной комиссии по вопросам куль-
тов Черновель, адресованное Центральному исполнительному коми-
тету СССР Центральной Комиссии по вопросам культов16. 

Письмо приведено в соответствии с нормами современного рус-
ского языка, с оставлением оригинальной пунктуации, орфографии, 
заглавия строк и датировки.

Письмо № 20/52 от 29 сентября 1937 г. 

от Председателя Омской Облкомиссии 

по вопросам культов, адресованное Центральному 

исполнительному комитету СССР Центральной 

Комиссии по вопросам культов

Москва ЦИК СССР

Центральной комиссии по вопросам культов 

На № 2-ОМ от 13/VIII-37 г.

При этом направляю постановление президиума Омского Облисполкома 

№ 510 от 20/IV-37 г. и выписку из протокола № 23 от 29/VI-37 г. пре зи ди у-

ма Омского Облисполкома по вопросу о ликвидации молитвенного здания 

в с. Горьковском, Горьковского района Омской области для сведения.

Председатель Облкомиссии по вопросам культов (Черновель)

(ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 31. за 29 сентября 1937 г.)

16 ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 31. за 29 сентября 1937 г.



186 СВЯЩЕННИК СЕРГИЙ ВЛАДИМИРОВИЧ ВЛАСОВ

Данное письмо, согласно тексту, должно было содержать постановле-
ние Президиума Омского Облисполкома № 510 от 20/IV-37 г. и выписку 
из протокола № 23 от 29/VI-37 г. по вопросу ликвидации молитвенного 
здания в селе Горьковское, то есть документы, подтверждающие решение 
вопроса о закрытии церкви в селе Горьковское на официальном уровне 
власти. Но в письме № 2/ОМ от 10 октября 1937 г. Центрального испол-
нительного комитета СССР Центральной Комиссии по вопросам культов 
17 секретарь Комиссии по вопросам культов Агеев, указывает, что данных 
документов нет, и просит выслать их дополнительно. На этом письме пе-
реписка заканчивается. Следовательно, Постановление от 12 февраля 
1937 г. Президиума Горьковского района принято незаконно, т. к. соглас-
но письму № 2/ОМ от 27 декабря 1936 г. церковь необходимо было отдать 
верующим до решения вопроса Президиумом ВЦИК. Поскольку Омский 
областной исполнительный комитет с декабря 1936 г. вёл переписку с Ко-
миссией по вопросам культов от Президиума Центрального исполнитель-
ного комитета не надлежащим образом, игнорируя письмо секретаря Аге-
ева и не предоставляя необходимые документы, то тем самым он затянул 
решение вопроса на высшем уровне. Можно предположить, что действия 
Омского областного исполнительного комитета привели к тому, что рай-
онный исполнительный комитет Горьковского района, не имея никаких 
ограничений в принятии решений на местном уровне власти, не стал 
принимать во внимание жалобы церковной общины по закрытию церк-
ви. К тому же имелся план перестройки Троицкой Церкви в селе Горьков-
ское под кинотеатр. В Омском Областном Историческом Государственном 
архиве был найден сохранившийся чертеж по перестройке здания церк-
ви под кинотеатр от 1935 г. В данном чертеже сохранились комментарии, 
произведенные карандашом, о плане расширения двух стен с двух сторон, 
тем самым увеличив площадь зрительного зала на 133,9 кв. м.18

Таким образом, на основании изученного материала архивного фонда, 
можно сделать вывод, что проводимая антирелигиозная политика Совет-
ского государства на территории Омской области, в частности, в селе Горь-
ковское Горьковского (Иконниковского) района осуществлялась по еди-
ной схеме. Многочисленные жалобы членов религиозной общины села 
в различные инстанции и самому И. В. Сталину не могли противостоять 
кампании по закрытию храма. Здание церкви власти приспосабливали 
для хранения зерна, а затем предлагали общине отремонтировать за свой 

17 ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 27. за 10 октября 1937 г.
18 ГИАОО. Ф. Р-437. Оп. 6. Д. 394. Т. 68. Дело о ликвидации молитвенного здания. с. Иконни-

кова. Август 1933 — 29.07.1936 гг.



187ПИСЬМО И . В . СТАЛИНУ ОТ ПРИХОЖАН ХРАМА СВЯТОЙ ТРОИЦЫ

счёт. Не имея возможности оплатить ремонт, храм в селе Горьковское за-
крыли и впоследствии он разрушился. Спустя 70 лет храм Святой Троицы 
был снова возведен в Горьковском районном посёлке.

Источники

ГИАОО. Ф. Р-235. Оп. 2. Д. 1. 

ГИАОО. Ф. Р-2903. Оп. 1. Д. 2. 

ГИАОО. Ф. Р-142. Оп. 1. Д. 15. 

ГИАОО. Ф. Р-437. Оп. 6. Д. 330. Постановление № 66 от 14 марта 1936 г. «О ликвидации 
Иконниковской общины верующих и закрытии Церкви»

ГИАОО. Ф. 437. Оп. 6. Д. 394 Дело о ликвидации молитвенного здания с. Иконниково. Ав-
густ 1933 — 29.07.1936 гг.

ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 12–13. за 27 декабря 1936 г.

ГИАОО. Ф. Р-437. Оп. 6. Д. 330. Постановление Президиума Горьковского райисполкома 
от 12 февраля 1937 г.

ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 10. за 13 августа 1937 г.

ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 14–16. за 27 ноября 1936 г.

ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 31. за 29 сентября 1937 г.

ГИАОО. Ф. Р-437, оп. 6, д. 330, Т. 27. за 10 октября 1937 г.

Литература

Лучшев Е. М. Антирелигиозная пропаганда в СССР 1917–1941 гг. — Спб., Информацион-
но-техническое агентство Ритм, 2016. С. 132.

Крестьянская голгофа. Книга памяти репрессированного крестьянства Омской области. 
Т. 1. — Омск, изд-во «Золотой тираж». 2013. С. 22. 

Василевский В. П., Сушко А. В. «Стражи революции»: органы ГПУ–ОГПУ в Омском Приир-
тышье»: монография / В. П. Василевский, А. В. Сушко; Минобрнауки России, ОмГ-
ТУ. — Омск, Изд-во ОмГТУ, 2017. С. 94. 

Крестьянская голгофа. Книга памяти репрессированного крестьянства Омской области. 
Т. 2. — Омск, изд-во «Золотой тираж». 2013. С. 17. 

Суховецкий В. А., иерей. Омская епархия в условиях «Культурной революции» и «Боль-
шого террора» (1929–1939 гг.) // Вестник Омской Православной Духовной семина-
рии, 2021. Вып. 1. С. 107.

Лавров В. М. Православный взгляд на ленинский эксперимент над Россией. — М., 2018. С. 22.

Скальский К. Ф. Омская епархия: опыт географического и историко-статистического опи-
сания городов, сел, станиц, входящих в состав Омской епархии. — Омск, типогра-
фия А. К. Демидова, 1900. С. 262.



ИСТОРИЯ 
ВОЗНИКНОВЕНИЯ 
«ДОНСКИХ 
ЕПАРХИАЛЬНЫХ 
ВЕДОМОСТЕЙ»

Священник Александр Владимирович 
Почтовый

студент магистратуры

Московской духовной академии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

Pochtovy2000@mail.ru

Для цитирования: Почтовый А. В., свящ. История возникновения «Донских епархиальных ве-
домостей» // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 188–201. DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.012

Аннотация УДК 2-472.5
С появлением книгопечатания и массовым появлением литературы у людей возника-
ет потребность в регулярных периодических изданиях. С ростом грамотности населе-
ния увеличилась потребность людей в материалах для чтения. Православная Россий-
ская Церковь не осталась в стороне и начала издавать свои периодические печатные 
издания. Цель статьи заключается в анализе развития и формирования «Донских епар-
хиальных ведомостей» как церковного периодического издания. Актуальность данной 
темы обусловлена тем, что изучение истории этого журнала позволяет выявить значи-
тельный объем информации о церковной периодике в провинции. Главным источником 
для раскрытия заданной темы послужил орган церковной периодической печати «Дон-
ские епархиальные ведомости», (1869–1917. № 1–52 (1455)) в разное время именовав-
шиеся также «Донской православный вестник» (1915–1917. № 1–6 (29)) и «Донская хри-
стианская мысль» (1917–1919. № 1–2 (126)). Несмотря на важность темы для глубокого 
изучения церковной истории, число исследований, которые могли бы дать исчерпыва-
ющее представление об этом, остается довольно ограниченным. «Донские епархиаль-
ные ведомости» представляют собой ценный источник информации о жизни Донской 
епархии и Области войска Донского, где этот журнал был распространен. Изучение дан-
ного печатного органа позволяет узнать мысли, взгляды и потребности тех людей, ко-
торые жили в те времена.



189ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

Ключевые слова: Донские епархиальные ведомости, Донской православный вестник, Донская 
христианская мысль, Донская духовная семинария, Донская епархия, Область войска Донского, 
церковная периодическая печать, А. А. Кириллов, архиепископ Платон (Городецкий). 

History of the Don Diocesan Vedomosti

Priest Alexander V. Pochtovyi 
MA student
at the Moscow Theological Academy
141300, Sergiev Posad, Trinity-Sergieva Lavra, Academy
Pochtovy2000@mail.ru

For citation: Pochtovyi, Alexander V., Priest. “History of the Don Diocesan Vedomosti”. Church 
Historian, № 2 (20), 2025, pp. 188–201 (in Russian). DOI: 10.31802/CH.2025.20.2.012

Abstract. With the advent of printing and the mass appearance of literature, people have 
a need for periodicals. Periodicals began to enter people’s daily lives. With the growth of litera-
cy, people’s need for reading materials has increased. The Orthodox Russian Church also did not 
stand aside and began publishing its periodicals. The purpose of this article is to study the de-
velopment and formation of the «Don Diocesan Vedomosti» as a church periodical. The relevance 
of studying a specific topic lies in the fact that the analysis of the origin of the given journal makes 
it possible to discover a large layer of information related to the existence of church periodicals 
in the province. The main source for the disclosure of the given topic was the organ of the church 
periodical press «Don Diocesan Vedomosti», at various times also called «Don Orthodox Bulle-
tin» and «Don Christian Thought». Despite the great importance of the topic for a complete study 
of church history, the number of studies that allow us to get a complete picture of it remains quite 
small. The “Don Diocesan Vedomosti” is an important source of information about the life of the Don 
Dio ce se and the Don Army Region, where the magazine was distributed. Studying this printed or-
gan allows you to find out the thoughts, views and needs of those people who lived in those days. 

Keywords: Don Diocesan Vedomosti, Don Orthodox Bulletin, Don Christian Thought, Don 
Theological Seminary, Don Diocese, Don Army Region, Church periodical press, A. A. Kirillov, Arch-
bishop Platon (Gorodetsky).



190 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВЛАДИМИРОВИЧ ПОЧТОВЫЙ

Введение

Православная периодическая печать в Российской империи в совре-
менном исследовательском поле представляет собой важный объект 
изучения, способный пролить свет на культурные, социальные и поли-
тические процессы, происходившие в стране в XIX и начале XX веков, 
а также на взаимодействие церкви и общества в условиях исторических 
изменений1. Российский исследователи периодических изданий про-
явили интерес к этому объекту еще в период царского времени. Особо 
значимыми являются Н. М. Лисовский, С. Г. Рункевич2 и многие другие 
авторы, которые во многом задали вектор исследования журналистики. 

Например, исследователь С. Г. Рункевич в труде, опубликованном 
в 1901 г. описывает «Русская церковь в XIX веке» формирование цер-
ковной периодической печати. В работе он описывает каким образом 
влияние правителей и цензуры формировало журналистику в России. 
Он актуализирует каким образом, в это процессе появляются церков-
ные журналы, тем самым показывает какую информационную лакуну 
они закрывали. Н. М. Лисовский занимался тем, что систематизировал 
периодическую печать дореволюционной России с 1703–1900 гг.3. Этот 
масштабный труд был высоко оценен современниками, а также сегод-
ня является фундаментальным статистическим исследованием основ-
ной части дореволюционной периодики4.

В советское время исследование церковной периодической печати 
не проводилось. Но существовали другие исследования, которые подчер-
кивали необходимость изучения периодической печати, рассматривая 
этот объект как ценный источник, отражающий жизнь людей в различ-
ных регионах, а также особенности информирования, включая реакции 
журналистов на военные или политические события, характер публи-
каций и другие аспекты. Одним из ученых советского периода, выявив-
ших значимость данного направления, был Б. И. Есин. Его исследова-
тельский фокус сосредоточивался на газетном деле в дореволюционной 

1 Молокова Л. В. Значение церковной периодики в общественной жизни регионов, вторая 
половина ХIХ — начало ХХ века (на примере «Иркутских епархиальных ведомостей») // 
Омский научный вестник. 2007. № 3. С. 91.

2 Рункевич С. Г. Русская Церковь в XIX веке. СПб. 1901.
3 См. подробнее: Лисовский Н. М. Периодическая печать в России. 1703–1903 гг.: (Статисти-

ко-библиогр. обзор рус. периодич. изданий) // Литературный вестник. 1902. № 8. С. 281–
306; Лисовский Н. М. Библиография русской периодической печати 1703–1900 гг., 1915.

4 Гордукалова Г. Ф. Лисовский Н. М. — первый исследователь российских журналов // Шко-
ла редактора. 2014. № 4. С. 27. 



191ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

России, что позволило глубже понять влияние периодики на обществен-
ное мнение и культурные традиции того времени. Б. И. Есин в своей 
монографии «Русская дореволюционная газета. 1702–1917 гг.»5 деталь-
но отражает развитие газетного дела в России, анализируя его влияние 
на общественную жизнь, политическую ситуацию и культурные про-
цессы. Он рассматривает эволюцию дореволюционной журналистики, 
ее жанровое разнообразие, а также роль, которую играли газеты в фор-
мировании общественного мнения и поддержании диалога между вла-
стью и обществом. Работа Б. И. Есина включает обширный анализ ар-
хивных материалов, что позволяет глубже понять контекст и значение 
периодической печати в исторической перспективе.

В современной России интерес к периодическим изданиям дорево-
люционной России возрастает, а также особенно актуальным сегодня яв-
ляется изучение церковной периодической печати, которая играла зна-
чительную роль в культурной и духовной жизни общества того времени. 
Исследование таких изданий позволяет не только восстановить истори-
ческую память о духовных традициях и ценностях, но и понять, как Цер-
ковь формировала свою журналистскую стратегию. Особенно ценными 
являются современные исследования следующих ученых: К. Е. Нету-
жилов6, Г. В. Жирков7, Д. А. Карпук8, П. Е. Липовецкий9 и другие ученые.

Церковные журналы и газеты того периода не только информи-
ровали о событиях в религиозной жизни, но и освещали актуальные 
социальные и культурные вопросы. Анализ этих материалов способ-
ствует более глубокому пониманию взаимодействия между Церковью 
и обществом. Кроме того, изучение церковной периодической печати 
может помочь восстановить утраченные страницы истории, выявить 
влияние религиозной мысли на культурное наследие России и укрепить 
возможности для дальнейших исследований в этой области.

В этом ключе исследования периодических изданий Донской 
епархии в дореволюционной России позволяет увидеть региональные 

5 Есин Б. И. Русская дореволюционная газета. 1702–1917 гг. Краткий очерк. М., 1971.
6 Нетужилов К. Е. Церковная периодическая печать в 60–70-е годы XIX в.: Проблема раз-

вития. Вестник Санкт-Петербургского университета. 2006. Сер. 2. Вып. 4. С. 91–103.
7 Жирков Г. В. Журналистика России: от золотого века до трагедии. 1900–1918 гг.: Моно-

графия. Ижевск: Институт компьютерных исследований, 2014.
8 Карпук Д. А. Периодические издания Санкт-Петербургской Духовной академии (1821–

1917). Христианское чтение № 6 (41), 2011. С. 41–89.
9 Липовецкий П. Е. Кровавое воскресение через призму церковной публицистики 1905 г. 

(по материалам официальной церковной прессы) // Церковь и общество в России на пере-
ломных этапах истории. Сергиев Посад: Московская духовная академия, 2014. С. 172–177.



192 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВЛАДИМИРОВИЧ ПОЧТОВЫЙ

особенности региона и журналистики в нем. Далее в статье раскры-
вается процесс создания развития церковной периодической печати 
на Дону, отмечается влияние семинарского образования редактором 
и авторов ведомостей. В тексте статьи дается характеристика содержа-
нию журнала, которая обуславливалась спецификой региона. 

Архиепископ Пла тон (Городецкий), как инициатор 
зарождения епархиального периодического издания 

на Дону

Одним из самых деятельных архиереев, повлиявших на развитие Дон-
ской епархии, является архиепископ Платон (Городецкий). Владыка 
приступил к управлению в 1867 году и провел на своем посту больше 
десяти лет10. Архиепископ был известен своим ревностным отношени-
ем к духовному образованию и миссионерской деятельности. Владыка 
уделял большое время миссионерскому служению. Данное направле-
ния владыка развивал во всех епархиях, которые были в его подчине-
ниях. «Начавшаяся в Псковской и Рижской епархиях миссионерская де-
ятельность Высокопреосвященного Платона продолжалась и на Дону»11.

Главной задачей новопоставленного архиепископа являлось повы-
шение уровня образования для просвещения множества раскольников 
и иноверцев, которые к тому моменту густо населяли Донскую землю12. 
«Активная миссионерская деятельность в отношении калмыков, испове-
давших буддизм, началась при архиеп. Платоне (Городецком). В 1871 г. 
в Новочеркасске открывается Донской миссионерский комитет, глав-
ной целью создания которого была миссия среди донских калмыков»13. 

Для усовершенствования духовного уровня донской паствы пред-
стоятель принял решение открыть в административном центре епар-
хии семинарию. И в 1868 году образовательное учреждение впервые 
открыло свои двери перед учащимися14. В следующем году стартовало 
издание епархиального печатного органа — «Донских епархиальных 

10  Кириллов А. А. Донская епархия в ее настоящем положении (по статистическим данным 
1896 года) Новочеркасск., «Донская типография» 1896, С. 6.

11 Там же.
12 Крылов А. В. О буддизме //  Донские епархиальные ведомости. 1871. № 5. С. 150–154.
13 Вытнов В. К. «Донские епархиальные ведомости» как исторический источник» // ХЧ. 

2018. № 8 С. 271.
14  Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов-на-Дону. ЮНЦ РАН, 2019. 

С. 37.



193ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

ведомостей»15. Причиной начала издания ведомостей стало открытие 
духовной семинарии, «поскольку журнал создавался и редактировал-
ся за исключением незначительных периодов представителями пре-
подавательской корпорации семинарии и был одним из результатов 
ее научной деятельности»16. Еще в 1864 году в одно из номеров «Дон-
ских войсковых ведомостей» появилась статья «О необходимости из-
дания Епархиальных Ведомостей на Дону», которую автор закончил 
так: “…о, блажен, говорим, стократ блажен да будет тот друг челове-
чества, который первый доставит нам такое удовольствие с пользою, 
первый возьмется напитать нас пищей от родных пожитков и напоить 
животворною водою от родных своих Донских источников! Имя его 
с любовью благословится во всех концах Донского войска между всем 
его духовенством”»17. В данной статье автор, архиепископ Платон (Го-
родецкий), высказывает свою позицию по поводу важности открытия 
епархиального журнала. Владыка, по прибытию в Новочеркасск благо-
словил на это дело Михаила Сланского, бывшего в то время смотрите-
лем и преподавателем духовного училища18. Михаил Павлович составил 
программу издания «Донских епархиальных ведомостей» и отправил 
ее на рассмотрение в консисторию, где она и получила свое одобре-
ние19. А в 1867 году эта идея была утверждена Святейшим Синдом20. 

Три пункта неофициального отдела ведомостей из десяти, имев-
шихся в программе, намечали сделать подотдел: 1) историко-статисти-
ческие сведения о приходах; церквях, монастырях, а также о расколь-
нических и других сектах Донской епархии и пр.; п. 2) некрологи лиц, 
оставивших по себе добрую память в Донском крае участием в деле 
народного образования, благотворительностью и в других отношени-
ях; 3) замечания касательно домашнего и школьного воспитания де-
тей и состояние его в Донской епархии21. Указом Святейшего Синода 
от 7 сентября 1887 года, по представлению покойного Ар хи епи ско-
па Донского Митрофана, разрешено было, согласно ходатайству ре-
дактора, несколько изменить программу ведомостей, с расширением, 

15 Донские епархиальные ведомости. 1869. № 1 С. 1–16.
16 Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов-на-Дону, 2019. С. 91.
17  Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.
18 Там же.
19 Там же.
20 Там же.
21 Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.



194 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВЛАДИМИРОВИЧ ПОЧТОВЫЙ

отдела местного, в который предположено можно было помещать ста-
тьи по вопросам бытовым, этнографическим и историческим, в частно-
сти по вопросам, касающимся жизни духовенства, как в его прошлом, 
так и в современном состоянии, при том не только в форме историче-
ских исследований, мемуаров, памятников и т. д., но и в виде расска-
зов, повестей; сюда же и прежде всего должна быть отнесена история 
церквей Донской епархии, церковные летописи, — с присовокуплени-
ем очерков распространения на Дону христианства22.

Общее положение Донских епархиальных ведомостей

Журнал «Донские Епархиальные Ведомости» стал выходить с 1 января 
1869 года, а закончил свою деятельность в июне 1917 года23. В 1869 г. 
журнал издавался еженедельно24. Далее, периодичность журнала ва-
рьировалась с 1870 по 1914 года в свет выходило по два или три но-
мера. В конце своего существования с 1915 по 1917 гг. ведомости вы-
пускались еженедельно25. Вместо неофициального отдела по указу 
Святейшего Синода от 9 декабря 1914 г. ежемесячно выходил «Донской 
православный вестник: Прибавление к Донским епархиальным ведо-
мостям»26. Ведомости в начале своего становления печатались в Ростов-
ской типографии, но уже через года печатание перенесли в Новочер-
касск27. «Печатались они в Ростовской типографии г. Миссури. Начиная 
с 1873 года — в течение 6 лет ведомости печатались в Областной типо-
графии, а с 1879 года — в течение 10 лет — в типографии “Донской га-
зеты” — Н. И. Редичкина и, наконец, в последние 25 лет — в “частной 
Донской типографии”. Начало 46 года существования ведомостей со-
впало с открытием “Донской Епархиальной типографии”, при Донской 
духовной Консистории, куда и перенесено их печатание»28.

Начиная с 1873 года, ведомости печатались в Областной типогра-
фии, а с 1879 года в типографии «Донской газеты» — Н. И. Редичкина29. 

22 Там же.
23  Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов-на-Дону., 2019. С. 91.
24 Там же.
25 Там же.
26  Там же.
27 Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.
28 Там же.
29 Там же. С. 86–90.



195ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

До 1913 года журнал издавался в «частной Донской типографии», а да-
лее в Донской епархиальной типографии30. Ведомости делились на два 
отдела: официальный и неофициальный31. В официальной части авторы 
помещали документы высшей и епархиальной власти: «…постановле-
ния Синода, распоряжения Донской духовной консистории, объявле-
ния о наборе вступительных экзаменов в Донскую духовную семина-
рию и иных духовных училищ, отчеты епархиальных обществ, сведения 
о наградах, пожертвованиях и обращения о помощи в строительстве 
храмов и монастырей донской епархии»32.

Что касается неофициальной части, то здесь все гораздо разноо-
бразнее. Данный отдел был посвящен описанию станичных приходов 
Донской епархии, станиц у Азовского моря и вдоль реки Дон, епархиаль-
ных монастырей, заметкам о старообрядцах и сектантах, статьям о мис-
сионерской деятельности и духовном обозрении33. Авторами данных 
текстов являлись не только сотрудники Донский семинарии, но и про-
стые станичные священники, а также историки Донской области34. 

С 1914 года по указу Синода журнал разделился, официальный 
и неофициальный отделы издавались в разных изданиях35. Первая часть 
входила в состав «Донских епархиальных ведомостей», а вторая выхо-
дила ежемесячно под названием «Донской православный вестник: При-
бавление к Донским епархиальным ведомостям»36. 

«Донские епархиальные ведомости» вместе с изданием «Донской 
православный вестник» завершили свою многолетнюю историю суще-
ствования и возник новый журнал — «Донская христианская мысль»37. 
Свои задачи редакция обозначила в первой выпуске нового журнала: 
«“Донская христианская мысль” будет служить по мере возможности укре-
плению Церкви на началах соборности и разумной свободы в духе Хри-
стовом38. Редакция считает своим долгом отмечать на страницах своего 

30  Андреев Г. Л. Христианская периодическая печать на русском языке 1801–1917 гг. Т. 1. 
С. 88.

31 Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-
ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.

32 Вытнов В. К. «Донские епархиальные ведомости» как исторический источник» // ХЧ. 
2018. № 8. С. 268.

33 Там же. С. 269.
34 Там же.
35 Донской православный вестник. 1915. № 1 С. 1–70.
36  Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов н/Д., 2019. С. 93.
37 Донская христианская мысль. 1917. № 1. С. 1–16.
38 Там же.



196 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВЛАДИМИРОВИЧ ПОЧТОВЫЙ

журнала, как начало соборности обновляет нашу застоявшуюся жизнь. 
Таким образом, первые страницы нашего журнала будут отведены ис-
следованиям о соборном управлении Христовой Церкви»39. Устройство 
нового издания была абсолютно идентично с прежними ведомостями40. 

За 50 лет своего существования донской периодической печати, 
издаваемой при Донской духовной семинарии в данных журналах на-
печатано немало статей, заслуживающих особого внимания. Поэтому 
можно смело заявить, что журнал является одним из главных источни-
ков по изучению Области войска Донского и Донской епархии. 

Состав редакции за все время существования 
журнала

Первым редактором «Донских епархиальных ведомостей» стал рек-
тор Донской духовной семинарии архимандрит Вениамин (Смирнов). 
Он не отличался большой ученостью: «… [отец] Вениамин ничем не от-
личался как ученый муж, даже красноречием не блистал, но по жизни 
своей был строгим аскетом»41. Возглавляя ведомости почти девять лет, 
он не смог внести особого вклада в развитие журнала. Архимандрит Ве-
ниамин редактировал официальную и неофициальную части с момен-
та открытия до 1876 года, а с 1877 — только неофициальный отдел42. Ре-
дакторская деятельность проходила при цензорах протоиерее Василии 
Смирнове и священнике Григории Прозоровском43. Труд по изданию 
официальной части был возложен на плечи Донской духовной конси-
стории, соредакторами являлись: секретарь консистории А. Ф. Мухин 
и ее член игумен Иадор (Азаров)44. 

В 1878 году ситуация меняется: с этого года и на протяжении трех 
десятков лет оба отдела издавались трудами Донской духовной семина-
рии45. В 1878 году новым редактором «Донских епархиальных ведомостей» 

39 Там же.
40 Протоколы Чрезвычайного Донского Епархиального Съезда духовенства и мирян, быв-

шего с 25 апреля по 5 мая в г. Новочеркасске //Донская христианская мысль. 1917. № 1. 
С. 15.

41  Мануил (Лемешевский), митр. Русские православные иерархи 992–1892 М., 2002. С. 228.
42  Троицкий А., прот. Донские епархиальные ведомости // ПЭ. М., 2008. Т. 7. С. 493.
43  Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.
44 Троицкий А., прот. Донские епархиальные ведомости / ПЭ. М., 2008. Т. 7. С. 494.
45 Там же.



197ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

по благословению архиепископа Донского и Новочеркасского стал пре-
подаватель философских наук и кандидат богословия семинарии А. К. Ги-
ляревский46. Александр Константинович возглавлял журнал 5 лет и в 1883 
году был вынужден просить отставки у правящего архиепископа Ми-
трофана (Вицинского). «Удручающая меня болезнь… не ослабевающая 
и во время пользования вакационным отдыхом на родине, побуждает 
меня утруждать Вас, милостивейший Архипастырь, покорнейшей прось-
бой о совершенном увольнении меня от должности редактора Донских 
епархиальных ведомостей»47. Решением владыки Митрофана А. К. Ги-
ляревский был отстранен от редакторства, а на его место был назначен 
инспектор и преподаватель семинарии А. А. Кириллов. 

А. А. Кириллов был утвержден в должности редактора ведомо-
стей в 1884 году указом Святейшего Синода. Андрей Александрович 
в течение лета «на практике ознакомился с ведением дела по изданию 
«Епархиальных ведомостей», в которых поместил за время четырехлет-
ней службы при — семинарии немало статей различного содержания, 
но и выразил желание посвятить этому делу свои досуги, остающиеся 
за исполнением прямых обязанностей по воспитанию духовного юно-
шества»48. Стоит отметить, что в должности редактора, Кириллов был 
вынужден выполнять большой объем работы: «…подбирать и вычиты-
вать материалы для каждого номера, а также писать статьи самому»49. 
«По инициативе А. А. Кириллова был значительно расширен неофи-
циальный отдел, в котором увеличилось число проповедей, поучений, 
внебогослужебных собеседований с местными сектантами и расколь-
никами, краеведческих материалов. Во времена управления А. А. Ки-
риллова «Донскими епархиальными ведомостями» неофициальная 
часть начинает играть новыми историческими красками50. Стали пу-
бликоваться статьи на этнографические и исторические темы, церков-
ные летописи, мемуары и т. п. Заметно усилилось изучение истории ре-
лигиозных движений, миссионерской деятельности, истории донского 
казачества и Церкви на Дону»51. 

46 Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-
ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.

47  ГАРО. Ф. 352. Оп. 1. Д. 636. Л. 1.
48 Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов-на-Дону. 2019. С. 91.
49  Вытнов В. К. «Педагогическая, воспитательская и научно-просветительская деятельность 

инспектора Донской духовной семинарии А. А. Кириллова (1856–1922)» // ХЧ. 2019. № 1 
С. 215.

50 Там же. С. 215.
51 Там же.



198 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВЛАДИМИРОВИЧ ПОЧТОВЫЙ

Андрей Александрович также имел послушание преподавате-
ля Священного Писания в Донской духовной семинарии52. Стоит от-
метить, что из-за большого количества обязанностей А. А. Кириллову 
не удалось эффективно показать себя в преподавательской деятель-
ности. Ревизор Митрофан Григоревский отмечал в отчете: «Кирилло-
ву при всем его старании не хватает времени на подготовку, поэтому 
свой предмет он вел робко, неуверенно, не имея твердой уверенности 
в том, что говорит»53. В связи с этим, Митрофан Григоревский своими 
действиями добился остранения А. А. Кириллова от редакторской долж-
ности54. Цензорами ведомостей в этот период являлись: про то иерей 
В. Золоторев, ректор Донской духовной семинарии прот. Митрофан Си-
машкевич и протоиерей Н. В. Кратиров55. 

В 1901 году, должность редактора журнала занял прот. Митрофан 
Симашкевич, который прослужил в Области войска Донского в качестве 
ректора семинарии, а затем и правящего архиерея56. С момента свое-
го назначения, отец Митрофан ярко проявил себя в качестве админи-
стратора и организатора57. «Но в тяжелую годину безвременья в нашем 
отечестве, в 1906–1907 годах, А. А. Кириллов вновь призван к редакти-
рованию Ведомостей в качестве и. д. редактора их»58.

Совсем непродолжительное время обязанности редактора взял 
на себя протоиерей А. Замятин59. Далее, редактором стал преподава-
тель обличительного богословия Донской семинарии Д. И. Грациан-
ский60. «Он уже состоит редактором одной неофициальной части Ве-
домостей, тогда как официальный отдел их издается под редакцией 
секретаря Донской Духовной Консистории»61. 

52 Вытнов В. К. «Из Санкт-Петербургской духовной академии в Донскую епархию…» // 
Вестник Исторического братства. 2018. № 1 С. 54.

53  Вытнов В. К. «Педагогическая, воспитательская и научно-просветительская деятельность 
инспектора Донской духовной семинарии А. А. Кириллова (1856–1922)» // ХЧ. 2019. № 1 
С. 216.

54 Там же. С. 216.
55  Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.
56 Вытнов В. К. «Из Санкт-Петербургской духовной академии в Донскую епархию…» // 

Вестник Исторического братства. 2018. № 1 С. 53–59.
57 Там же. С. 53–59.
58  Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 88.
59 Там же. С. 88.
60 Там же.
61 Там же.



199ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

С 1908 года выпуск официального отдела было снова доверен кон-
систории62. Новыми редакторами были назначены: секретари С. Г. Пав-
ловский и Н. И. Булгаков63. С момента открытия «Донской христианской 
мысли», постоянным редактором журнала становится преподаватель 
словесности и истории русской литературы Донской духовной семина-
рии, кандидат богословия Иван Алексеевич Глебов64. 

В начале своего пути ведомости не могли похвастаться большой 
аудиторией, число подписчиков в первые двадцать лет насчитывало 
от 300 до 50065. «Редакция, конечно, не имела возможности платить го-
норар своим сотрудникам. Материальное положение несколько улучши-
лось с увеличением в 1888 году подписной за Ведомость платы с 4 ру-
блей до 50 рублей 50 копеек»66. Ближе к концу своего существования, 
число подписок «Донских епархиальных ведомостей» и «Донского пра-
вославного вестника» заметно увеличилось, с 1912 и до 1916 года их 
было больше тысячи67.

Таким образом, благодаря деятельности владыки Платона (Горо-
децкого) «Донские епархиальные ведомости» возникли в стенах Дон-
ской духовной семинарии. Редакторскую деятельность осуществляли 
только ректоры и преподаватели семинарии, в связи с этим качество 
публикаций оставалось на высоком уровне. Журнал в основном печа-
тался в городе Новочеркасске и распространялся по всей территории 
Донской епархии и Области войска Донского. Говоря о главных до-
стоинствах данного периодического издания, необходимо отметить, 
что «Донские епархиальные ведомости» исполняли роль информиро-
вания православной паствы Донской епархии.

В 1914 году журнал разделился на «Донские епархиальные ведо-
мости» и «Донской православный вестник», но в таком виде просуще-
ствовал недолго, всего один год. После закрытия возник новый перио-
дический орган — Донская христианская мысль», но из-за революции 
1917 г. и он был закрыт.

62 Рункевич С. Г. Донская епархия // Православная Богословская Энциклопедия. Т. V: Дон-
ская епархия. Ифика. Пг., 1904. С. 57.

63  Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов-на-Дону. 2019. С. 91.
64 Там же. С. 91.
65  Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию… // Донской Православный Вестник. 1915. 

№ 2. С. 89.
66 Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-

ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 89.
67 Андреев Г. Л. Христианская периодическая печать на русском языке 1801–1917 гг. Т. 1. 

С. 88.



200 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВЛАДИМИРОВИЧ ПОЧТОВЫЙ

Вывод

В заключение стоит подчеркнуть, что исследование периодических из-
даний Донской епархии в дореволюционной России открывает перед ис-
следователями богатую палитру региональных особенностей как самого 
региона, так и его журналистики. Анализ эволюции церковной периоди-
ческой печати на Дону, глубоко интегрированной в культурные и образо-
вательные процессы, демонстрирует влияние таких значимых личностей, 
как архиепископ Платон (Городецкий). Его активная миссионерская дея-
тельность и стремление к просвещению верующих способствовали созда-
нию и развитию таких изданий, как «Донские епархиальные ведомости».

Характеристика содержания этих журналов, отражающая специ-
фику региона, показывает, как они выполняли функции не только ин-
формирования и просвещения, но и объединения православной паствы 
в условиях социокультурных изменений того времени. Таким образом, 
церковная периодическая печать на Дону стала важным инструментом 
в социальном, образовательном и культурном развитии региона, спо-
собствуя не только укреплению религиозных связей, но и формирова-
нию общественного сознания. 

Источники

ГАРО. Ф. 352. (Донская духовная семинария) Оп. 1. Д. 636. Л. 1.

Кириллов А. А. К исполнившемуся 45-летию Донских епархиальных ведомостей // Дон-
ской Православный Вестник. 1915. № 2. С. 86–90.

Кириллов А. А. Донская епархия в ее настоящем положении (по статистическим данным 
1896 года) Новочеркасск, «Донская типография», 1896. 230 с.

Литература

Андреев Г. Л. Христианская периодическая печать на русском языке 1801–1917 гг.: New 
York, 1998. Т. 1. 

Вытнов В. К. «Донские епархиальные ведомости» как исторический источник» // ХЧ. 
2018. № 8 С. 268–275.

Вытнов В. К. «Из Санкт-Петербургской духовной академии в Донскую епархию…» // Вест-
ник Исторического братства. 2018. № 1 С. 53–59.

Вытнов В. К. «Педагогическая, воспитательская и научно-просветительская деятель-
ность инспектора Донской духовной семинарии А. А. Кириллова (1856–1922)» // 
ХЧ. 2019. № 1 С. 215–221.



201ИСТОРИЯ ВОЗНИКНОВЕНИЯ «ДОНСКИХ ЕПАРХИАЛЬНЫХ ВЕДОМОСТЕЙ»

Гордукалова Г. Ф. Лисовский Н. М. — первый исследователь российских журналов // Шко-
ла редактора. 2014. № 4. С. 24–28.

Есин Б. И. Русская дореволюционная газета. 1702–1917 гг. Краткий очерк. М.: Изд. Мо-
сковского Университета, 1971.

Жирков Г. В. Журналистика России: от золотого века до трагедии. 1900–1918 гг.: Моно-
графия. Ижевск: Институт компьютерных исследований, 2014.

Карпук Д. А. Периодические издания Санкт-Петербургской Духовной академии (1821–
1917). ХЧ. № 6 (41). 2011. С. 41–89.

Липовецкий П. Е. Кровавое воскресение через призму церковной публицистики 1905 г. 
(по материалам официальной церковной прессы) // Церковь и общество в России 
на переломных этапах истории. Сергиев Посад: Московская духовная академия, 
2014. С. 172–177.

Лисовский Н. М. Библиография русской периодической печати 1703–1900 гг. Тип. АО Ти-
пографского дела, 1915.

Лисовский Н. М. Периодическая печать в России. 1703–1903 гг.:(Статистико-библиогр. 
обзор рус. периодич. изданий) // Литературный вестник. 1902. № 8. С. 281–306.

Молокова Л. В. Значение церковной периодики в общественной жизни регионов, вто-
рая половина ХIХ — начало ХХ века (на примере «Иркутских епархиальных ведо-
мостей») // Омский научный вестник. 2007. № 3. С. 91–94.

Нетужилов К. Е. Церковная периодическая печать в 60–70-е годы XIX в.: Проблема раз-
вития. Вестник Санкт-Петербургского университета. 2006. Сер. 2. Вып. 4. С. 91–103.

Рункевич С. Г. Донские епархиальные  ведомости // Православная Богословская Энциклопе-
дия под. ред. проф. А. П. Лопухина. Т. V: Донская епархия — Ифика. Пг., 1904. С. 1–18.

Рункевич С. Г. Русская Церковь в XIX веке. СПб.: Тип. Лопухина, 1901. — 232 с., 12 л. ил.: 
ил. Извлеч. из: История Христианской Церкви XIX в.: Прил. к духовн. журн. «Стран-
ник», 1901.

Троицкий А., прот. Епархиальные ведомости / ПЭ. М., 2008. Т. 18. С. 493.

Шадрина А. В. История Донской духовной семинарии. Ростов-на-Дону: ЮНЦ РАН, 2019.



ИСТОРИЯ ХРАМА 
ТРОИЦКОГО СЕЛА 
В КОНТЕКСТЕ 
ОБЩЕСТВЕННО-
ГОСУДАРСТВЕННАЫХ 
ОТНОШЕНИЙ

Протоиерей Владимир Владимирович Шаров

настоятель храма Святой Троицы с. Троицкое

выпускник магистратуры кафедры Церковной истории МДА 2021 г. 

141044, Московская область, Мытищинский район, село Троицкое

vova.sharov.70@inbox.ru

Для цитирования: Шаров В. В., протоиер. История храма Троицкого села в контексте обще-
ственно-государственных отношений // Церковный историк. 2025. № 2 (20). С. 202–211. DOI: 
10.31802/CH.2025.20.2.013

Аннотация УДК 2-523.45
Храмовое зодчество на Руси издревле развивалось в рамках общественно-политических 
взаимоотношений. Корректирующим фактором этих взаимоотношений являлись религиоз-
но-церковные отношения в обществе. Настоящая статья посвящена рассмотрению истории 
храмового комплекса села Троицкого Мытищинского района в плоскости выделения вла-
дельцев этого села. Автор анализирует историю храма в контексте церковных и обществен-
но-государственных отношений, что является фундаментом в понимании и сегодняшних 
социально-религиозных взаимодействий. Основой для исследования стал архив Троицко-
го прихода Чеховской благочинии Сергиево-Посадской епархии. В данной статье использу-
ются материалы следующих архивов: РГАДА (Ф. 1209), РГИА (Ф. 1088), архив Троицкого хра-
ма. Рассматривая 400-летнюю историю Троицкого прихода на основе анализа различных 
архивных материалов, прослеживается его активная вовлеченность в историографию Рос-
сийского государства и общества. Помимо сказанного, данная статья также имеет приклад-
ное значение в объективизации социально-церковных отношений на современном этапе.

Ключевые слова: история храмового комплекса села Троицкое,  церковные и обществен-
но-государственные отношения, Святейший Правительствующий Синод, архивные источни-
ки, Шереметьевы.



203ИСТОРИЯ ХРАМА ТРОИЦКОГО СЕЛА

The history of Troitsky Church in the context of public 
relations

Archpriest Vladimir V. Sharov
rector of the Church of the Holy Trinity Trinity
Graduate of the Master’s program of the Department of Church History of the MTA 2021
141044, Moscow region, Mytishchi district, Troitskoye village
troickoe@mail.ru

For citation: Sharov, Vladimir V., Archpriest. “The history of Troitsky Church in the context 
of public relations”. Church Historian, № 2 (20), 2025, pp. 202–211 (in Russian). DOI: 10.31802/
CH.2025.20.2.013

Abstract. Temple architecture in Russia from ancient times developed within the framework 
of socio-political relations. The corrective factor of these relationships was the religious-church 
relations in society. The present article is devoted to the consideration of the history of the tem-
ple complex of the village of Troitskiy in Mytishchi district in the plane of allocation of the owners 
of this village. The author analyzes the history of the temple in the context of church and state-soci-
ety relations, which is the foundation in understanding today’s socio-religious interactions. The ba-
sis for the study was the archive of the Trinity parish of the Chekhov sub-district of the Sergiev 
Posad diocese. The materials of the following archives are used in this article: RGADA (F. 1209), 
RGIA (F. 1088), the archive of the Trinity Church. Considering the 400-year history of the Trinity par-
ish on the basis of analyzing various archival materials, its active involvement in the historiogra-
phy of the Russian state and society is traced. In addition to the above, this article also has an ap-
plied value in objectifying social-church relations at the present stage.

Keywords: history of the temple complex of Troitskoye village, church and state relations, 
the Holy Governing Synod, archival sources, the Sheremetyevs.



204 ПРОТОИЕРЕЙ ВЛАДИМИР ВЛАДИМИРОВИЧ ШАРОВ

Краткое обозрение истории 
храмового комплекса села Троицкое

Среди первых владельцев села Троицкого, расположенного на берегу 
реки Клязьмы, архивные данные называют имя князя Владимира Ан-
дреевича Храброго (до 1410 г.), который вручил, в свою очередь эти зем-
ли своему боевому товарищу и соратнику в Куликовской битве Стефану 
Новосильцеву. Необходимо отметить, что вотчина Новосильцевых рас-
полагалась на другом берегу Клязьмы от села Троицкое, в связи с чем 
оно впоследствии было безболезненно передаваемо другим владель-
цам. С этого момента село приобретает устойчивое название «Ново-
сильцево», по фамилии владельца. Этой местностью бояре Новосиль-
цевы владели довольно долго, но затем, по неизвестным причинам, 
в середине XV в., были лишены всех подмосковных земель — несмо-
тря на это, один из древнейших родов не пропадает из виду российских 
дворян, чего нельзя сказать о историографии села, так как в архивных 
документах1 имеется лакуна в период с 1463 по 1580 гг. 

В 1585 г. владельцем поселения становится князь Василий Федоро-
вич Скопин-Шуйский, отец великого полководца М. В. Скопина-Шуй-
ского. При нем, как на то указывает первоисточник, — Писцовые книги, 
в 1584–1586 гг. на берегу реки Клязьмы стояла деревянная церковь во имя 
прп. Сергия Радонежского, с приделом в честь святой Троицы, однако, 
«без пения»2, то есть богослужения там не совершались. Вероятнее всего, 
что опустошение этих земель связано с эпидемией чумы 1654 г., а так-
же общим оттоком населения ввиду последствия Смутного времени3. 

В 40-х гг. XVII в. поместье достается в наследство от Ивана Ива-
новича Шуйского племяннице рода Шуйских — княгине Анне Григо-
рьевне Урусовой, а после ее смерти, в 1648 г., князю Михаилу Петрови-
чу Пронскому4. В 1654 г. поселение, как и все окружающие его земли, 

1 Архив Троицкого храма. 1930 (июль). Заявление Троицкого церковного совета. Запрос 
на разрешение обхода Новосильцево с иконой преп. Сергия. Рукописный текст. 1 л.; Ар-
хив Троицкого храма. 1930 (июнь). Справка об определении территории служения свящ. 
Сергию Соболеву. Машинописный текст. 1 л.; Архив Троицкого храма. 1932 (апрель). За-
явление церковно-приходского совета Троицкой церкви Троицко-Шереметьево об ан-
нулировании результатов избрания членов совета. Рукописный текст. 2 л.

2 РГАДА. Писц. Кн. 257. Ф. 1209. Л. 570. Разные уезды.
3 Авдеев А. Г. Новые эпиграфические источники о море 1654 года в Московской Руси // 

Вестник ПСТГУ II: История. История Русской Православной Церкви, 2012. Выпуск 1 (44). 
С. 126.

4 Патр. Прик. Кн. 14. Л. 239 и перепис. Кн. 9809 Л. 326–327.



205ИСТОРИЯ ХРАМА ТРОИЦКОГО СЕЛА

было охвачено чумой. По свидетельству А. Барсукова, князь выехал 
из также зачумленной Москвы для того, чтобы поддержать морально 
и материально своих крестьян в Клязьменской вотчине, что, безуслов-
но, не могло не поднять их духа, а также духовного самосознания, по-
скольку в народе считалось, что болезнь пришла именно в наказание 
за реформы патриарха Никона5. 

Приехав в имение, князь ведет активную благотворительную де-
ятельность, возрождает приходскую и богослужебную жизнь на селе. 
Службы теперь проходят на другом берегу р. Клязьма, в новой церк-
ви, построенной около 1653 г. Усилиями владельца приглашаются свя-
щенники и причетники, обеспечивающие совершение богослужений — 
что, как видно, существенно повлияло на качество духовной жизни 
в районе (по крайней мере до смерти князя).

В последствии, имение передаётся во владение Якову Никитичу 
Одоевскому, так как дочь князя Михаила Пронского выходит за него за-
муж (приблизительно в 1656 г.). На основании архивных записей, мож-
но сделать вывод, что в период с 1653 г. влияние Одоевского на район 
уже было достаточно активным — это не выглядит странным, при допу-
щении, если он уже был помолвлен (или готовился к помолвке) с кня-
гиней Анной Михайловной. 

В 1680 г. у имения снова меняется владелец — князь Одоевский 
сам меняет его на земли в Коломне, у тестя Михаила Яковлевича Чер-
касского6. При Черкасском старинная деревянная церковь заменяется 
на основательный каменный храм — в честь Святой Троицы, датиру-
емый 1698–1704 гг7. В 1720 г. имение получает в качестве приданно-
го князь Яков Федорович Долгоруков, после чего вскоре возвраща-
ет часть имения в управление Алексею Михайловичу Черкасскому8. 

5 Барсуков А. П. Род Шереметевых. СПб.: [Тип. М. М. Стасюлевича], 1881–1904. Кн. 4. 1884. 
С. 99. / Цит. по: Троицкий храм в Новосильцево. [Электронный ресурс]. URL: https://refdb.
ru/look/3504212.html (дата обращения 25.11.2021).

6 Чеботарёва Н. Утраченные церкви Долгопрудненской земли. Утраченная церковь в Ново-
сельцево. [Электронный ресурс]. URL: http://dolgoprudnymuseum.ru/utrachennye-tserkvi-
dolgoprudnenskoj-zemli-nchebotaryova/ (дата обращения 27.11.2021).

7 Памятники усадебного искусства. М.: ОИРУ, 1928. (Труды Картографической комиссии 
Общества изучения русской усадьбы). Ч. 1: Московский уезд. 1928. 106 с. // Россий-
ская государственная библиотека. [Электронный ресурс]. URL: https://search.rsl.ru/ru/
record/01001848884 (дата обращения 19.11.2021).

8 Цит. по: Скворцов Н. А., свящ. Уничтоженныя в Московском уезде церкви. [Электронный 
ресурс]. URL: http://stepancovo.prihod.ru/selenija_prikhoda/просмотр/идентификатор/2837 
(дата обращения 25.11.2021).



206 ПРОТОИЕРЕЙ ВЛАДИМИР ВЛАДИМИРОВИЧ ШАРОВ

Спустя всего двадцать лет, в 1743 г. имение снова переходит к Шере-
метьевым — на этот раз как приданное для дочери Черкасского, Вар-
вары Алексеевны.

С этого периода сохранились задокументированные свидетель-
ства о существование в селе Троицком каменного храма с двумя освя-
щёнными и одним строящемся приделами9. Все эти масштабные стро-
ительства производились на средства Шереметьевых, однако не только 
благоустройством храма занимался Пётр Борисович — в сферу его дея-
тельности также входила обширная благотворительность10 (продолжав-
шаяся и при его потомках), расширение сельскохозяйственных пло-
щадей имения и увеличение числа функциональных объектов. Эту же 
политику продолжили потомки Шереметьевых — Николай Петрович 
и Дмитрий Николаевич11.

В 1821 г. было закончено строительство каменной колокольни — 
кроме того начался сбор средств и подготовка к реконструкции здания 
храма и домов в усадьбе: так как за почти столетний период управле-
ния некоторые фасады пришли в негодность, а также в связи с расши-
рением обрабатываемых территорий необходимо было обновить ин-
фраструктуру12. При этом, сторонние источники подтверждают, что сбор 
средств был инициирован по причине крайней бедности и запущен-
ности общины в селе Троицком: поскольку оно не было центральным 
имением Шереметьевых, постоянного надзора за ним не осуществля-
лось, по причине чего в начале 1820 года пришлось проводить суще-
ственные ремонтные работы13.

Изменения во внутренней организации церковной жизни приве-
ли к обновлению статуса Троицкого храма — в 1888 г. Святейший Пра-
вительствующий Синод определяет постоянный причт в село, в составе 

9 Скворцов Н. А., свящ. Материалы по Москве и Московской епархии за XVIII век: Вып. 1–2. 
М., 1911–1914. В 2 т. (Архив Моск. Св. Синода). [Электронный ресурс]. URL: http://elib.shpl.
ru/nodes/13202 (дата обращения 26.11.2021).

10 Лавринович М. Б. Модернизация системы призрения в России: в поисках «достойных 
бедных» в Странноприимном доме графа Шереметева (1800-е гг.) // Вестник ПСТГУ. Се-
рия II: История. История Русской Православной Церкви. 2019. Вып. 91. С. 28–46.

11 Кадневский В. М. Благотворительность дома Романовых как сегмент государственной со-
циальной политики (к постановке проблемы) // Вестник Омского университета. Серия 
«Исторические науки». 2016. № 2 (10). С. 25.

12 РГИА. СПб. Ф. 1088. Оп. 9. Д. 2276. Л. 7 — Об. 8. Прошение о выстройке вновь каменной 
колокольни.

13 См., напр.: РГИА. СПб. Ф. 1088. Оп. 9. Д. 2276. Л. 7; РГИА. СПб. Ф. 1088. Оп. 9. Д. 2276. Л. 14 — 
14 Об.



207ИСТОРИЯ ХРАМА ТРОИЦКОГО СЕЛА

священника, диакона и псаломщика, которым оказывали помощь мест-
ные старосты14. Примечательно, что несмотря на проведенную рефор-
му церковного управления (на момент оформления регулярного совер-
шения богослужений) в Троицко-Шереметьевской усадьбе уже более 
двадцати лет нёс послушание старосты один человек — Фёдор Коря-
гин15 (впоследствии, в 1893 г. удостоенный медали от императора Алек-
сандра III), а священник Павел Дмитриевский, более двадцати лет са-
мостоятельно осуществлявший пастырское попечение о районе, лишь 
к 1901 г. награждён епархиальным начальством16.

Начало революционных движений в Российской империи оказало 
влияние на жизнь имения — храм был закрыт, община верующих ра-
зогнана. В 1920 гг. постепенно восстанавливается приходская жизнь. 
В 1930-е гг. приход увеличивается. Об этом свидетельствуют отчеты 
местного сельсовета, в том числе и в отношении к совершению бого-
служений во всём районе, а не только в Троицком храме. В 1936 г. был 
арестован священник Троицкой церкви Сергий Третьяков. Целенаправ-
ленная антицерковная деятельность советской власти в этот период 
привела к распаду общины и в 1940 г. храм был закрыт. 

Оценка влияния общественно-государственных 
отношений на храмово-приходскую жизнь 

села Троицкое

Обзор исторического развития Троицкого района наглядно продемон-
стрировал слабость церковно-государственных связей до начала XX в. 
большинство решений и мер принимались исключительно владель-
цами поместья. 

Однако, обращаясь к опыту взаимодействий именно имперской вла-
сти применительно к Троицкому селу, трудно выявить уникальные аспек-
ты влияния — по большей части, основной функционал брали на себя 
владельцы села, а в редких случаях проявляла себя синодальная система. 

14 Расписание церквей и причтов Московской епархии, утвержденное Святейшим Сино-
дом, указом оного от 5 января 1888 года // МЦВ. 1888. № 7. Оф. С. 27–28.

15 Распоряжения епархиального начальства, утверждение в должности церковных ста-
рост // МЦВ. 1897. № 43. Оф. С. 93.

16 Соколов А. Из села Троицкого-Шереметева Московского уезда // МЦВ. 1901. № 20. 
Оф. С. 261; Соколов А. Из села Троицкого-Шереметева Московского уезда // МЦВ. 1900. 
№ 42. Оф. С. 521.



208 ПРОТОИЕРЕЙ ВЛАДИМИР ВЛАДИМИРОВИЧ ШАРОВ

Влияние государственной системы заметно в ранний (из рассма-
триваемых) период — передача территории первым владельцам, за-
конодательный надзор (до начала XVII в.). Процессы передачи терри-
тории разным владельцам не могли не сказываться на эффективности 
осуществления любого рода деятельности — при этом, если наиболее 
ранние исторические периоды не доступны глубокому исследованию, 
то начиная с середины XVII в. прослеживается явная зависимость раз-
вития волости вокруг храмового комплекса. Например, при князе Ми-
хаиле Пронском существенно возрос объем обрабатываемых земель, 
так как тяжёлое положение государства после Смутного времени, усугу-
бляемое болезнями, требовало увеличения доступных ресурсов. Кроме 
того, те же хроники отмечают существенное улучшение условий рабо-
ты местных крестьян в период пребывания в вотчине её владельца — 
что, вероятно, связывается с двумя факторами. Во-первых, присут-
ствие князя рядом со своими слугами в непростое время приободряло 
последних и внушало им чувство защищенности, а во-вторых, непо-
средственное руководство имением наверняка способствовало улучше-
нию логистических и организационных моментов в работе хозяйства.

В советский период государственное влияние было отрицатель-
ным, так как действующая коммунистическая система противопостав-
ляла себя религиозным объединениям и старалась минимизировать 
количество последних. В это время действующего владельца имения 
уже не было, а потому все стратегические задачи ложились на пред-
ставителей государства и выборных старост. К началу 1940 гг. храм 
был закрыт, церковное имущество разграблено. В тоже время жилой 
район всё ещё сохранял свой привычный уклад. На фоне таких пере-
мен становится очевидно историческое противоречие того времени — 
построенные усилиями Церкви и верующих людей элементы инфра-
структуры продолжили работать даже и без своих основателей, однако 
активные пользователи её совершенно не отдавали себе отчёта в том, 
как и для чего изначально были приспособлены здания школы, боль-
ницы и здания горсовета.

Пример общинной жизни после событий революции 1917 г. от-
ражает действительность того времени — многие верующие погибли, 
некоторые отошли от христианства: к 1940 г. в храме не было посто-
янно действующего священника (после ареста последнего настоятеля 
в 1936 г.), а деятельность выборной общины была минимальной и сво-
дилась к мелочным склокам. Организованный слаженный быт в предре-
волюционный период во многом опирался на церковный авторитет 



209ИСТОРИЯ ХРАМА ТРОИЦКОГО СЕЛА

и покровительство Шереметьевых, благодаря чему долгое время име-
ние осуществляло свою деятельность.

Проводя ретроспективный анализ государственно-церковных 
и общественно-церковных отношений в истории Троицкого храмового 
комплекса, производя анализ и структуризацию архивных материалов, 
можно сделать вывод, что влияние зависимости общественных отноше-
ний от государственных в истории Троицкого прихода имеет неравно-
мерный характер. Так, до Петровских реформ, государство несло функ-
цию постороннего орбитра и гаранта законности владений. При этом 
церковно-общинная жизнь всецело зависела от решений владельцев 
местности. С введением Синодальной системы церковного управления, 
когда Церковь встроилась в структуру государственных министерств, 
формально церковно-государственные отношения укрепились и ста-
ли иметь директивный характер. Но, фактически, даже после проведе-
ния реформы церковно-приходского управления помещитское влияние 
на духовенство не ослабло и в структуре клира так и не было произве-
дено намеченных преобразований. В советский период общественные 
и церковные отношения строго регулировались государственными по-
становлениями и этот период характеризируется постепенной стагна-
цией церковно-приходской жизни, затем ее распадом и ликвидацией. 

Выводы

Историческая ретроспектива села Троицкое тесно связано с нескольки-
ми именитыми родами, управлявшими им — в силу изначальной вы-
сокой частоты смены этих родов, развитие исследуемого округа было 
ограничено, однако с приходом к управлению Черкасских и Шереметье-
вых наметился стабильный подъём. Храм Святой Троицы с придела-
ми и колокольней был социальным центром общины, отражавшим её 
благосостояние — так как обустройством её занимались не только дво-
ряне, но и сами жители села. 

В XX в. резкое и значительное увеличение влияния на район го-
сударственной советской власти стало причиной упадка обществен-
но-религиозных связей — что в конечном итоге привело к деградации 
церковно-общественных отношений и закрытию храма. Такая тенден-
ция наблюдалась в то время во многих регионах страны, что свидетель-
ствует о массовости перемен социальных настроений, с которыми было 
не под силу справиться силе традиционного общинного опыта взаи-
модействия Церкви и крестьян.



210 ПРОТОИЕРЕЙ ВЛАДИМИР ВЛАДИМИРОВИЧ ШАРОВ

Источники

Архив Троицкого храма. 1930 (июль). Заявление Троицкого церковного совета. Запрос 
на разрешение обхода Новосильцево с иконой преп. Сергия. Рукописный текст. 1 л.

Архив Троицкого храма. 1930 (июнь). Справка об определении территории служения 
свящ. Сергию Соболеву. Машинописный текст. 1 л.

Архив Троицкого храма. 1932 (апрель). Заявление церковно-приходского совета Троиц-
кой церкви Троицко-Шереметьево об аннулировании результатов избрания чле-
нов совета. Рукописный текст. 2 л. 

Российский государственный архив древних актов. Писц. Кн. 257. Л. 570. Разные уезды.

Российский государственный исторический архив. СПб. Ф. 1088. Оп. 9. Д. 2276. Л. 14 — 14 Об.

Российский государственный исторический архив. СПб. Ф. 1088. Оп. 9. Д. 2276. Л. 7.

Российский государственный исторический архив. СПб. Ф. 1088. Оп. 9. Д. 2276. Л. 7. Об. 8. 
Прошение о выстройке вновь каменной колокольни.

Литература

Авдеев А. Г. Новые эпиграфические источники о море 1654 года в Московской Руси // 
Вестник ПГТУ II: История. История Русской Православной Церкви. Выпуск 1 (44), 
2012. С. 126.

Барсуков А. Род Шереметевых. СПб.: [Тип. М. М. Стасюлевича], 1881–1904. Кн. 4. 1884. 
С. 99. / Цит. по: Троицкий храм в Новосильцево. [Электронный ресурс]. URL: https://
refdb.ru/look/3504212.html (дата обращения: 25.11.2021).

Кадневский В. М. Благотворительность дома Романовых как сегмент государственной 
социальной политики (к постановке проблемы) // Вестник Омского университе-
та. Серия «Исторические науки». № 2 (10), 2016. С. 25.

Лавринович М. Б. Модернизация системы призрения в России: в поисках «достойных бед-
ных» в Странноприимном доме графа Шереметева (1800-е гг.) // Вестник ПСТГУ. 
Серия II: История. История Русской Православной Церкви. Вып. 91, 2019. С. 28–46.

Памятники усадебного искусства. М.: ОИРУ, 1928. (Труды Картографической комиссии 
Общества изучения русской усадьбы). Ч. 1: Московский уезд. 1928. 106 с. // Россий-
ская государственная библиотека. [Электронный ресурс]. URL: https://search.rsl.ru/
ru/record/01001848884 (дата обращения 19.11.2021).

Патр. Прик. кн. 14 л. 239 и перепис. кн. 9809 л. 326–327.

Расписание церквей и причтов Московской епархии, утвержденное Святейшим Сино-
дом, указом оного от 5 января 1888 года // МЦВ. 1888. № 7. Оф. С. 27–28.

Распоряжения епархиального начальства, утверждение в должности церковных старост // 
МЦВ. 1897. № 43. Оф. С. 93.

Скворцов Н. А., свящ. Материалы по Москве и Московской епархии за XVIII век: Вып. 1–2. 
М., 1911–1914. В 2т. (Архив Моск. Св. Синода). [Электронный ресурс]. URL: http://
elib.shpl.ru/nodes/13202 (дата обращения 26.11.2021).



211ИСТОРИЯ ХРАМА ТРОИЦКОГО СЕЛА

Скворцов Н. А., свящ. Уничтоженныя в Московском уезде церкви. [Электронный ресурс]. 
URL: http://stepancovo.prihod.ru/selenija_prikhoda/просмотр/идентификатор/2837 
(дата обращения 25.11.2021).

Соколов А. Из села Троицкого-Шереметева Московского уезда // МЦВ. 1900. № 42. Оф. С. 521.

Соколов А. Из села Троицкого-Шереметева Московского уезда // МЦВ. 1901. № 20. Оф. С. 261. 

Чеботарёва Н. Утраченные церкви Долгопрудненской земли. Утраченная церковь в Но-
восельцево. [Электронный ресурс]. URL: http://dolgoprudnymuseum.ru/utrachennye-
tserkvi-dolgoprudnenskoj-zemli-nchebotaryova/ (дата обращения 27.11.2021).



ЦЕРКОВНЫЙ ИСТОРИК
№ 2 (20) • 2025

Научный журнал
Московской духовной академии

ISSN 2658-4476

  
  
  

Эл. почта редакции: church_hist@mpda.ru

Издательство Московской духовной академии
141312, г. Сергиев Посад,

Троице-Сергиева Лавра, Академия
Эл. почта: publishing@mpda.ru

Формат 70×100/16. Печ. л. 13¼
Подписано в печать 16.06.2025


