
ИЗД АНИЯ И ПЕРЕВОДЫ

Ответ аввы Дуласа 
пресвитеру Гермею

перевод с древнегреческого, предисловие, 

примечания

Коллектив авторов*

Священник Сергий Ким

PhD in Philology

доцент кафедры богословия Московской духовной академии 

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

revsergeykim@gmail.com

Иеродиакон Григорий (Трофимов)

ассистент кафедры богословия Московской духовной академии

141300, Сергиев Посад, Троице-Сергиева Лавра, Академия

trofimovpetr1999@yandex.ru

Для цитирования: Ответ аввы Дуласа пресвитеру Гермею / перевод с древнегреческого кол-
лектива авторов, предисловие, примечания иерод. Григория (Трофимова) под общей редакци-
ей свящ. С. Кима // Метафраст. 2023. № 1 (9). С. 12–32. DOI: 10.31802/METAFRAST.2023.9.1.001

*	 Над переводом работали: Юлия Верещага, иером. Иннокентий (Глазистов), иер. Михаил 
Годонов, Василий Жемчужников, Сергей Карельский, Алексей Кныш, Владимир Коробов, 
Алексей Лепский, диак. Стефан Мартенюк, иер. Степан Небыков, Константин Соколов, 
Дмитрий Тугин, иер. Алексей Толмач, Павел Туркин, Михаил Акимкин, Виктор Франжев, 
Роман Шилкин.



13От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

Аннотация� УДК  2-262

Настоящая коллективная статья подготовлена по результатам годичного курса, посвя-
щённого изучению греческой аскетической письменности в Московской духовной ака-
демии. Статья содержит комментированный перевод ответа аввы Дуласа пресвитеру 
Гермею. В данном послании авва утешает ученика, побуждает его к терпению, приво-
дя в пример раскаявшихся грешников, а также предшествующих отцов, подвизавшихся 
в течение долгих лет, убеждает сохранять безмолвие. Статья предваряется предислови-
ем, в котором проанализированы библейские, патристические, агиографические и ли-
тургические источники «Ответа аввы Дуласа». Особое внимание уделено параллелям 
послания с «Apophthegmata Patrum». В комментарии к переводу отмечены наиболее 
дискуссионные с точки зрения интерпретации места и обоснован выбор той или иной 
лексемы для наиболее адекватной передачи смысла, а также мнение издателей относи-
тельно приемлемости различных конъектур в греческом тексте.

Ключевые слова: авва Дулас, пресвитер Гермей, аскетика, монашество, «Apophthegmata 
Patrum», духовная переписка.

Abba Doulas's Response to Presbyter Hermaios

Translation from Ancient Greek

Collective translation*
Priest Sergey S. Kim
PhD in Philology
Associate Professor at the Department of Theology at the Moscow Theological Academy
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141300, Russia
revsergeykim@gmail.com

Hierodeacon Gregory (Trofimov)
Assistant at the Department of Theology at the Moscow Theological Academy 
Holy Trinity-St. Sergius Lavra, Sergiev Posad 141300, Russia
trofimovpetr1999@yandex.ru

For citation: “Abba Doulas's Response to Presbyter Hermaios”. Translation from Ancient Greek 
by a group of students, preface and notes by hierodeacon Gregory (Trofimov) under the general 
editorship of priest Sergey Kim. Metaphrast, № 1 (9), 2023, pp. 12–32 (in Russian). DOI: 10.31802/
METAFRAST.2023.9.1.001

*	 Translation was done by: Yulia Vereshaga, hieromonk Innokenty (Glazistov), priest Michael 
Godonov, Vasily Zhemchuzhnikov, Sergey Karelsky, Aleksey Knysh, Vladimir Korobov, Alexey 
Lepsky, deacon Stephen Marteniuk, priest Stepan Nebykov, Konstantin Sokolov, Dmitry Tugin, 
priest Alexey Tolmach, Pavel Turkin, Michael Akimkin, Viktor Franzhev, Roman Shilkin.



14 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

Abstract. This collective article was prepared based on the results of a year-long course 
devoted to the study of Greek ascetic litterature at the Moscow Theological Academy. The article 
contains a commented translation of Abba Doulas’s responce to Presbyter Hermaios. In this letter, 
Doulas consoles the disciple, encourages him to be patient, citing the example of repentant sinners, 
as well as previous Fathers who labored for many years, and convinces him to remain silent. 
The article is preceded by a preface in which the biblical, patristic, hagiographical and liturgical 
sources of the «Abba Doulas's Response» are analyzed. Particular attention is paid to the parallels 
of the message with «Apophthegmata Patrum». In the commentary to the translation, the most 
controversial passages from the point of view of interpretation are noted and the choice of one or 
another lexeme is justified to most adequately convey the meaning, as well as the editors’ opinion 
regarding the acceptability of various contexts in the Greek text.

Keywords: Abba Doulas, Presbyter Hermaios, asceticism, monasticism, «Apophthegmata 
Patrum», spiritual correspondence.



15От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

1. Общие замечания

В данной коллективной публикации представлены результаты рабо-
ты над ответным посланием аввы Дуласа к пресвитеру Гермею; пись-
мо последнего было опубликовано в русском переводе в 1-м номере 
журнала «Метафраст»1.

Монах Гермей и авва Дулас жили в кон. IV — нач. V в.; монах Гермей 
направил авве Дуласу письмо, в ответ на которое последний составил 
подробный ответ, публикуемый ниже. 

Авва Дулас известен из Апофтегм как ученик прп. Виссариона2. Так, 
например, в таком качестве он упоминается в главе, посвящённой авве 
Виссариону в алфавитном собрании Апофтегм: «Авва Дула, ученик авва 
Виссариона, рассказывал следующее…»3. В систематическом собрании 
Апофтегм об авве Дуласе как об ученике прп. Виссариона приводит-
ся ещё два практически идентичных повествования: «Авва Дула, уче-
ник аввы Виссариона, рассказывал, говоря…» (гл. 12, 3)4; «Рассказывал 
авва Дула, говоря: "Xодя некогда по пустыне, я и отец мой Виссарион, 
пришли к некой пещере"…» (гл. 20, 1)5. 

Монах Гермей именует Дуласа своим «духовным отцом», а так-
же сообщает о его пресвитерском сане («Письмо Гермея монаха», § 1); 
о своём пресвитерском сане говорит и сам Дулас в приветственных 
строках своего «Письма» («от кланяющегося [тебе] Дуласа, грешного 
и неисправного монаха, который даже ниже, чем след [от ноги, но] – ми-
лостью Христовой пресвитер», § 1). Из ответного «Письма аввы Дуласа» 
мы, в свою очередь, узнаём о том, что Гермей был не просто монахом, 
но также пресвитером («монашествующему … пресвитеру Гермею», 

1	 Письмо Гермея монаха авве Дуласу / перевод с древнегр. яз. и комм. А. В. Антишкина, 
диак. Петра Лонгана, А. Н. Неманова; под ред. свящ. Сергия Кима // Метафраст. 2019. Т. 1. 
№ 1. С. 96–102.

2	 См. краткую но содержательную документацию, собранную А. Риго: Rigo A. La lettera (e gli 
apoftegmi) di abba Doulas // Analecta bollandiana. 2012. Vol. 130. P. 258. О прп. Виссарио-
не см.: Войтенко А. А. Виссарион // ПЭ. М., 2004. T. 8. С. 539–540. 

3	 Apophthegmata patrum // PG. 65. Col. 137–140. Рус. пер.: Алфавитный патерик, или Досто
памятные сказания о подвижничестве святых и блаженных отцов. М., 2009. С. 87–88. 
Тот же рассказ воспроизводится и в систематическом собрании: Apophthegmata patrum 
XIX, 1 // SC. 498. P. 137. Рус. пер.: Древний Патерик, или тематическое собрание изрече-
ний-апофтегм отцов пустынников / перевод с древнегреческого еп. Феофана (Говорова), 
Затворника Вышенского. Святая Гора Афон, 2009. С. 553.

4	 Apophthegmata patrum XII, 3 // SC. 474. P. 208–210. Рус. пер.: Древний патерик. С. 378–379.
5	 Apophthegmata patrum XX, 1 // SC. 498. P. 156–158. Рус. пер.: Древний патерик. С. 378–

379 (свт. Феофан приводит это повествование только один раз в 7-й главе «Древнего 
патерика»).



16 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

§ 1) и жил в монастыре, посвящённом Христу («возлюби свой люби-
мый монастырь и не покидай его до последнего вздоха; [монастырь], 
украшенный именем Христовым», § 15). 

Письмо монаха Гермея характеризуется настроением, близким 
к унынию; подвижник в своём письме выражал обеспокоенность тем, 
что недостаточно продвинулся в духовной жизни и просил авву Дуласа 
дать наставление. В ответном послании Дулас утешает своего собесед-
ника, побуждает его к терпению, приводя в пример раскаявшихся греш-
ников, а также предшествующих отцов, подвизавшихся в течение дол-
гих лет, и убеждает сохранять безмолвие.

2. Источники

2. 1. Библейский текст

Ответное письмо аввы Дуласа Гермею изобилует ссылками и аллюзи-
ями на Священное Писание. Для большей убедительности автор пись-
ма подтверждает практически каждую из своих мыслей словами и об-
разами из Библии. Текст Ветхого Завета цитируется по Септуагинте. 
В некоторых случаях библейские цитаты текст приводятся дословно 
(за некоторыми незначительными вариантами, которые в представ-
ленной ниже таблице оставлены без выделения):

Письмо аввы Дуласа Ветхий Завет (LXX)

(§ 5) οἱ σπείροντες ἐν δάκρυσιν ἐν 
ἀγαλλιάσει θεριοῦσιν 

Пс. 125, 5: οἱ σπείροντες ἐν δάκρυσιν ἐν 
ἀγαλλιάσει θεριοῦσιν

(§ 6) τίς ἐπίστευσε τῷ κυρίῳ καὶ 
κατῃσχύνθη; ἢ τίς ἐνέμεινε τῷ φόβῳ αὐτοῦ 
καὶ ἐγκατελείφθη; ἢ τίς ἐπεκαλέσατο 
αὐτόν, καὶ ὑπερεῖδεν αὐτόν*

Сир. 2, 10: τίς ἐνεπίστευσεν κυρίῳ 
καὶ κατῃσχύνθη; ἢ τίς ἐνέμεινεν τῷ 
φόβῳ αὐτοῦ καὶ ἐγκατελείφθη; ἢ τίς 
ἐπεκαλέσατο αὐτόν, καὶ ὑπερεῖδεν αὐτόν; 

(§ 14) Σχολάσατε καὶ γνῶτε ὅτι ἐγώ εἰμι 
ὁ θεός

Пс. 45, 11: Σχολάσατε καὶ γνῶτε ὅτι ἐγώ 
εἰμι ὁ θεός

*	 Дулас приводит цитату из Книги Иисуса, сына Сирахова, дословно, добавляя лишь 
артикль τῷ, и, убирая приставку с глагола ἐμπιστεύω.



17От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

Некоторые места из Священного Писания Дулас передаёт не до-
словно, но при парафразе использует термины и корни соответствую-
щих пассажей Писания (выделено жирным):

Письмо аввы Дуласа Ветхий Завет (LXX)

(§ 7) τὸν Ρουβίμ, ὃστις πατρικὴν κοίτην 
ἐμίανεν.

Быт. 49, 4: ἀνέβης γὰρ ἐπὶ τὴν κοίτην τοῦ 
πατρός σου· τότε ἐμίανας τὴν στρωμνήν 

(§ 7) Ραὰβ τὴν πόρνην, ὅλα τὰ ἔτη 
πορνεύσασαν οὐκ ἔσωσεν, ἐπειδὴ τοὺς 
κατασκόπους ἐφύλαξεν;

Нав. 6, 25: Ραὰβ τὴν πόρνην καὶ πάντα 
τὸν οἶκον τὸν πατρικὸν αὐτῆς ἐζώγρησεν 
Ἰησοῦς*.

(§ 7) τὸν Ναβουχοδονόσωρ, τὸν τὴν 
πόλιν τοῦ θεοῦ ἐμπρήσαντα καὶ τὸν λαὸν 
κατασφάξαντα.

4 Цар. 25, 9−11: καὶ ἐνέπρησεν τὸν οἶκον 
κυρίου καὶ τὸν οἶκον τοῦ βασιλέως καὶ 
πάντας τοὺς οἴκους Ιερουσαλημ, καὶ πᾶν 
οἶκον ἐνέπρησεν… καὶ τὸ περισσὸν τοῦ 
λαοῦ τὸ καταλειφθὲν ἐν τῇ πόλει καὶ τοὺς 
ἐμπεπτωκότας, οἳ ἐνέπεσον πρὸς βασιλέα 
Βαβυλῶνος, καὶ τὸ λοιπὸν τοῦ στηρίγματος 
μετῆρεν 

*	 В синодальном переводе данный стих — Нав. 6, 24.

Отметим, что новозаветный текст чаще приводится автором в до-
словных цитатах, чем в случае ветхозаветных цитат и аллюзий:

Письмо аввы Дуласа Новый Завет

(§ 7) Πάτερ, ἄφες αὐτοῖς Лк. 23, 34: Πάτερ, ἄφες αὐτοῖς 

(§ 13) ὑποπιάσωμεν τὸ σῶμα καὶ 
ἐγκρατεία δουλαγωγήσωμεν

1 Кор. 9, 27: ὑπωπιάζω μου τὸ σῶμα καὶ 
δουλαγωγῶ 

(§ 14) ὁ δὲ ὑπομείνας εἰς τέλος οὗτος 
σωθήσεται

Мф. 24, 13: ὁ δὲ ὑπομείνας εἰς τέλος 
οὗτος σωθήσεται 

(§ 16) ουδέν ἡμᾶς χωρίσει ἀπὸ τῆς 
ἀγάπης τοῦ Χριστοῦ

Рим. 8, 39: οὔτε ὕψωμα οὔτε βάθος οὔτε 
τις κτίσις ἑτέρα δυνήσεται ἡμᾶς χωρίσαι 
ἀπὸ τῆς ἀγάπης τοῦ θεοῦ τῆς ἐν Χριστῷ 
Ἰησοῦ τῷ κυρίῳ ἡμῶν 

(§ 16) θεὸς ὁ δικαιῶν· τίς ὁ κατακρινῶν Рим. 8, 33−34: θεὸς ὁ δικαιῶν· τίς ὁ 
κατακρινῶν 



18 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

В своём письме Дулас (§ 10) приводит евангельский образ блудно-
го сына, который расточил наследство, полученное от отца (Лк. 15, 11–
32). В размышлении над притчей о блудном сыне автор аллегорически 
толкует евангельский текст. В двух сыновьях из притчи Дулас усматри
вает две категории христиан: часть их старается сохранить верность 
Богу, а иные впадают в прегрешения. Впрочем, те, кто согрешает по-
сле крещения, не должны впадать в отчаяние, поскольку Бог проща-
ет и принимает каждого человека, как и в евангельской притче отец 
простил и принял своего блудного сына («Письмо аввы Дуласа», § 10). 

2. 2. Аскетические и агиографические произведения

В письме Дуласа встречаются прямые и косвеные отсылки на аскети-
ческие и агиографические произведения. Среди них можно выделить 
следующие: 

1)	 «Письмо Гермея монаха авве Дуласу»; 
2)	 «Покаяние, или Исповедь Киприана», «Мученичество 

свв. Киприана и Иустины»; 
3)	 «История египетских монахов»; 
4)	 Некоторые эпизоды известны также по житиям древних под-

вижников («Житие прп. Антония» свт. Афанасия Великого; 
«Житие св. Павла» блж. Иеронима).

Поскольку авва Дулас пишет ответное письмо, он неоднократно об-
ращается к письму Гермея, на которое отвечает, порой прибегая к ци-
тированию конкретных фраз из него. Прямой цитатой из «Письма 
Гермея» можно считать фразы из § 6 и 11 «Письма аввы Дуласа»; в § 3 
авва Дулас использует образ сорняков и поля, который, возможно, так-
же заимствован из «Письма Гермея» (см. ниже). 

В таблице ниже мирным мы выделяем цитаты, которые можно 
считать прямыми.



19От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

Письмо аввы Дуласа Письмо Гермея монаха 

(§ 6) Ты меня крайне огорчил своими сло-
вами: «Неужели я бегу напрасно?».

(§ 2) Он опьяняет мой разум позорными 
и скверными мыслями, и я боюсь, честной 
отец, как бы мои усилия не пропали да-
ром, как бы не оказалось так, что я испы-
таю тесноту (ср. 2 Цар. 22, 7) и в то же вре-
мя не достигну простора (ср. 2 Цар. 22, 20); 
боюсь, как бы не оказалось, что я бе-
жал напрасно (ср. 1 Кор. 9, 24) и ничего 
не выиграл*.

(§ 11) Поверь мне, отче, я пишу тебе 
не как согрешившему — да не будет! — 
но потому, что в своём письме к нам ты 
заметил: «Враг внушает, что я не до-
стигну спасения».

Как мы уже много раз говорили, я окру-
жил себя оградой безмолвия и придержи-
ваюсь [того] образа жизни и [того] состоя-
ния, на которые мы решились, и считаю, 
что живу в самоограничении. Однако дья-
вол пытается убедить меня через по-
мыслы ни больше, ни меньше в следую-
щем: «Сколько бы ты ни смирял себя, 
у тебя никогда не выйдет убедить 
[в этом] Бога»; и в итоге, он повергает 
меня ниц бездыханным и изничтожает 
меня печалью, пленяет меня помысла-
ми и раздробляет меня, словно железным 
молотом, а помимо всего этого, внушает 
много неуместного. 

(§ 3) Кланяюсь тебе, преподобный отче, 
за то, что ты дерзнул искренне приступить 
ко Христу для того, чтобы вновь взяться 
за поле, которое было запущено, за зем-
лю, которую не засевали с рассуждением, 
и за имение, которое было захвачено, — 
для того, чтобы бросить праведное, духов-
ное и святое зерно в свою разумную душу.

(§ 7) отгони таящегося во мне демона и об-
руби разросшиеся вокруг меня и удуша-
ющие меня сорняки.

*	 Письмо Гермея монаха авве Дуласу. С. 100.

Автор письма обращается к агиографическим сочинениям, посвя-
щённым сщмч. Киприану и мц. Иустины. В частности, авва Дулас, говоря 
о тех злых делах, которые совершал Киприан до обращения в христиан-
скую веру, прямо ссылается на фрагмент из «Покаяния, или Исповеди 
Киприана» (Confessio Cypriani, BHG 453)6. 

6	 О памятнике см.: Артюхова Т. А., Королёв А. А., Турилов А. А. и др. Киприан и Иустина // 
ПЭ. M., 2013. T. 33. С. 716–728. 



20 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

Письмо аввы Дуласа Confessio Cypriani

Кто в своей жизни совершил столь-
ко зла, как Киприан, который рассе-
кал чрево женщин, носивших плод, 
и был всецело облечён в диавола, 
словно в одежду? Но, будучи настав-
лен целомудреннейшей девой Иу-
стиной, он крайне ревностно пришёл 
к покаянию и был удостоен жребия 
мученичества.

Я разрезал беременных женщин 
для демонов, и, преобразовав бла-
городных женщин, я брал их в плен 
из их собственных городов, и после 
того, как они зачинали от блудодея-
ния, я убивал их; Я зарезал их груд-
ных младенцев под землей. Одних 
я задушил, других я душил обеща-
нием помощи дракона*. 

*	 Bailey R. The Confession of Cyprian of Antioch: Introduction, Text, and Translation. MA Thesis. 
Faculty of Religious Studies McGill University. Monreal, 2009. P. 70.

В качестве демонстрации той пользы, которую приносит под-
вижнику покаяние и уединённая жизнь, авва Дулас приводит исто-
рию некоего монаха, которая изложена в «Истории египетских мона-
хов» — одном из самых ранних памятников христианской аскетической 
литературы (кон. IV — нач. V в.)7. Авва Дулас ссылается на главу, посвя-
щённую Иоанну Ликопольскому:

Ответ аввы Дуласа Historia monachorum in Aegypto

(§ 12) Я напомню тебе также об од-
ном брате, совершившем много зло-
деяний, о котором Иоанн египтянин 
сказал, что тот пребывал в блуде 
и не переставал творить зло. Когда 
же коснулось его дуновение боже-
ственного посещения, он оставил 
[свое] распутство, поверг себя в мо-
гилу и не поднимался до тех пор, пока
всецело не оплакал, словно мертве-
ца, свои падения.
И тогда яркий свет благодати вос-
сиял ему, хотя демоны злослови-
ли его и говорили: «Ты усердство-
вал во всяком беззаконии, и теперь 
ты наш! Ты сочетался с нами, ты со-
вершил все наши дела, и теперь ты,  
ничтожный, желаешь достигнуть

Ι, 37–43: «В городе, — рассказывал 
[отец Иоанн], — был некий другой 
юноша, тяжкий грешник, совершив-
ший множество злодеяний. По воле 
Божией, он покаялся во множестве 
своих грехов; придя на место по-
гребений, он пал наземь, оплакивал  
свою прежнюю жизнь и не осмели-
вался ни произнести что-нибудь,
ни даже призвать Бога, ни молить-
ся, считая себя недостойным и самой 
жизни. Ещё прежде смерти он затво-
рился среди гробниц, и, отказавшись 
от жизни, рыдал из глубины сердца. 
Так провёл он неделю, и вот ночью ему 
являются с громкими криками демо-
ны, которые прежде вредили его жиз-
ни, и говорят: “Где этот нечестивец? 

7	 О памятнике см.: Кулькова Н. А. «История монахов» // ПЭ. М., 2012. T. 28. С. 20–23. 



21От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

спасения?» И что же? Когда он ус-
лышал всё это от них, неужели до-
верился им? Или, может быть, опу-
стив руки, ушёл из гроба или оставил 
покаяние? Разве не прожил он в чи-
стоте оставшееся время своей жиз-
ни во гробе и не получил дар (χάρι-
σμα) против тех демонов, которые его 
терзали, и сам не стал изгонять их?
… подражай, отче, тому брату, о ко-
тором мы вспоминали выше, кото-
рый поселился в гробу и не покидал 
его до конца. Он возлюбил гроб, а ты 
возлюби свой любимый монастырь 
и не покидай его до последнего вздо-
ха; монастырь, украшенный именем 
Христовым, где даже ангелы получи-
ли приказание стоять.

Он насытился распутством, а теперь 
некстати для нас явился неожидан-
но благоразумным и добродетель-
ным…” Многое другое они говорили…
На третью ночь бесы чуть не уби-
ли его, безжалостно напав и изму-
чив до полусмерти. Однако, увидев, 
что он не уступает, они удалились, 
бросив его бездыханным. Уходя, 
они кричали: «Ты победил, ты побе-
дил, ты победил». Более не случалось 
с ним ничего ужасного, но, чистый 
[от всякой скверны], он жил чистой 
жизнью в погребальной пещере, всю 
жизнь упражняясь в добродетели чи-
стоты. Он был почтен Богом и полу-
чил дар чудотворения, так что у мно-
гих вызывал удивление и стремление 
к благочестивой жизни*.

*	 Historia monachorum in Aegypto / ed. A.-J. Festugière. Bruxelles, 1971. P. 22–26. Рус. пер.: 
История египетских монахов / пер., коммент., вступ. ст. Н. А. Кульковой. М., 2001. С. 16.

Упоминая о прп. Антонии Великом, авва Дулас пишет, что тот 
«двадцать лет хранил безмолвие и получил дар прозорливости» (§ 17), 
при этом, скорее всего, он ссылается на «Житие прп. Антония» 
свт. Афанасия, где также говорится о том, что Антоний «около двадца-
ти лет провёл так… подвизаясь в уединении, никуда не выходя и все 
это время никем не видимый»8. 

Что касается повествования о встрече прп. Антония с Павлом 
Фивейским, то оно полностью совпадает с эпизодом, изложенным 
в «Житии св. Павла Фивейского» (BHG 1466; CPG 3636), которое было на-
писано блж. Иеронимом Стридонским на латинском языке. По всей ви-
димости, этот эпизод был известен обоим авторам из устного предания9.

8	 Athanasius Alexandrinus. Vita Sancti Antonii 14 // PG. 26. Col. 864B. Рус. пер.: Афанасий Ве-
ликий, свт. Житие преподобного отца нашего Антония // Антоний Великий, прп. Житие 
и послания. М., 2010. С. 32.

9	 Не отмечено у первого издателя: Rigo A. La lettera (e gli apoftegmi) di abba Doulas. 
P. 255–282.



22 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

Ответ аввы Дуласа Vita Sancti Pauli primi eremitae

(§ 17) Если мы вспоминаем посе-
щение родственников или знако-
мых и внутри разгорается печаль, 
поскольку мы лишаемся награды, 
то вспомним блаженного и препо-
добного Павла Фивейского, который 
увидел человека — Антония — спустя 
шестьдесят лет. Антоний подобным 
образом двадцать лет хранил без-
молвие и получил дар прозорливо-
сти (διορατικὴν χάριν).

(§ 10) Во время этих речей ворон сел 
на суку дерева и, тихо слетев оттуда, 
положил целый хлеб пред очами ди-
вящихся старцев.
Когда он улетел, Павел сказал: «Вот 
Господь, поистине Благий, поистине 
Милосердный, послал нам обед. Вот 
уже шестьдесят лет, как я ежедневно 
получаю укрух в полхлеба; но теперь, 
для твоего прихода, Христос удвоил 
порцию воинам своим»*.

*	 Hieronymus Stridonensis. Vita Sancti Pauli primi eremitae 10 // PL. 23. Col. 23–24. Рус. пер.: 
Иероним Стридонский, блж. Жизнь Павла пустынника // Творения блаженного Иеронима. 
Киев, 1880. Ч. 4. С. 7–8.

3. Возможные литургические параллели

В письме встречается выражение «πᾶσαν…μέριμναν» (§ 14), схожее со 
словами Херувимской песни («всякое ныне отложим попечение» — 
«πᾶσαν τὴν βιωτικὴν ἀποθώμεθα μέριμναν»)10. Однако вряд ли здесь при-
сутствует подобное заимствование, поскольку монах Гермей и авва Дулас 
жили в кон. IV — нач. V в., тогда как Херувимская песнь была введена 
в употребление в Византии в VI в. Историк Кедрин сообщает, что импе
ратор Юстин II повелел исполнять её — надо полагать, при вносе евха-
ристических даров — на девятом году своего царствования (573 г.). 

4. Цитата из «Письма аввы Дуласа» в Апофтегмах

Как указал издатель текста «Письма аввы Дуласа» А. Риго, прямая цитата 
из него присутствует в Апофтегмах11 – как в алфавитном, так и в систе-
матическом собраниях. Отметим, что в Апофтегмах под именем аввы 
Дуласа даётся составная цитата, которая взята из § 15 и § 14. 

Данная цитата из Письма аввы Дуласа, присутствующая в обоих со-
браниях Апофтегм, является новым важным источником для прояснения 

10	 Rigo A. La lettera (e gli apoftegmi) di abba Doulas. P. 272. 
11	 См.: Ibid. P. 257.



23От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

текстуальной истории Апофтегм, а также для вопроса установления 
источников этого памятника12. Обнаружение полного текста Письма аввы 
Дуласа, которое ранее было известно только по цитате из Апофтегм, 
в очередной раз подтверждает устоявшееся наблюдение исследовате-
лей этих сборников о том, что помимо устных изречений древних под-
вижников в Апофтегмы были включены выдержки из более ранних ли-
тературных, т.е. письменных, произведений13. 

Соотношение между текстами показано в таблице ниже; жирным 
шрифтом мы выделили совпадения. Русский перевод апофтегм даёт-
ся по наиболее распространённым изданиям. 

Письмо аввы Дуласа Апофтегмы (алфавитное 
собрание)

Апофтегмы 
(систематическое 

собрание)

(§ 15) Если же враг при-
нуждает нас оставить 
безмолвие, то ни в коем 
случае не будем слушать 
его, а подражай, отче, 
тому брату, о котором 
мы вспоминали выше, ко-
торый поселился в гробу 
и не покидал его до кон-
ца. Он возлюбил гроб, а ты 
возлюби свой любимый 
монастырь и не покидай 
его до последнего вздоха.

Авва Дула говорил: 
«Eсли враг принуждает 
нас оcтавить безмолвие, 
не будем слушать его; 

(II, 13) Авва Дула говорил: 
«Если враг принуждает 
нас оставить безмолвие, 
мы не должны слушать 
его; 

(§ 14) Я знаю, что без-
молвие несет в себе тя-
гостный труд до тех пор, 
пока человек не вку-
сит его сладости, но ни-
что не сравнится с ним, 
а также с воздержанием 
в пище – в деле борьбы 
с врагом. Ибо оно дает 
острое зрение внутрен-
ним очам для созерцания 
многоочитых Херувимов.

ибо нет равного без-
молвию и посту. Пост 
и безмолвие вместе по-
могают против врага, 
ибо они внутренним взо-
рам доставляют остроту 
зрения».

ибо нет ничего рав-
ного безмолвию и по-
сту. Они помогают нам 
в борьбе против врага: 
ибо они внутренним взо-
рам доставляют остроту 
зрения».

12	 Ibid. 
13	 Ibid.



24 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

В обоих собраниях Апофтегм под именем аввы Дуласа также ци-
тируется другое изречение, которое, как определил А. Риго, является 
в действительности, цитатой из Евагрия14. 

5. Русский перевод

Перевод выполнен по изданию А. Риго15, с некоторыми исправлениями 
греческого текста, которые отмечены в примечаниях. Для удобства ра-
боты переводчики разбили текст на параграфы и ввели их нумерацию 
(в настоящей публикации все ссылки на текст даются по ней). В тексте 
перевода смысловые добавки заключены в квадратные скобки, а би-
блейский текст отмечен курсивом. В скобках даётся нумерация стра-
ниц по изданию А. Риго. 

(267) Ответы Дуласа Гермею о сокрушении

1. Моему отцу и господину, милейшему и поистине подлинному 
учителю, доныне труждающемуся в боголюбии, христолюбивому, мо-
нашествующему и благоразумнейшему16 пресвитеру Гермею от кла-
няющегося [тебе] Дуласа, грешного и неисправного монаха, который 
даже ниже, чем след [от ноги, но] милостью Христовой пресвитер,  – 
в Господе радоваться. 

2. Конечно, это мне нужно было бы принимать советы и настав-
ления от твоего преподобия. Однако ты [сам] попросил совета или на-
ставления у меня, убогого. [Поэтому] я написал для твоего посланника 
(как Бог позволил моему невежеству) без сложных приёмов, без наду-
манных сравнений и без двусмысленных советов (Бог тому свидетель), 
но на основании принятых (ἐνδιαθέτων) [в Церкви] и вдохновлённых 
Богом Писаний (насколько Бог дал мне памяти).

3. Впрочем, ублажаю твоё благоразумие, поскольку ты возложил 
на свою шею благое и святое иго (Мф. 11, 30). Кланяюсь тебе17, препо-
добный отче, за то, что ты дерзнул искренне приступить ко Христу 
для того, чтобы вновь взяться за поле, которое было запущено, за зем-
лю, которую не засевали с рассуждением, и за имение, которое было 

14	 Evagrius Ponticus. Rerum monachalium rationes 8 // PG. 40. Col. 1260C.
15	 Rigo A. La lettera (e gli apoftegmi) di abba. P. 255–282.
16	 εὐλεβεστάτῳ читаем как εὐλαβεστάτῳ.
17	 Cм.: Письмо Гермея 2 // Письмо Гермея монаха авве Дуласу. С. 100.



25От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

захвачено, — для того, чтобы бросить праведное, духовное и святое зер-
но в свою разумную душу.

4. Задумайся вот о чём: те, кто засевает [знакомую нашим] чув-
ствам землю, — какие они претерпевают труды, [какие] ледяные моро-
зы, [какие] снега, затяжные дожди и сбивающие с ног ветры. И в то вре-
мя, как всё это препятствует земледелию, они не отступают и ожидают 
хорошей и мягкой погоды. Неужели даже в тот год, когда земля исто-
щена, они могут вовсе отказаться и полностью оставить посев, чтобы 
посеять уже в другом году?18 Но как тогда они соберут урожай летом, 
если не посеют суровой зимой? Неужели они не воспользуются (268) 
настоящим временем, как бы ни было оно враждебно? А если смогут 
перенести суровость зимы и засеют зерно в полном объёме, то спустя 
совсем немного времени, когда наступит лето, они будут радоваться 
[и] собирать урожай, позабыв всю враждебность зимы. 

5. Подобным же образом, и приступившие к Божественному земле-
делию переживают многие зимы, сражаются и получают отпор от про-
тивостоящих [сил]. Они не останавливаются и усердствуют (ἐνδιδοῦσι) 
во время духовного сеяния, ожидая плодов (θέρος)19 упокоения и чая 
Царства, на смену которого не придёт другое царствие20, и славы, кото-
рая не исчезнет. Вместо льдов, их сковывает воздержание. Вместо сне-
га, пост ослабляет их словесную землю. Вместо ветров, они претерпева-
ют оскорбления и порицания от людей. И в силу того, что они не пали 
духом в борьбе со всем тем, что им противостояло, и не пренебрегли 
добром, — в своё время, не ослабев, они соберут урожай, как написа-
но: Сеющие со слезами, в радости пожнут (Пс. 125, 5).

6. Ты меня крайне огорчил своими словами: «Неужели я бегу на-
прасно?»21 Враг так иногда помрачает нас, что мы не верим Писаниям. 
Разве не говорит нам Писание: Кто поверил Господу, — и был посты-
жен? Или кто пребывал в страхе перед Ним, — и был оставлен? Или кто 
взывал к Нему, и Он презрел его? (Сир. 2, 10). Давайте выясним с точ-
ностью: от начала творения до сего дня был ли такой человек, кото-
рый поистине соединился бы с Богом или который хотя бы на словах 

18	 Данное предложение рассматриваем как вопросительное.
19	 Букв.: «жатва».
20	 Данное трудное место можно сопоставить с отрывком Дан. 2, 44: И во дни тех царей воз-

двигнет Бог небесный царство, которое во веки не разрушится, и царство Его иному на-
роду не достанется, разрушит и истребит все царства, а само будет стоять во веки 
(рус. пер. проф. П. А. Юнгерова). Греч. прилагательное ἀδιάδοχον значит буквально «без 
преемника, не имеющее преемства».

21	 См.: Послание Гермея 5 // Письмо Гермея монаха авве Дуласу. С. 100.



26 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

пожелал избавиться от своих грехов — и был бы отвергнут? Мы знаем, 
что Бог — сердцеведец, и поступим неправильно, если прислушаемся 
к помыслам и придём в отчаяние.

7. Кого ты можешь мне показать, кто бы погиб после покаяния? 
Может быть, Рувима, который осквернил отцовское ложе (Быт. 35, 22; 
49, 3–4)? Или же Давида, совершившего убийство после прелюбоде-
яния (2 Цар. 11, 2–17)? (269) Навуходоносора, предавшего огню град 
Божий и погубившего народ (4 Цар. 25, 1–11)? Манассию, царствовав-
шего пятьдесят два года22, всё [это] время служившего идолам и спас-
шегося в один миг (2 Пар. 33, 1–13)? Не спас ли Он Раав блудницу (ко-
торая все годы [своей жизни] предавалась разврату) за то, что та укрыла 
соглядатаев (Нав. 6, 24)? Не спас ли Он ниневитян, когда они раская-
лись (Ион. 3, 5–10)? Мытаря, который обкрадывал каждого, не сделал 
ли Он евангелистом (Мф. 9, 9–13)? Или Закхея? А он был начальником 
мытарей (Лк. 19, 1–10)! Не показал ли Павла, гнавшего Церковь, высо-
чайшим в проповеди? [Или] Петра, столпа Церкви, который трижды 
отрёкся с клятвой (Мф. 26, 69–75), ― не простил ли его тотчас? Разве 
не спас разбойника, раскаявшегося на кресте (Лк. 23, 40–42)? О тех, кто 
распял [Его] на кресте, не просил ли благой и милостивый Господь, го-
воря: Отче! Прости им (Лк. 23, 34)? 

8. Кто в [своей] жизни совершил столько зла, как Киприан, кото-
рый рассекал чрево [женщин], носивших плод, и был всецело облечён 
в диавола, словно в одежду? Но, будучи наставлен целомудреннейшей 
(σεμνοπρεπεστάτης) девой Иустиной, он крайне [ревностно] пришёл 
к покаянию и был удостоен жребия мученичества. Разве не пришёл 
Святой Пастырь на землю, оставив девяносто девять овец, и не стал 
искать потерявшуюся, и не сказал ли: Радость бывает на небе о едином 
грешнике кающемся (Лк. 15, 7), и то же самое ― о драхме (Лк. 15, 8–10)? 

9. Притом, что столько [людей] пришло к покаянию и достиг-
ло спасения, ― неужели и мы не исцелимся? (270) Но враг всё равно 
шепчет, что все они согрешили прежде крещения, а прощение обрели 
в крещении. Но разве мы не такие же, как Давид, который был и царём, 
и пророком? Ведь Тот же Дух, Который имели пророки, Его же и мы по-
лучаем в крещении. Грехом пророк отринул [от себя] Духа и погубил 
[своё] достоинство. Тем не менее, он верил, что Бог ― не безжалостен, 
но милостив. Оставив всё и вменив настоящее ни во что, он обратил 
себя к покаянию [и тем самым] не только избежал уготованного суда, 
но и вернулся к своему достоинству и вновь стал пророчествовать. 

22	 По Септуагинте – 55 лет (4 Цар. 21, 1; 2 Пар. 33, 1).



27От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

Мы умалили (ἠφανίσαμεν)23 крещение, он ― пророчество. Покаяние же 
помогает в обоих случаях.

10. Вспомни ещё, о чём размышлял сын, который расточил всё име-
ние отца в распутстве, и как он вернулся к отцу, и о том, как отец оправ-
дывал и принимал его (Лк. 15, 11–24)? Как те два сына были от лона од-
ного отца, так и мы, христиане, ― дети одного Отца. По этой причине 
Спаситель сказал о двух сыновьях одного отца и спас одного из них, 
жившего в распутстве, чтобы мы, согрешив после крещения, не отчаи-
вались в себе. Было бы хорошо, если бы мы сохранили крещение в це-
лостности (σῶον)24, но поскольку мы терпим поражение (νικώμεθα), бу-
дучи плотскими, не будем отчаиваться в себе, чтобы змей (ὁ δράκων) 
полностью не поглотил нас.

11. Поверь мне, отче, я пишу тебе не как согрешившему ― да не бу-
дет! ― но потому, что в своём письме к нам ты заметил: «Враг внуша-
ет, что я не достигну спасения»25. Я только напомню тебе то, что ты 
и так знаешь, чтобы ты мог спокойно совершать течение в своём со-
стязании (1 Кор. 9, 24)26. Если противник шепчет тому, кто [уже] согре-
шил, что он не спасётся, то он же шепчет и тем, кто [ещё] не согрешил 
и кого он [только] пытается побороть: (271) «Если ты не можешь вы-
держать [разгоревшегося] огня, согреши, а [потом] покаешься. Ведь 
Бог ― [Бог] кающихся!» Который из двух советов врага ― правильный? 
Я скажу: ни один из них. Ибо зачем верить тому, кто не сохранил свой 
чин и из-за гордости был низвергнут с небес на землю? Лучше дове-
рять тому, как мыслили (τῇ γνώμῃ)27 святые, и благости Бога, Который 
сказал: Я хочу не смерти грешника, но ― чтобы он обратился и остал-
ся жив (Иез. 33, 11).

12. Я напомню тебе также об одном брате, совершившем мно-
го злодеяний, о котором Иоанн египтянин сказал28, что тот пребывал 
в блуде и не переставал творить зло. Когда же коснулось его дунове-
ние божественного посещения, он оставил29 [своё] распутство, поверг 
себя в могилу и не поднимался до тех пор, пока всецело не оплакал, 

23	 Букв.: «стерли, сделали невидимым».
24	 Букв.: «целым, неповрежденным».
25	 См.: Послание Гермея 2 // Письмо Гермея монаха авве Дуласу. С. 100.
26	 См.: Там же 5 // Письмо Гермея монаха авве Дуласу. С. 100.
27	 Букв.: «мнению».
28	 Historia monachorum in Aegypto Ι, 37–43 // Op. cit. P. 22–26. Рус. пер.: История египетских 

монахов. С. 16.
29	 Форма καταλείψας допускает два значения – от καταλείπω и от καταλείβω «проливать 

слезы, орошать».



28 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

[словно мертвеца], свои падения30. И [тогда] яркий свет благодати вос-
сиял ему, хотя демоны злословили его и говорили: «Ты усердствовал 
во всяком беззаконии, и [теперь] ты наш! Ты сочетался с нами, ты со-
вершил все наши дела, и теперь ты, ничтожный, желаешь достигнуть 
спасения?». И что же? Когда он услышал всё это от них, неужели дове-
рился им? Или, может быть, опустив руки, ушёл из гроба или оставил 
покаяние? Разве не прожил он в чистоте оставшееся время своей жиз-
ни во гробе и не получил дар (χάρισμα) против тех демонов, которые 
его терзали, и сам не стал изгонять их?

13. Если мы ранены в сражении, то не будем оставлять без внима-
ния рану, чтобы она не стала неизлечимой. А если мы ранены не были, 
поскольку победили страсти, то с (272) большей прилежностью будем 
умолять Царя31. С помощью поста будем искать страх Божий и в мо-
литвах будем просить Его. Слезами омочим осквернённую нашу по-
стель (Пс. 6, 7) и постом, словно осушающими лекарствами, очистим 
загноившиеся члены. И наконец, через бдение усмирим тело и порабо-
тим (1 Кор. 9, 27) [его] воздержанием, как сказал Апостол, чтобы уже32 
не покоряться [ему]. [Сообразна с] Писанием та мысль33, что пост нахо-
дит страх Божий, а воздержание хранит его34. Вместо нарывов, [кото-
рые поражают] живущих на земле чувственной35, позаботимся усерд-
но о почве ума, дабы собрать совершенный плод в Земле обетованной.

14. Я знаю, что безмолвие (ἡσυχία) несёт в себе тягостный труд 
до тех пор, пока человек не вкусит его сладости, но ничто не сравнится 
с ним, а также с воздержанием в пище ― в деле борьбы с врагом. Ибо 
оно даёт острое зрение внутренним очам для созерцания многоочи-
тых Херувимов. Оно научает подражать их чину в нескончаемом сла-
вословии, отбрасывает прочь страх, присущий миру (Рим. 8, 15), [науча-
ет] чувствовать отвращение к здешней (τἀνταῦθα)36 любви и к желанию 

30	 Πταίσματα – возможна игра слов с близким по звучанию πτῶμα («труп»). 
31	 Aor. conj. act. 1 p. pl. от δυσωπέω – 1) (о глазах, зрении) неприятно поражать, резать, сле-

пить; 2) плохо видеть; 3) приводить в смущение, смущать, стыдить; med.-pass. смущать-
ся, стыдиться 4) med.-pass. робеть, бояться.

32	 Читаем μηκέτι вместо μήκετι.
33	 Читаем γραφικὸς ὁ λόγος вместо γραφικῶς ὁ λόγος.
34	 Данное место не найдено в Священном Писании, возможно автор ссылается на собствен-

ную мысль, высказанную несколькими строками ранее: «с помощью поста будем искать 
страх Божий и в молитвах будем просить Его». 

35	 Ср. Исх. 9, 9: и поднимется пыль по всей земле Египетской, и будет на людях и на скоте 
воспаление с нарывами, во всей земле Египетской. 

36	 Т.е. здешние дела или вещи, мир чувственных вещей.



29От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

плоти, отсекает, как сказано, всякое попечение настоящего века, от-
вращается от телесной близости как от чего-то чуждого и чает будуще-
го века, как [уготованного] ему. Там37 в ангельском достоинстве будет 
дан венец тем, кто сохранил чистоту и приобрёл в смирении воздер-
жание, удержал его до конца и не отступил, согласно написанному: 
Претерпевший же до конца спасётся (Мф. 24, 13). Безмолвие (ἡσυχία) 
не указывает на какую-либо часть знания о Боге, но даёт узнать всю 
полноту беспредельного величия, ибо Сам Бог через пророка сказал: 
Успокойтесь (σχολάσατε)38 и познайте, что (273) Я – Бог (Пс. 45, 11). Пост 
же сжигает подступившие грехи подобно тому, как огонь сжигает ко-
лючие сорняки, и хранит от поражения. Воздержанием мы отвращаем-
ся от всякого удовольствия и желания усладить вкус, чтобы получить 
почесть высшего звания (Флп. 3, 14).

15. Если же враг принуждает нас оставить безмолвие, то ни в коем 
случае не будем слушать его39, а подражай, отче, тому брату, о котором 
мы вспоминали выше, который поселился в гробу и не покидал его 
до конца. Он возлюбил гроб, а ты возлюби свой любимый монастырь 
и не покидай его до последнего вздоха; [монастырь], украшенный име-
нем Христовым, где даже ангелы получили приказание стоять40. Если 
враг, смущая тебя, будет внушать, что ты, стоявший высоко, был уни-
жен, то дай ему ответ и скажи Богу: Благо мне, что Ты смирил меня, что-
бы я научился оправданиям Твоим (Пс. 118, 71). Даже если демоны бу-
дут тысячу раз поносить [нас] и люди будут порицать и смеяться [над 
нами], давайте не будем падать духом или впадать в печаль, но, рас-
топтав всё это, приведём себе на память слова Священного Писания: 
Выведи меня из рва погибели и из топкого болота и поставь на камне 
ноги мои! (Пс. 39, 3).

16. Будем мужественно терпеть все препятствия, которые могут нам 
встретиться, если, конечно, хотим, чтобы ничто не отделяло нас от люб-
ви Христовой (Рим. 8, 38–39). Даже если диавол смущает нас, говоря, 

37	 Т. е. в вечности.
38	 В аскетической литературе глагол «σχολάζω», имеющий базовое значение «быть свобод-

ным, незанятым», может употребляться в смысле отвлеченности от мирских забот и со-
средоточенности на молитве. См.: Lampe G. W. H. A Patristic Greek Lexicon. Oxford, 1984. 
P. 1360–1361.

39	 Данное высказывание Дуласа о недопустимости согласия на призыв врага оставить без-
молвие приводится в «Апофтегмах»: «Авва Дулас говорил: если враг принуждает нас 
оставить безмолвие, мы не должны слушать его; ибо нет ничего равного безмолвию» 
(Apophthegmata Patrum (collectio systematica) II, 12 // SC. 387. P. 132).

40	 Указание на монастырь, где подвизался пресвитер Гермий: его не удалось идентифицировать.



30 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

что безмолвие и покаяние ничего не приносят, будем смело полагаться 
на того, кто говорит: Бог оправдывает, – кто осудит? (Рим. 8, 34). Если 
тот [т.е. диавол. — Пер.] будет стыдить тебя, что у тебя была слава, а те-
перь тебя презирают, то имей надежду, ведь вместо мимолетной сла-
вы достигнешь славы вечной. Если же он побуждает тебя с кем-нибудь 
встретиться и выйти на прогулку вовне41, то будем считать себя похо-
жими на [евангельского] расслабленного (Ин. 5, 2–9). (274) Тот был па-
рализован телом, а мы — душой; он лежал на постели тридцать восемь 
лет и, не желая того, терпел и не был лишён исцеления, а мы добро-
вольно терпим безмолвие, чтобы получить от Христа полное прощение.

17. Если мы вспоминаем посещение родственников или знако-
мых и внутри разгорается печаль, поскольку мы лишаемся награды42, 
то вспомним блаженного и преподобного Павла Фивейского, который 
увидел человека — Антония — спустя шестьдесят лет43. Антоний подоб-
ным образом двадцать лет хранил безмолвие и получил дар прозор-
ливости (διορατικὴν χάριν)44. Иов терпел семь лет под открытым небом 
на навозе, хотя и был царём; он не имел здорового тела, а в течении семи 
лет его пожирали черви. И в то время как Бог свидетельствовал о нём, 
что он праведен сверх естества (Иов. 1, 1; 1, 7), [сам] он говорил: «Хочу 
провести еще немного времени в страдании, чтобы получить большую 
награду от Бога» (ср. Иов. 2, 9). Тот терпел, страдая от всего этого под от-
крытым небом на навозе; мы же, пребывая в покое в монастыре и имея 
утешение общаться с братьями, будем терпеть, чтобы быть помилован-
ными. Иосиф из-за целомудрия был заключен в тюрьму на три года 
(Быт. 39, 20) и удостоен венца от царя (Быт. 41, 42)45. Так и мы ради це-
ломудрия останемся в том звании, в которое были призваны (Флп. 3, 14), 
чтобы на нас был возложен Христом венец праведности (2 Тим. 4, 8). 

18. Порадуйся, господин мой, тому, что, истерзанный волнами в море 
жизни, ты достиг покоя в гавани безмолвия, где нет ветра и волн. Брось 

41	 Т. е. вовне монастыря.
42	 Или иной вариант прочтения греческого текста: «Если мы вспоминаем посещение род-

ственников или знакомых и внутри разгорается печаль, из-за которой мы лишаемся на-
грады, то вспомним блаженного и преподобного Павла Фивейского, который увидел че-
ловека — Антония — спустя шестьдесят лет».

43	 Hieronymus Stridonensis. Vita Sancti Pauli primi eremitae 10 // PL. 23. Col. 23–24. Рус. пер.: 
Творения блаженного Иеронима. Ч. 4. С. 7–8.

44	 Ср. у свт. Афанасия Александрийского в «Житии прп. Антония»: Athanasius Alexandrinus. 
Vita Sancti Antonii 14 // PG. 26. Col. 864B. Рус. пер.: Антоний Великий, прп. Житие и посла-
ния. С. 32.

45	 Возможна контаминация с Исх. 29, 6.



31От ве т а ввы Дул ас а пресви т ер у Г ермею

якорь, чтобы больше не отправляться в путешествие. Убедившись, что это 
путешествие не только не приносит никакой прибыли, но ещё и причи-
няет ущерб, давайте покинем (275) море и зайдём для торговли в порт.

19. Если ты терпишь, господин, то возделываешь рай; ты — внутри 
рая посреди радующих тебя растений. Не будем падать духом из-за того, 
что часто прогневляем Господа, ведь Он не оставляет нас. Он примирил 
с Собою мир (2 Кор. 5, 19), который так прогневал Его; разве не сжалит-
ся Он над душою, которая погружена в молитву? Владыка внемлет тебе 
(Пс. 39, 2). Подражай вдове, преследовавшей несправедливого судью 
(Лк. 18, 1–7). Он ждёт тебя. Взывай всё время: «Отче46, я согрешил про-
тив неба и против Тебя, сделай меня одним из своих наёмников (Лк. 15, 21), 
ночующих47 в дверях райского [дома]!» И Он знает, что [с тобой] делать, 
ведь Он милостив и желает, чтобы ты стал полноправным сыном. 

20. Если мы хотим перевести дух в жестокой войне, то забудем 
о прежних связях с миром, о лице, о голосе, о разговоре, о плотском со-
юзе, поскольку мы знаем, что всё это ― тщета, потому что оно времен-
но. Будем презирать женские благовония и весёлый смех, ибо они раз-
рушают безмолвие (ἡσυχίαν).

21. Прости меня, отче, я пишу тебе это не потому, что отличаюсь 
от твоей веры и благоразумия, но напоминаю тебе об этом, потому что ты 
жалуешься на многие вещи. Поэтому всегда будем иметь перед глаза-
ми исход из жизни и геенну вечного огня и суровый суд Божий и боль-
ше мы не потерпим поражения. Помни о нас и молись за нас, милый 
друг48. Я не лишу тебя встречи со мной, недостойным, и да не буду ли-
шён твоего честного во Христе лица! [Я и] все, кто со мною, многаж-
ды кланяемся твоему преподобию. Будь здрав всегда, священнейший!

Библиография

Les apophtègmes des Pères: Collection systématique. Ch. I–IX / introd., texte critique, trad. et 
notes par J.-Cl. Guy. Paris: Cerf, 1993. (SC; vol. 387).

Les apophtègmes des Pères: Collection systématique. Ch. X–XVI / introd., texte critique, trad. 
et notes par J.-Cl. Guy. Paris: Cerf, 2003. (SC; vol. 474).

Athanasius Alexandrinus. Vita Sancti Antonii // PG. T. 26. Col. 835–977.

46	 Относим слово «πάτερ» непосредственно к евангельской цитате (Лк. 15, 21), тогда как в пу-
бликации А. Риго оно осмыслено как обращение к лицу, которому автор послания обра-
щается с советом непрестанно вспоминать и произносить эту фразу.

47	 Букв.: «ложащихся рядом».
48	 Букв.: «О любезная главо».



32 свящ енник С. Ким, Иер од и а кон Г риг орий ( Т р о фимов) 

Bailey R. The Confession of Cyprian of Antioch: Introduction, Text, and Translation. MA Thesis. 
Faculty of Religious Studies McGill University. Monreal, 2009.

Evagrius Ponticus. Rerum monachalium rationes // PG. T. 40. Col. 1252–1264.

Hieronymus Stridonensis. Vita Sancti Pauli primi eremitae // PL. T. 23. Col. 23–24.

Historia monachorum in Aegypto / éd. par A.-J. Festugière. Bruxelles: Société des bollandistes, 
1971. (Subsidia hagiographica; vol. 53).

Rigo A. La lettera (e gli apoftegmi) di abba Doulas // Analecta bollandiana. 2012. Vol. 130. 
P. 255–282.

Антоний Великий, прп. Житие и послания. М.: Синтагма, 2010.

Артюхова Т. А., Королёв А. А., Турилов А. А. и др. Киприан и Иустина // ПЭ. М.: ЦНЦ «Право
славная энциклопедия», 2013. T. 33. С. 716–728.

Войтенко А. А. Виссарион // ПЭ. М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 2004. T. 8. С. 539–540.

Древний патерик или достопамятные сказания о подвижничестве святых и блаженных 
отцов. М.: АРПМ, 1899.

Древний Патерик, или тематическое собрание изречений-апофтегм отцов пустынников / 
пер. с древнегреческого еп. Феофана (Говорова), Затворника Вышенского. Святая 
Гора Афон: Русский Свято-Пантелеимонов монастырь, 2009.

Иероним Стридонский, блж. Жизнь Павла пустынника // Творения блаженного Иеронима. 
Ч. 7. Киев: Тип. Е. Т. Керер, 1880. С. 1–12.

История египетских монахов / пер., коммент., вступ. ст. Н. А. Кульковой. М.: ПСТГУ, 2001. 

Кулькова Н. А. «История монахов» // ПЭ. М.: ЦНЦ «Православная энциклопедия», 2012. 
T. 28. С. 20–23.

Письмо Гермея монаха авве Дуласу / перевод с древнегр. яз. и комм. А. В. Антишкина, 
диак. Петра Лонгана, А. Н. Неманова; под ред. свящ. Сергия Кима // Метафраст. 
2019. Т. 1. № 1. С. 96–102.


