
Сергиев Посад
2025

2025
№ 2 (11)

БИБЛЕЙСКИЕ 
СХОЛИИ

Научный журнал 
Московской духовной академии





Sergiev Posad
2025

2025
№ 2 (11)

BIBLICAL SCHOLIA

Scientific Journal 
of Moscow Theological Academy



© Московская духовная академия, 2025

«Библейские схолии» (Biblical Scholia) — журнал, созданный на кафедре библеистики Москов-
ской духовной академии. Издание предполагает всестороннее изучение Священного Писа-
ния Ветхого и Нового Заветов: филологии, археологии, богословия, экзегетики, герменевти-
ки и прочих библейских дисциплин. В качестве основной цели и задач журнала — знакомство 
читателя с актуальными вопросами современной библеистики, а также с наследием русской 
библейской дореволюционной школы, являющимся «золотым фондом» отечественной науки. 

Специальности ВАК: 
5.11.1 Теоретическая теология (по исследовательскому направлению: православие) 
5.11.2 Историческая теология (по исследовательскому направлению: православие) 
5.6.2 Всеобщая история 
5.6.3 Археология 
09.00.14 Философия религии и религиоведение

Библейские схолии: научный журнал / Московская духовная академия. — Сергиев Посад: Из-
дательство Московской духовной академии, 2025. — № 2 (11). — 128 с.

ISSN 2712-8504



РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА

Главный редактор: протоиерей Александр Тимофеев 

доктор богословия (PhD)

заведующий Библейским кабинетом 

Московской духовной академии 

доцент кафедры теологии ФДО Православного Свято-Тихоновского 

гуманитарного университета

Секретарь и научный редактор: диакон Александр Левенцов

магистр богословия

аспирант и ассистент кафедры библеистики 

Московской духовной академии

Научный редактор: священник Сергий Фуфаев

преподаватель и научный сотрудник 

кафедры библеистики Московской духовной академии

РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ 

Епископ Кирилл (Зинковский), доктор богословия, кандидат техни-
ческих наук, ректор Московской духовной академии, наместник 
Свято-Троицкой Сергиевой Лавры

Священник Дмитрий Барицкий, кандидат богословия, кандидат фи-
лологических наук, доцент кафедры библеистики Московской 
духовной академии

Священник Дмитрий Бондаренко, кандидат богословия, доцент ка-
федры библеистики Московской духовной академии

Священник Андрей Выдрин, кандидат богословия, доцент кафедры 
библеистики Московской духовной академии

Протоиерей Леонид Грилихес, доцент кафедры библеистики Москов-
ской духовной академии

Священник Василий Казинов, кандидат богословия, доцент, заведу-
ющий кафедрой библеистики, проректор по учебной работе Ко-
ломенской духовной семинарии



6 РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА

Протоиерей Георгий Климов, кандидат богословия, доцент кафедры 
библеистики Московской духовной академии

Михаил Всеволодович Ковшов, кандидат богословия, доцент кафе-
дры библеистики Московской духовной академии, научный со-
трудник Перервинской духовной семинарии

Диакон Сергий Кожухов, кандидат богословия, доцент кафедры би-
блеистики и кафедры богословия Московской духовной академии

Пётр Александрович Коротков, кандидат экономических наук, старший 
преподаватель кафедры библеистики Московской духовной академии

Марина Семёновна Крутова, доктор филологических наук, профес-
сор кафедры библеистики Московской духовной академии, за-
ведующая сектором рукописных книг ФГБУ «Российская госу-
дарственная библиотека»

Протоиерей Олег Мумриков, кандидат богословия, заведующий кафе-
дрой библеистики Московской духовной академии, доцент кафедры 
библеистики и кафедры богословия Московской духовной академии 
и Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета

Протоиерей Андрей Рахновский, старший преподаватель кафедры 
библеистики Московской духовной академии

Розалия Моисеевна Рупова, доктор философских наук, доктор бого-
словия, доцент кафедры библеистики Московской духовной ака-
демии, член Союза писателей России

Михаил Анатольевич Скобелев, кандидат богословия, доцент кафе-
дры библеистики Московской духовной академии и Православ-
ного Свято-Тихоновского гуманитарного университета

Мария Владимировна Таланкина, ученый секретарь Федерального 
учебно-методического объединения по теологии, член Коллегии 
Учебного комитета Русской Православной Церкви, старший пре-
подаватель кафедры теологии Православного Свято-Тихоновско-
го гуманитарного университета

Священник Александр Тодиев, кандидат богословия, доцент кафедры 
библеистики Московской духовной академии, проректор по на-
учной работе Перервинской духовной семинарии

Иеромонах Феодор (Юлаев), старший преподаватель кафедры би-
блеистики Московской духовной академии 

Иеромонах Филофей (Артюшин), доктор теологии (ThD), доцент ка-
федры библеистики Московской духовной академии, прорек-
тор по воспитательной работе Тульской духовной семинарии 

Протоиерей Дмитрий Юревич, кандидат богословия, заведующий кафе-
дрой библеистики Санкт-Петербургской духовной академии, доцент 
кафедры библеистики Санкт-Петербургской духовной академии



EDITOR I A L BOA R D

Chief editor: archpriest Alexander Timofeev

PhD in Theology (DTh)

Head of the Bible Cabinet at the Moscow Theological Academy 

Associate Professor at the Department of Theology 

FDO at the St. Tikhon’s Orthodox University

Secretary and Deputy editor: deacon Alexander Leventsov

MA in Theology

PhD student and assistant at the Department of Biblical Studies

Deputy editor: priest Sergiy Fufaev

Lecturer and Researcher at the Department of Biblical Studies

at the Moscow Theological Academy

EDITORIAL COUNCIL

Bishop Kirill (Zinkovsky), Doctor of Theology, PhD in Technical Scienc-
es, Rector of the Moscow Theological Academy, Vicar of the Holy 
Trinity-St. Sergius Lavra

Priest Dmitry Baritsky, PhD in Theology, PhD in Philological Sciences, 
Associate Professor at the Department of Biblical Studies at the Mos-
cow Theological Academy

Priest Dmitry Bondarenko, PhD in Theology, Associate Professor at the De-
partment of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy

Priest Andrei Vydrin, PhD in Theology, Associate Professor at the De-
partment of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy

Archpriest Leonid Grilikhes, Associate Professor at the Department of Bib-
lical Studies at the Moscow Theological Academy

Priest Vasily Kazinov, PhD in Theology, Head of the Department of Biblical Stu-
di es, Vice-Rector for Academic Affairs at the Kolomna Theological Seminary

Archpriest Georgy Klimov, PhD in Theology, Associate Professor at the De-
partment of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy



8 EDITORIAL BOARD

Peter Alexandrovich Korotkov, PhD in Economics, Senior Teacher at the De-
partment of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy

Mikhail Vsevolodovich Kovshov, PhD in Theology, Associate Professor 
of the Department of Biblical Studies of the Moscow Theological Aca-
de my, Research Associate of the Perervinskaya Theological Seminary

Deacon Sergey Kozhukhov, PhD in Theology, Associate Professor at the De-
partment of Biblical Studies and at the Department of Theology 
at the Moscow Theological Academy 

Marina Semenovna Krutova, Doctor of Philology, Professor at the De-
partment of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy, 
Head of Sector of Handwritten Books FSBI «Russian State Library»

Archpriest Oleg Mumrikov, PhD in Theology, Head of the Department 
of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy, Associate 
Professor at the Department of Biblical Studies at the Moscow Theo-
lo gi cal Academy and at the St. Tikhon’s Orthodox University

Archpriest Andrei Rakhnovsky, Senior Teacher at the Department of Bib-
lical Studies at the Moscow Theological Academy

Rosalia Moiseevna Rupova, Doctor of philosophical science, Doctor 
of Theology, Associate Professor at the Department of Biblical Studies, 
Moscow Theological Academy, Member of the Russian Writers Union

Mikhail Anatolievich Skobelev, PhD in Theology, Associate Professor 
at the Department of Biblical Studies at the Moscow Theological 
Academy and at the St. Tikhon’s Orthodox University

Maria Vladimirovna Talankina, Secretary of the Federal Council for Educa-
tion in Theology, Member of The Higher Education Board of The Rus-
sian Orthodox Church?Senior Lecturer at St. Tikhon’s Orthodox 
University 

Priest Alexander Todiev, PhD in Theology, Associate Professor at the De-
partment of Biblical Studies at the Moscow Theological Academy, 
Vice-Rector for Research at the Perervinskaya Theological Seminary

Hieromonk Feodor (Yulaev), Senior Teacher at the Department of Bibli-
cal Studies at the Moscow Theological Academy

Hieromonk Philotheus (Artyushin), Doctor of Theology (ThD), Associ-
ate Professor at the Department of Biblical Studies at the Moscow 
Theological Academy, Vice-Rector for Educational Work at the Tul-
skaya Theological Seminary

Archpriest Dmitry Yurevich, PhD in Theology, Head of the Department 
of Biblical Studies at the St. Petersburg Theological Academy, Asso-
ciate Professor at the Department of Biblical Studies at the St. Pe-
tersburg Theological Academy



СОДЕРЖАНИЕ

Ветхозаветные исследования

13 Священник Александр Волчев
Проблематика авторства неканонической молитвы царя Манассии (2Пар 36)

Новозаветные исследования

21 Диакон Сергей Горбунов
Свидетельство Иоанна Предтечи (Ин 3:22–36) в контексте христологии 
Евангелия от Иоанна

35 Антон Викторович Белышев
Мессианский идеал Евангелия от Матфея в контексте литературы межзаветного 
периода 

Библейская апологетика

53 Василий Васильевич Иваненков
Шестоднев, пространство и время. Недостаточность наблюдаемой Вселенной 
для возникновения живой природы. Часть 2

Библейская археология

75 Диакон Сергей Иванов
Гипотеза Мартина Нота о поселении Израильтян в Ханаане в свете 
археологических исследований

Труды отечественных библеистов

85 Алла Владимировна Малкина
Библейско-археологические труды проф. СПбДА Ивана Гавриловича Троицкого 
для современного православного богословия

Западная библеистика

99 Андрей Юрьевич Кудряшов
Папские энциклики конца XIX — середины XX вв. как основа методологии 
современной католической библеистики



10 СОДЕРЖАНИЕ

РЕЦЕНЗИИ

114 Михаил Всеволодович Ковшов
Рецензия на: Madison N. Pierce. Divine Discourse in the Epistle to the Hebrews: 
The Recontextualization of Spoken Quotations of Scripture. (Society for New 
Testament Studies Monograph Series 178). New York: Cambridge University Press, 
2020. 237 pp. ISBN 978-1108495417.

117 Михаил Всеволодович Ковшов, Олег Анатольевич Суханов
Рецензия на: Eduard Verhoef. Philippi: How Christianity Began in Europe. 
The Epistle to the Philippians and the Excavations at Philippi. London: Bloomsbury 
T&T Clark, 2013. 144 p. ISBN: 978-0567331045.

121 Иван Михайлович Романов
Рецензия на: Paul A. Rainbow. The Making of the Synoptic Gospels. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2024. Pp. xii + 376. ISBN 9781009485371. 



СONTENTS

Old Testament studies

13 Priest Alexander Volchev 
The Problematic of the Authorship of the Non-canonical Prayer of King Manasseh 
(2 Par. 36)

New Testament studies

21 Deacon Sergey Gorbunov deacon
The Testimony pf John the Baptist (John 3:22–36) in the Context of the Christology 
of the Gospel of John

35 Anton V. Belyshev
The Messianic Ideal in the Gospel of Matthew in the Context of the Literature 
of the Inter-Testament Perion 

Biblical Apologetics

53 Vasily V. Ivanenkov
Creation, Space, and Time: The Insufficiency of the Observable Universe 
For the Origin of Living Nature. Part 2

Biblical Archaeology

75 Deacon Sergey Ivanov 
Martin Noth’s Hypothesis on the Settlement of the Israelites in Canaan in Light 
of Archaeological Research

The works of Russian Biblical scholars

85 Аlla V. Malkina
The Biblical and Archaeological Works of Prof. Ivan Gavrilovich Troitsky for Modern 
Orthodox Theology

Western Biblical Studies

99 Andrey Y. Kudryashov
Papal encyclicals of the late 19th and mid-20th centuries as the basis of modern 
Catholic biblical studies’ methodology



12 СONTENTS

RE VIE WS

114 Mikhail V. Kovshov
Review of:: Madison N. Pierce. Divine Discourse in the Epistle to the Hebrews: 
The Recontextualization of Spoken Quotations of Scripture. (Society for New 
Testament Studies Monograph Series 178). New York: Cambridge University Press, 
2020. 237 pp. ISBN 978-1108495417.

117 Mikhail V. Kovshov, Oleg A. Sukhanov
Review of: Eduard Verhoef. Philippi: How Christianity Began in Europe. The Epistle 
to the Philippians and the Excavations at Philippi. London: Bloomsbury T&T Clark, 
2013. 144 p. ISBN: 978-0567331045.

121 Ivan M. Romanov
Review of: Paul A. Rainbow. The Making of the Synoptic Gospels. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2024. Pp. xii + 376. ISBN 9781009485371



ПРОБЛЕМАТИКА 
АВТОРСТВА 
НЕКАНОНИЧЕСКОЙ 
МОЛИТВЫ ЦАРЯ 
МАНАССИИ (2 ПАР. 36) 

Священник Александр Волчев

старший преподаватель  Таврической духовной семинарии

295011, Республика Крым, г. Симферополь, 

ул. Героев Аджимушкая, 9/11.

alexandrvolchev@gmail.com

Для цитирования: Александр Волчев, свящ. Проблематика авторства неканонической молит-
вы царя Манассии (2Пар 36) // Библейские схолии. 2025. № 2 (11). С. 13–20. DOI: 10.31802/
BSCH.2025.11.2.001

Аннотация УДК 2-252
Цель исследования данной статьи — изучение позиции отечественных и зарубежных 
учёных относительно проблемы авторства неканонической молитвы царя Манассии 
(2 Пар. 36). Поскольку эта молитва является неканонической вставкой в конце второй 
книги Паралипоменон (2 Пар. 36), то русские исследования этой молитвы фрагментар-
ны. В ходе исследования были использованы следующие методы: анализ отечественных 
и зарубежных исследований, сравнительный анализ, синтез. Среди всех исследователей 
нет единого мнения касательно авторства молитвы Манассии. Условно исследователи 
как отечественные, так и зарубежные делятся на тех, кто считает, что её автором был «иу-
дей», и на тех, кто полагает, что её автором был «христианин». П. А. Юнгеров и С. С. Аве-
ринцев единодушно считают, что автором мог быть иудей. Герберт Райл и Джеймс Да-
вила среди зарубежных ученых подробно изучали вопрос авторства молитвы Манассии. 
Если Г. Райл считает, что автор молитвы — это иудей, то Дж. Давила допускает, что ав-
тором молитвы мог быть и христианин. Джеймс Чарльзворт и Дэвид Флуссер считают, 
что автором мог быть только иудей. Иными словами, исторический царь Манассия ни-
кем не рассматривается в качестве автора одноименного произведения.

Ключевые слова: неканоническая, молитва, царь, Манассия, Иудея, покаяние, Ветхий, Завет, 
исагогика, автор.



14 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВОЛЧЕВ

The Problematic of the Authorship of the Non-canonical 
Prayer of King Manasseh (2 Par. 36)

Alexander Volchev, priest
senior lecturer at the Tauride Theological Seminary
9/11, Geroyev Ajimushkaya str., Simferopol, 295011, Republic of Crimea, Russia
alexandrvolchev@gmail.com

For citation: Alexander Volchev, priest. “The Problematic of the Authorship of the Non-ca-
nonical Prayer of King Manasseh (2 Par. 36)”. Biblical scholia, No 2 (11), 2025, pp. 13–20 (in Rus-
sian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.001

Abstract. The purpose of the research of this article is to study domestic and foreign sci-
entists views regarding the problem of authorship of the non–canonical prayer of King Manasseh 
(2 Par. 36). Since this prayer is a non-canonical insertion at the end of the second book of the 
Chronicles (2 Par. 36), Russian studies of this prayer are fragmentary. The following methods were 
used in the course of the study: analysis of domestic and foreign studies, comparative analysis, 
synthesis. There is no consensus among all researchers regarding the authorship of the prayer of 
Manasseh. Conventionally, researchers both domestic and foreign are divided into those who be-
lieve that its author was a «Jew» and those who believe that its author was a «Christian». Pavel Jun-
gerov and Sergey Averintsev unanimously believe that the author could have been a Jew. Herbert 
Ryle and James Davila among foreign scientists studied in detail the question of the authorship 
of the prayer of Manasseh. Meanwhile G. Ryle believes that the author of the prayer is a Jew, J. Da-
vila admits that the author of the prayer could also be a Christian. James Charlesworth and David 
Flusser believe that the author could only be a Jew. In other words, the historical king Manasseh 
is not considered by anyone as the author of the work of the same name.

Keywords: non-canonical, prayer, king, Manasseh, Judea, repentance, Old Testament, isa-
gogy, author.



15ПРОБЛЕМАТИКА АВТОРСТВА НЕКАНОНИЧЕСКОЙ МОЛИТВЫ ЦАРЯ МАНАССИИ

«Молитва царя Манассии» — покаянная неканоническая 
молитва, читаемая во время Великого Повечерия. 

Манассия был 14-ым иудейским царём, который 
царствовал дольше всех царей — 55 лет (2Пар 33:1). 

В Библии Манассия изображён как самый нечестивый царь из рода Да-
вида, при котором возводились жертвенники Ваалу, совершались покло-
нения светилам небесным — солнцу, звёздам и луне (4Цар 21:3). Кроме 
того, царь Манассия гадал, вызывал духов предков (4Цар 21:6). Господь 
неоднократно увещевал Манассию, а затем в Иерусалим пришло вой-
ско Ассирийского царя, которое захватило в плен Манассию и увело 
его в Вавилон (2Пар 33:11). В плену царь осознал всё зло, которое со-
вершил. Он раскаялся и написал молитву, в которой умолял Бога про-
стить его согрешения (2Пар 33:12). Всемогущий Бог услышал моление 
Манассии и вернул его на царство в Иерусалим (2Пар 33:13). Иудей ский 
царь восстановил жертвенник Богу, который ранее находился в Иеру-
салимском храме, и начал приносить жертвы, а также призывать на-
род служить только Единому Богу Израиля (2Пар 33:16). 

Молитва Манассии — это исповедь грешного человека, которая об-
ращена ко Всемилостивому Богу (2Пар 36). Согласно своей структуре, 
неканоническая молитва условно делится на следующие три тематиче-
ские части: 1) вступление: хвала Богу-Творцу, гневающегося на грешни-
ков и милующего их; 2) исповедь царя Манассии: самоукорение за свои 
грехи, мольба о прощении; 3) заключительная доксология: выражение 
доверия к Божией благодати, краткое славословие Богу. 

Среди исследователей нет единого мнения касательно авторства 
молитвы Манассии. Условно исследователи как отечественные, так 
и зарубежные делятся на тех, кто считает, что её автором был «иудей», 
и на тех, кто полагает, что её автором был «христианин». Иными сло-
вами, исторический царь Манассия никем не рассматривается в каче-
стве автора одноименного произведения1. 

1 Юнгеров П. А. Пророческие и неканонические книги // Частное историко-критическое 
введение в Священные ветхозаветные книги. Вып. 2. Казань, 1907. С. 274–275; Аверин-
цев С. С. ΕΥΣΠΛΑΓΧΝΙΑ // Альфа и Омега. 1995. № 1 (4). С. 14. Ryle H. The Prayer of Manasse 
in Apocrypha of the Old Testament: Vol. 1 / Еd. by R. H. Charles. Oxford, 1913. P. 612; Davila J. 
Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, Identity and 
Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 2007. P. 84; 
Oegma, Das Gebet Manasses, 5. Цит. по: Davila J. Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // 
Heavenly Tablets: Interpretation, Identity and Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn 
LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 2007. P. 84; Fritzsche, Handbuch, p. 158; Ryssel in APAT, 
vol. 1, p. 167; Pfeiffer, History, p. 459; Oesterley, Introduction, p. 297; Torrey, Apoc. Lit., p. 68; Rost, 



16 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВОЛЧЕВ

Среди русских исследователей особое внимание заслуживают ги-
потезы П. А. Юнгерова и С. С. Аверинцева.

Юнгеров считает, что автор молитвы — это палестинский иудей, 
свободно владеющий греческим языком2. Аверинцев Сергей Сергеевич 
полагает, что автором молитвы мог быть только иудей3.

Долгое время в западной литературе доминировала гипотеза о том, 
что автором молитвы Манассии являлся «христианин»4. Возможно, это 
было так из-за широко представленных покаянных образов в молитве, 
которые были связаны с исповеданием личного греха. 

Джеймс Чарльзворт считает, что это предположение должно быть 
отвергнуто в пользу иудейского авторства5. 

Среди зарубежных исследователей особо следует отметить Гербер-
та Райла и Джеймса Давила, в трудах которых проблематика авторства 
была подробно разработана. 

Judaism, p. 95; Westermann, BHH, vol. 2, col. 1137; Dancy, Shorter Books, p. 243; Baumgartner, 
RGG3, vol. 4, p. 708; Goodspeed, Story, p. 56; E. Oswald, Gebet Manasses, JSHRZ, 4.1, p. 20. 
Цит. по: Charlesworth J. H. The Old Testament Pseudepigrapha. Vol. 2. Expansions of the «Old 
Testament» and Legends, Wisdom and Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and Odes, 
Fragments of Lost Judeo-Hellenistic Works. NY.: Garden City, Doulbleday & Company, Inc., 
1985. P. 628; Flusser D. Psalms, Hymns and Prayers // Jewish Writings of the Second Temple 
Period / Ed. by Michael E. Stone. Philadelphia: Fortress Press, 1984. P. 555. Davila J. Is the 
Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, Identity and Tradition 
in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 2007. P. 81; Fabricius, 
Libri veteris testamenti apocryphi (Leipzig, 1694) p. 208. N. V.; J.-P. Migne, Dictionnaire des 
apocryphes (Paris, 1856) vol. 1, col. 850; F. Nau, «Un Extrait de la Didascalie: La Priere de 
Manassl (avec une Edition de la version syriac)», ROC 13 (1908) 134–44, especially p. 137. 
Цит. по: Charlesworth J. H. The Old Testament Pseudepigrapha. Vol. 2. Expansions of the 
«Old Testament» and Legends, Wisdom and Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and 
Odes, Fragments of Lost Judeo-Hellenistic Works. NY.: Garden City, Doulbleday & Company, 
Inc., 1985. P. 628.

2 Юнгеров П. А. Пророческие и неканонические книги // Частное историко-критическое 
введение в Священные ветхозаветные книги. Вып. 2. Казань, 1907. С. 274. 

3 Аверинцев С. С. ΕΥΣΠΛΑΓΧΝΙΑ // Альфа и Омега. 1995. № 1 (4). С. 14.
4 Цит. по: Charlesworth J. H. The Old Testament Pseudepigrapha. Vol. 2. Expansions of the «Old 

Testament» and Legends, Wisdom and Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and Odes, 
Fragments of Lost Judeo-Hellenistic Works. NY.: Garden City, Doulbleday & Company, Inc., 
1985. P. 628.

5 С этим мнением были согласны Фриче, Рассел, Пфайффер, Оэстерлей, Торри, Рост, Ве-
стерманн, Дэнси, Баумгартнер, Гудспид, Освальд. См.: Charlesworth J. H. The Old Testament 
Pseudepigrapha. Vol. 2. Expansions of the «Old Testament» and Legends, Wisdom and 
Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and Odes, Fragments of Lost Judeo-Hellenistic 
Works. NY.: Garden City, Doulbleday & Company, Inc., 1985. P. 628



17ПРОБЛЕМАТИКА АВТОРСТВА НЕКАНОНИЧЕСКОЙ МОЛИТВЫ ЦАРЯ МАНАССИИ

Согласно Г. Райлу, происхождение молитвы является неясным, од-
нако он склоняется к тому, что автором был иудей, а не христианин6. 
По его мнению, «читатель должен обратить внимание на акцент, сде-
ланный на израильских патриархах и их истинной духовной родослов-
ной: «Бог отцов наших, Авраама, Исаака и Иакова» (ст. 1), «Бог правед-
ного семя» (ст. 1) и «праведников» (ст. 8)»7. Язык молитвы Манассии, 
по мнению исследователя, является образцовым κοινὴ διάλεκτος. Текст 
содержит фразы, которые показывают обычную семитскую окраску, на-
пример, ἀπὸ προσώπου «от лица» (ст. 3), ἐνώπιόν σου «пред Тобой» (ст. 10), 
εἰς τὸν αἰῶνα «в век» (ст. 13). А возникновение таких прилагательных, 
как ἀμέτρητος «безмерна, неистощима», ἀνεξιχνίαστος «неисследима, не-
исповедима», ἀνυπόστατος «нестерпим, неодолим», ἄστεκτος «невыно-
симый» (ст. 5, 6), таких субстантивов8, как ἀγαθωσύνη «благость» (ст. 14), 
ἐπαγγελία «обетование» (ст. 6), ψάμμος «песок» (ст. 9), и таких глаголов, 
как ἀνανεύειν «закидывать голову вверх» (ст. 10), ἀτενίζειν «напряжён-
но смотреть, пристально глядеть» (ст. 9), κατακάμπτειν «сгибать» (ст. 9) 
предполагает свободный перевод. Странные конструкции — такие, 
как ἥμαρτον ὑπὲρ ἀριθμὸν ψάμμου θαλάσσης «я согрешил больше числа 
песка морского» (ст. 9); εἰς τὸ ὑπὲρ ἀνανεῦσαί με ἁμαρτιῶν «не могу под-
няться от грехов моих» (ст. 10), κλίνω γόνυ καρδίας μου «преклоняю ко-
лена сердца моего» (ст. 11); διὰ παντὸς ἐν ταῖς ἡμέραις τῆς ζωῆς μου «во все 
дни жизни моей» (ст. 15), скорее всего, указывают на свободное обра-
щение с греческим языком.9

Несмотря на то, что молитва Манассии является небольшим по объ-
ёму произведением и потому нельзя однозначно сделать вывод о язы-
ке молитвы, Г. Райл считает, что молитва изначально была составлена 
на греческом языке, а не на еврейском или арамейском. Таким обра-
зом, молитва Манассии должна быть отнесена, так же, как и «песнь 
трёх отроков», к собранию трудов иудейской общины эллинистиче-
ской эпохи. В этой общине молитва была составлена, исходя из благо-
честивых целей10. 

6 Ryle H. The Prayer of Manasse // Apocrypha of the Old Testament: Vol. 1 /ed. R. H. Charles. 
Oxford, 1913. P. 612.

7 Ibid. P. 615.
8 Существительное, образованное от глагола «κλίνω γόνυ καρδίας». — «преклоняю колени 

сердца моего» (ст. 11); διὰ παντὸς ἐν ταῖς ἡμέραις τῆς ζωῆς μου «во все дни жизни моей» 
(ст. 15), скорее всего, указывают на свободное владение греческим языком.

9 Ibid. P. 615.
10 Ibid. P. 615.



18 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВОЛЧЕВ

Прежде всего, в ней была отражена идея, согласно которой нече-
стивый царь Манассия приносит Богу искреннее покаяние во время 
своего вавилонского заточения. Это покаяние должно быть образцо-
вым для тех, кто впал в идолопоклонство.11 

Джеймс Давила при исследовании проблематики авторства мо-
литвы Манассии берет за основу труд Г. Райла. 

Дж. Давила допускает, что молитва могла быть составлена хри-
стианином. Во-первых, молитва Манассии, как считает исследователь, 
является псевдоэпиграфом12 и её составитель использовал имя царя 
Манассии, чтобы предать своему сочинению авторитет13; во-вторых, 
выражение «Бог отцов наших» (1 ст.) перекликается с подобной фор-
мулировкой в Септуагинте (1Пар 29:18)14. Дж. Давила также предпола-
гает, что христианский автор мог даже использовать лексикон христи-
ан, обратившихся из язычников. Святитель Климент Александрийский 
в своем первом Послании к коринфянам (конец I-го в.) использует вы-
ражение «отца нашего Авраама» (1Кор 31:2). Кроме того, в этом посла-
нии содержатся библейские цитаты из книги Бытие (12:1–3; 13:14–16 
и 15:5–6), где идет речь об обетованиях Аврааму.15 

Комментируя выражение молитвы Манассии «связавший море 
словом повеления Твоего, сковавший бездну и запечатавший её страш-
ным и славным именем Твоим» (ст. 3), Дж. Давила считает, что этот стих 
описывает Бога, Который удерживает море Своим словом и запечаты-
вает глубины её Своим именем. Исследователь допускает, что это имя 
могло использоваться в иудейских заклинаниях, имея такую силу16. 
Это противоречит христианской вере, где вместо заклинаний исполь-
зуются молитвы. 

Гипотезу Г. Райла, отмечавшего «описания ангелов, как хозяев 
неба» (ст. 15)17, прокомментировал Дж. Давила, сказав, что ещё раз 

11 Ibid. P. 613. 
12 Сочинения, приписываемые автору ошибочно.
13 Davila J. Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, Identity 

and Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 2007. 
P. 81.

14 Ibid. P. 82.
15 Ibid. P. 82.
16 Davila J. Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, Identity 

and Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 2007. 
P. 83.

17 Ryle H. The Prayer of Manasse // Apocrypha of the Old Testament: Vol. 1 / Ed. by R. H. Charles. 
Oxford, 1913. P. 616, 624.



19ПРОБЛЕМАТИКА АВТОРСТВА НЕКАНОНИЧЕСКОЙ МОЛИТВЫ ЦАРЯ МАНАССИИ

похожее выражение с тем же смыслом встречается в Септуагинте: 
«И сказал [Михей]: так выслушайте слово Господне: я видел Господа, 
сидящего на престоле Своем, и все воинство небесное стояло по пра-
вую и по левую руку Его» (2Пар 18:18). Так выразить данное понятие 
было бы естественно для такого автора, который знаком с греческим 
текстом Писания18. 

Важно отметить точку зрения немецкого исследователя Дж. С. Эгма 
в пользу иудейского авторства. Так, есть определенное сходство между 
молитвой Манассии и другими неканоническими произведениями — на-
пример, Варух, 4 книга Ездры (согласно синодальной традиции — 3Езд). 
Последние связаны с синагогальными молитвами19. Однако тема мо-
литвы Манассии близка как христианству, так и иудаизму, так как в ней 
присутствует тема образцового покаяния20.

В пользу иудейского авторства свидетельствует то, что в молитве 
Манассии нет упоминания об искупительной Жертве Христа, являю-
щейся важной темой для христианского покаяния21. Однако и тут есть 
оговорка, которая заключается в том, что текст молитвы произносит 
ветхозаветный персонаж, а автор молитвы мог избегать грубых анахро-
низмов. Кроме того, аудитория, возможно, признаёт посредником благо-
дати Христовой самого Манассию.22 Тем не менее Дж. Давила обращает 
внимание на то, что «непосредственный контекст отрывка из Дидаска-
лии, который содержит молитву Манассии, не говорит об искуплении 
Христа»23. Дж. Давила также допускает, что автором молитвы Манассии 
мог быть и самарянин, хотя это маловероятно, потому что данная мо-
литва связана с Иудейским царём, а также опирается на греческие Пи-
сания в дополнение к «Шестикнижию» (это первые шесть книг еврей-
ской Библии (Тора или Пятикнижие), а также книга Иисуса Навина)24. 

Исследователь Дэвид Флуссер признаёт молитву апокрифом еврей-
ского происхождения (то есть отрицает авторство Манассии), которая 

18 Davila J. Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, Identity 
and Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 2007. 
P. 83–84.

19 Цит. по: Davila J. Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, 
Identity and Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 
2007. P. 84.

20 Ibid. P. 84.
21 Ibid. P. 84.
22 Ibid. P. 84.
23 Ibid. P. 84.
24 Ibid. P. 84.



20 СВЯЩЕННИК АЛЕКСАНДР ВОЛЧЕВ

была изначально составлена на греческом языке: «Молитва Манассии — 
это самостоятельная молитва, написанная с целью передать идею по-
каяния нечестивого царя Манассии, и более чем вероятно, она являет-
ся еврейским, а не христианским произведением. Вероятно, молитва 
была составлена на греческом языке, но если это был перевод с древ-
нееврейского языка, то греческий переводчик передал оригинальный 
текст в свободной манере»25. 

Таким образом, мы видим, что как русские, так и зарубежные ис-
следователи единогласно отвергают авторство самого Манассии. Тем 
не менее доминирует гипотеза П. А. Юнгерова и многих зарубежных 
исследователей о том, что автором молитвы мог быть иудей, свобод-
но владеющий греческим языком. Однако наряду с этим мнением есть 
и другое, согласно которому её мог написать христианин.

Библиогафия

Библия. Книги священного писания Ветхого и Нового Завета. М.: Моск. Патриархия, 
1988. 1360 c.

Юнгеров П. А. Пророческие и неканонические книги // Частное историко-критическое 
введение в Священные ветхозаветные книги. Вып. 2. Казань, 1907. 298 с.

Аверинцев С. С. Ευσπλαχνία // Альфа и Омега. 1995. № 1 (4). С. 11–24. 

Charlesworth J. H. The Old Testament Pseudepigrapha. Vol. 2. Expansions of the «Old Testament» 
and Legends, Wisdom and Philosophical Literature, Prayers, Psalms, and Odes, Fragments 
of Lost Judeo-Hellenistic Works. NY.: Garden City, Doulbleday & Company, Inc., 1985. 
1006 p.

Davila J. Is the Prayer of Manasseh a Jewish Work? // Heavenly Tablets: Interpretation, Identity 
and Tradition in Ancient Judaism / Ed. by Lynn LiDonnici, Andrea Lieber. Leiden: Brill, 
2007. P. 75–85.

Flusser D. Psalms, Hymns and Prayers // Jewish Writings of the Second Temple Period / Ed. by 
Michael E. Stone. Philadelphia: Fortress Press, 1984. P. 551–577.

Ryle H. The Prayer of Manasse // Apocrypha of the Old Testament: Vol. 1 / Ed. by R. H. Charles. 
Oxford, 1913. P. 612–624.

25 Flusser D. Psalms, Hymns and Prayers // Jewish Writings of the Second Temple Period / Ed. 
by Michael E. Stone. Philadelphia: Fortress Press, 1984. P. 555.



СВИДЕТЕЛЬСТВО 
ИОАННА ПРЕДТЕЧИ 
(ИН 3:22–36) В КОНТЕКСТЕ 
ХРИСТОЛОГИИ 
ЕВАНГЕЛИЯ ОТ ИОАННА 

Диакон Сергей Горбунов

магистрант кафедры библеистики 

Московской духовной академии

141300, Московская обл., Сергиев Посад, 

Свято-Троицкая Сергиева Лавра

ua3tjc@mail.ru

Для цитирования: Сергей Горбунов, диак. Свидетельство Иоанна Предтечи (Ин 3, 22–36) в кон-
тексте христологии Евангелия от Иоанна // Библейские схолии. 2025. № 2 (11). С. 21–34. DOI: 
10.31802/BSCH.2025.11.2.002

Аннотация УДК 27-247.8 (27-317)
Евангелие от Иоанна в современной библеистике принято рассматривать отдельно от си-
ноптических Евангелий, поскольку оно предлагает особое видение Христа и христиан-
ства. Несмотря на большое количество отличительных черт, Евангелие от Иоанна согла-
суется с основным христианским нарративом об Иисусе как о Мессии и Сыне Божием. 
Евангелист Иоанн представляет Иисуса как Мессию Израиля, Который исцеляет, учит, 
умирает и воскресает. Данная статья посвящена фрагменту Ин. 3, 22–36, который при-
нято именовать свидетельством Иоанна Предтечи. Он представляет собой проповедь 
Крестителя, произнесенную перед учениками. Речь Предтечи хоть и коротка по объе-
му, но насыщена по своему богословскому содержанию. Она содержит важнейшие хри-
стологические лейтмотивы Четвертого Евангелия. Анализ данного фрагмента касается 
темы свидетельства и мессианизма в Евангелиях, что является обширным пластом но-
возаветного богословия. В настоящей статье будет показано, как часть Евангелия может 
содержать все основные христологические темы целого текста.

Ключевые слова: христология, Евангелие от Иоанна, Иоанн Предтеча, Иисус Христос, Новый 
Завет, экзегеза, библеистика.



22 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

The Testimony pf John the Baptist (John 3:22–36) 
in the Context of the Christology of the Gospel of John

Sergey Gorbunov, deacon
MA student of the Biblical Studies Department 
of the Moscow Theological Academy
Holy Trinity Lavra, Sergiev Posad, Moscow region, 141300, Russia
ua3tjc@mail.ru

For citation: Sergey Gorbunov, deacon. “The Testimony pf John the Baptist (John 3:22–36) 
in the Context of the Christology of the Gospel of John”. Biblical Scholia, No 2 (11), 2025, pp. 21–
34 (in Russian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.002

Abstract. In modern biblical studies, the Gospel of John is considered to be separate from 
the Synoptic Gospels, since it offers a special vision of Christ and Christianity. Despite its many dis-
tinctive features, the Gospel of John is consistent with the mainstream Christian narrative of Je-
sus as the Messiah and Son of God. John presents Jesus as the Messiah of Israel, who heals, teach-
es, dies and rises again. This article is devoted to a fragment of John 3:22–36, which is commonly 
referred to as the testimony of John the Baptist. It is a sermon of the Baptist, delivered in front of 
the disciples. The Forerunner’s speech, though short, is rich in its theological content. It contains 
the most important Christological leitmotifs of the Fourth Gospel. The analysis of this fragment 
concerns the topic of witness and Messianism in the Gospels, which is an extensive layer of New 
Testament theology. This article will show how a part of the Gospel can contain all the main Chris-
tological themes of the whole text.

Keywords: Christology, Gospel of John, John the Baptist, Jesus Christ, New Testament, exe-
gesis, biblical studies.



23СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

В знаменитом прологе Евангелия от Иоанна присутствует апо-
логетический оттенок, в котором Иисус предстает перед Бо-
гом Израиля и его наследием. Являясь своего рода исповеда-
нием Иисуса, пролог также предвосхищает неоднозначную 

реакцию на Него. С одной стороны, откровение подразумевает нагляд-
ность, предполагая, что оно должно привести к видению, пониманию, 
познанию и вере. В соответствии с этим ожиданием некоторые — те, 
кто видит откровение Божьей славы в Иисусе и через Него, начинают 
верить в Него как в Слово Божьего откровения, как в Сына Божьего, ко-
торый в совершенстве воплощает своего Отца (Ин 1:12). Но, с другой 
стороны, откровение Бога в Иисусе также встречает неверие и непри-
ятие как со стороны мира, созданного через Него, так и со стороны Его 
собственного народа (Ин 1:11). Отвергнутый Своими соплеменниками, 
Иисус собирает вокруг себя новый круг своих учеников, группу, кото-
рая в конечном итоге будет состоять из людей всего мира, иудеев, са-
марян и язычников, что уверовали и стали детьми Божьими1. Это вы-
ражено в примечании к словам Каиафы: «Сие же он сказал не от себя, 
но, будучи на тот год первосвященником, предсказал, что Иисус ум-
рет за народ, и не только за народ, но, чтобы и рассеянных чад Божи-
их собрать воедино» (Ин 11:48–52). Когда, увидев воскресшего Господа, 
Фома исповедует Иисуса «Господь мой и Бог мой», Евангелие соверша-
ет полный круг, возвращаясь к вступительному признанию в прологе: 
«Слово было Бог». Таким образом, в прологе проповедано Евангелие 
в двух словах, в котором кратко излагаются представления Евангели-
ста об Иисусе. Прочитав пролог, читатель получает неоспоримое пре-
имущество — он знает то, чего не знают персонажи Евангелия2.

Миссию, которую выполнил Иисус и которая была доведена до кон-
ца на кресте, можно охарактеризовать в нескольких аспектах. Миссия 
Иисуса заключается в том, чтобы дать познать Бога через воплощен-
ное откровение о Божьей славе, истине и жизни (Ин 1:18). Поскольку 
Иисус открывает Бога, ви́дение становится важным образом спасения, 
где простое физическое зрение отличается от истинного проникно-
вения в суть и понимания того, что человек увидел3. Евангелие при-
зывает к осознанию божественной сущности Иисуса и божественного 

1 Sturdevant J. S. The Adaptable Jesus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos. Leiden: 
Brill Academic Publishers, 2015. P. 87.

2 Ibid. P. 88.
3 Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Иоанна. Исторический и богословский коммен-

тарий. М.: Издательский дом «Познание», 2018. С. 192.



24 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

происхождения даров, предлагаемых через Него. Человек может «уз-
реть Его славу»; Иисус приглашает вопрошающих «прийти и увидеть»; 
он дарует зрение слепым, чтобы они могли увидеть истину; Он — Свет, 
который ведет человека по пути к Богу4. 

Воплощенное откровение Бога требует ответа Тому, в Ком это 
откровение воплощено. Миссия Иисуса — воплощать Божью любовь 
к миру5. На протяжении всего евангельского повествования термин 
«мир» (космос) имеет преимущественно негативный оттенок. Несмотря 
на то, что мир создан Богом посредством Его Слова, он отвергает лю-
бовь Божью, дарованную через Сына. Более того, утверждается, что мир 
ненавидит и Иисуса, и его последователей. Но Иоанн подчеркивает глу-
бину Божьей любви, отмечая, что, хотя мир был сотворен при посред-
ничестве Сына, мир отвергает Сына, а значит, и Божью любовь, дан-
ную ему. Иисус раскрывает глубину этой любви, отдавая Свою жизнь6. 

Следующей отличительной чертой Евангелия от Иоанна являет-
ся формулировка миссии Христа в терминах дарования «вечной жизни» 
тем, кто верит (Ин 3:6–17; Ин 20:30–31). В Евангелии от Иоанна «жизнь 
вечная» имеет то же значение, что и «Царство Божие» в других Евангели-
ях, и, возможно, даже служит подтверждением ожидаемого «Царства Бо-
жия». Общим для этих двух фраз является то, что обе они теоцентричны: 
царство, которое предлагает Иисус, — это Царство Божье, а жизнь, которую 
он приносит, — это вечная жизнь, такая жизнь, которая есть у Бога. Ибо, 
как источник и творец всего сущего, только Бог обладает вечной жизнью. 
Но через Сына человек может видеть и познавать Бога и таким образом 
участвовать в Его жизни7. Как гласит Евангелие, «сия же есть жизнь веч-
ная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса 
Христа» (Ин 17:3). Вечная жизнь — это не какая-то вещь, которую человек 
может заполучить, а именно то, что он обретает, познавая Бога через Хри-
ста. И, таким образом, поскольку человек может познать Бога в настоя-
щем, вечная жизнь относится не только к тому, что он будет иметь в буду-
щем, после настоящей жизни, но и к тому, что он получает в настоящем8. 

4 Там же. С. 193.
5 Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Иоанна. Богословско-экзегетический коммен-

тарий. М.: ББИ, 2020. C. 75.
6 Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Иоанна. Богословско-экзегетический коммен-

тарий. М.: ББИ, 2020. C. 76.
7 Прокопчук А., иер. Лекции по Евангелию от Иоанна М.: ПСТГУ, 2015. С. 61.
8 Виноградов А. Ю., Макарова Е. Е. Королев А. А. и др. Иоанн Богослов // Православная Эн-

циклопедия. Т. 23. М.: Церковно-научный центр Русской православной Церкви «Право-
славная энциклопедия», 2014. С. 701.



25СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

Исследуемый отрывок должен рассматриваться в контексте хри-
стологии Евангелия от Иоанна. Свидетельство Иоанна Крестителя сле-
дует сразу же после беседы с Никодимом, а осознание происходящего 
со стороны Предтечи противопоставляется непониманию книжника. 
Также этот отрывок открывается противопоставлением между креще-
нием Иисуса и крещением Иоанна (Ин 3:22–26) и превращается в рас-
суждение, полное Иоанновой христологии, но, в отличие от большин-
ства Иоан но вых рассуждений, исходящее из уст Крестителя, а не Иисуса. 
Этот отрывок может быть обращен к тем, кто слишком высоко превоз-
носил Иоанна Крестителя (Ин 3:26). Иными словами, он может быть 
адресован тем членам общины, которые отвергали божественность 
Иису са, но принимали Иоанна как пророка.

Центральное место в этой ситуации занимает вопрос ритуаль-
ного очищения: ученики Иоанна были не согласны с традиционны-
ми взглядами на очищение и вступили в спор с «иудеями» (Ин 3:25). 
Также они рассматривали Иисуса как конкурента Иоанна (Ин 3:26). 
Как и в Ин 1:29–37, Иоанну снова нужно указать своим ученикам на бо-
лее великого (Ин 3:27–30). Иоанн, который предлагает наилучшую фор-
му еврейского очищения, предлагает просто очищение водой, а Иисус 
предлагает крещение Духом (Ин 1:31–33; Ин 3:5). То, что вопросы очи-
щения и крещения являются центральными в этом разделе, ясно из его 
единства с Ин 4:1–3, где вновь указано, что ученики Иисуса крестили9. 

В вопрошаниях учеников Иоанна в Евангелии можно усмотреть 
отсылку к историческим реалиям периода написания Четвертого Еван-
гелия. Скорее всего, еще были такие последователи Иоанна Крестите-
ля, которые не признавали Иисуса Мессией. Синоптики допускают не-
которое совпадение между благовестием Иоанна и Иисуса. Четвертое 
Евангелие указывает на то, что напряженность между двумя движени-
ями возникла еще во времена служения Иисуса, но проясняет соответ-
ствующее место Предтечи через самого Крестителя10. 

Согласно наиболее распространенной реконструкции, Энон («источ-
ники») близ Салима — это местность с большим количеством воды, 
вероятно, недалеко от современного Айнуна. В этом регионе сохра-
нилось много родников. Самое важное, что это место находится к вос-
току от горы Гаризим и древнего Сихема, который в настоящее время 

9 Barrett C. K. The Gospel according to St. John: An Introduction with Commentary and Notes 
on the Greek text. Philadelphia: The Westminster Press, 1978. P. 207.

10 Barrett C. K. The Gospel according to St. John: An Introduction with Commentary and Notes 
on the Greek text. Philadelphia: The Westminster Press, 1978. P. 308.



26 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

является центром проживания самаритян. Это означает, что служение 
Иисуса в «нечистой» Самарии (Ин 4:9) в некотором смысле повторя-
ло прецедент его Предтечи, служившего вблизи этого региона11. Ран-
нехристианские тексты, за авторством как Луки, так и Иоанна, указы-
вают на то, что Иисус, в отличие от Своих современников, был открыт 
по отношению к самарянам (Лк 10:33; Лк 17:16; Деян 1:8) и что миссия 
среди самарян была, в основном, успешной (Деян 8:5–25). 

Вероятность этого местоположения подтверждается следующими 
фактами: во-первых, Иоанн привлекал сторонников, особенно из Иу-
деи, но также и из Галилеи. Во-вторых, расположение региона недале-
ко от Переи с ее многочисленными набатейскими жителями. Известно, 
что роман Ирода Антипы с Иродиадой привел к серьезному ухудшению 
отношений с Набатейским царством, правителя которого Антипа не-
осторожно оскорбил, предпочтя Иродиаду дочери этого царя, с которой 
он планировал развестись. Набатеи также были известны тем, что до-
бывали воду в пустыне, что позволило им превзойти другие арабские 
племена. Возможно, это позволяло крестить вдали от Иордана12. В-тре-
тьих, Иоанн, вероятно, был казнен в крепости Антипы, Махере, неда-
леко от этого региона. 

Сказано, что Иоанн еще не был в тюрьме. Это обстоятельство ука-
зано по нескольким причинам. Во-первых, это оповещает слушателей, 
возможно, знакомых с традицией Евангелия от Марка, сохранившейся 
в синоптических Евангелиях, о том, что автор Четвертого Евангелия осве-
домлен о том, что Иоанн будет заключен в тюрьму, но на указанном эта-
пе служения Иисуса это просто еще не произошло, как можно заключить 
из синоптического сокращения (Мк 1, 14)13. Во-вторых, это служит про-
логом для тех, кто знаком с данной традицией. Евангелие должно упомя-
нуть об этом здесь, потому что позже об этом рассказано не будет. Нако-
нец, отступление очень похоже на более раннее отступление в Иер 37:4; 
в нем подчеркнута пророческая сущность Иоанна и надежность его сви-
детельства. После ареста Иоанн был заключен в крепость Махер, кото-
рая находилась в Перее, регионе за Иорданом, где, согласно Четверто-
му Евангелию, происходило общественное служение Иоан на (Ин 1:28; 
Ин 3:26; Ин 10:40). Даже за пределами Палестины Махер был известен 

11 Holladay R. A. Critical Introduction to the New Testament. Nashville: Abingdon Press, 2005. 
P. 83.

12 Ibid. P. 84.
13 Tasker R. The Gospel According to St. John: An Introduction and Commentary. London: 

Eerdmans, 1978. P. 111.



27СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

как одна из сильнейших крепостей Иудеи14. Иосиф Флавий упростил рас-
сказ о мученичестве Иоанна. В то время как у Иоси фа Флавия казнь Иоан-
на быстро последовала за его арестом, Марк (Мк 6:17), Матфей и Лука 
(Мф 11:2; Лк 7:18) передают, что Антипа некоторое время держал Иоан-
на в заключении, прежде чем казнить его. Заключение Иоанна предве-
щает предстоящий арест Иисуса (хотя и не так ясно, как в Мк 6:14–29).

Четвертое Евангелие описывает очищение Господа Иисуса Св. Ду-
хом как превосходящее Иоанново очищение водой (Ин 1:33), а очище-
ние Иоанна, в свою очередь, превосходило остальные еврейские ри-
туалы очищения, от которых оно отличалось. Обряды очищения были 
распространены по всему Средиземноморью, и ранний иудаизм, раз-
работавший библейские ритуалы очищения, не был исключением. 
Различные секты, практиковавшие омовения — в первую очередь ес-
сеи, — соперничали в пустыне, и они, возможно, оспаривали канонич-
ность погружений Крестителя; но эти секты и фарисеи также осуждали 
и крещения друг друга15. В контексте этого Евангелия спор, в который 
вступают с иудеями ученики Иоанна, вероятно, означает столкновение 
с представителями фарисейского толка. 

Упоминание о том, что ученики Иисуса крестили, обосновано стрем-
лением Евангелиста обосновать крещение как учрежденное самим Спа-
сителем. Иоанн Предтеча требовал погружения в воду в знак покаяния, 
а Христос признавал его пророком. Евангелие от Иоанна предполага-
ет, что крещение покаяния, совершаемое водой, было начато Иоанном, 
но продолжено и развито Иисусом Христом, приобретя смысл ново-
го рождения. То, что теоретически и богословски обосновано в беседе 
с Никодимом, осуществлялось на практике еще при земном служении 
Христа. Тем не менее, отсутствие свидетельств об этой практике в си-
ноптической традиции говорит само за себя; не ясно — то ли синопти-
ки не придают этому особого значения, чтобы избежать сопоставления 
с Крестителем, то ли христианское крещение представляет собой пред-
писание, данное после Воскресения16. В то же время у Четвертого Еван-
гелия, по-видимому, больше оснований преуменьшать значение этого 
события, чем у Синоптиков, и оно может указывать на точную истори-
ческое предание о том, что на самом раннем этапе служения Иисуса, ко-
торое совпало с служением Иоанна в сопоставимом регионе, ученики 
Иисуса под его руководством руководили крещениями других людей. 

 14 Ibid. P. 112.
15 Ridderbos H. The Gospel of John: A Theological Commentary. London: Eerdmans, 1997. P. 92.
16 Ibid. P. 93.



28 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

Автор осторожно сообщает, что сам Иисус не практиковал креще-
ние (Ин 4:2), что может помочь объяснить, почему оно не упоминает-
ся в синоптической традиции. Кроме того, крещение последователей 
Иисуса на этом этапе показалось бы посторонним читателям просто 
продолжением практики Иоанна Предтечи, совершенной одним из его 
бывших учеников17. Однако основная цель автора, который отмечает, 
что сам Иисус не крестил, несомненно, состоит в том, чтобы сохранить 
основной акцент на крещении в Духе (Ин 1:33). Провозглашение того, 
что все придут к Иисусу (Ин 3:26), могло вызвать недовольство уче-
ников Иоанна, которые пришли к нему. Напротив, сообщение о том, 
что все придут к Иисусу, радует самого Предтечу (Ин 3:27) — как потому, 
что Иисус «превыше всех» (Ин 3:31), так и потому, что миссия Иоанна 
состояла в том, чтобы свидетельствовать о свете, чтобы все поверили 
в этот свет (Ин 1:7)18. Распространялись слухи, поэтому неудивитель-
но, что учителям часто сообщали о том, что, по их мнению, представ-
ляло интерес. Однако в Четвертом Евангелии рассказывается о том, 
что ученики рассказали Иоанну Крестителю с целью подготовить поч-
ву для того, чтобы Иоанн с готовностью признал, что Иисус обладает 
высшей властью (Ин 3:27–36)19. 

Древняя литература сообщает о частом соперничестве между фило-
софскими школами, поэтами-драматургами и политиками. Споры также 
возникали среди христианских проповедников первого века (1Кор 1:11–
12; Флп 1:15–17; Флп 4:2–3; Мф 24:45–51). Но как только деятели про-
шлого приобретали статус общественных героев, часто возникала тен-
денция к снижению напряженности в отношениях между школами. 
Так, стоик Сенека заявлял, что Эпикур был не так плох, как эпикурей-
цы. Точно так же Авл Геллий указывал на то, что, несмотря на распро-
страненное мнение о том, что Платон и Ксенофонт были соперника-
ми, на самом деле их последователи, ревностно относившиеся к своим 
героям, были соперниками в большей мере. Платон и Ксенофонт рабо-
тали вместе, но их последователи пытались показать, что тот или иной 
из них более велик20. Неудивительно, что некоторые из учеников Иису-
са и Крестителя соперничали между собой. Но Иоанн опровергает такие 

17 Прокопчук А., иер. Лекции по Евангелию от Иоанна М.: ПСТГУ, 2015. C. 118.
18 Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Иоанна. Исторический и богословский коммен-

тарий. М.: Издательский дом «Познание», 2018. С. 156.
19 Райт Н. Т. Иисус и победа Бога. М.: ББИ, 2004. С. 182.
20 Kruse C. G. The Gospel according to John: An Introduction and Commentary. Springfield: 

IVP Academic, 2017. P. 139.



29СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

подозрения, как в Ин 1:19–36, так и в Ин 3:22–36. Целью Иоанна было 
исполнить Божье предназначение как Предтечи Иисуса, а не искать 
собственной славы. Он признает, что любая значимость его собствен-
ной роли — это не что иное, как божественный дар, а значит, не повод 
для хвастовства (Ин 3:27)21. 

«Небеса» и «вверху» были еврейскими иносказательными назва-
ниями Бога. Это снова подтверждает вертикальный дуализм Иоанна, 
который, в свою очередь, подчеркивает бесконечную дистанцию меж-
ду Богом и человечеством, преодоленную только во Христе (Ин 1:51). 
В отличие от Иоанна, Иисус не только получает дар с небес, но и Сам 
является таковым (Ин 3:12–13). Остальная часть Евангелия указыва-
ет, что Отец дал Иисусу власть над всеми (Ин 3:35; Ин 5:27; Ин 13:3; 
Ин 17:2)22. Иоанн повторяет свое предыдущее утверждение (Ин 1:20–27) 
о том, что он был просто послан раньше Мессии (Ин 3:28). Естествен-
но, Иоанн испытал радость по поводу известия о растущем числе по-
следователей Иисуса (Ин 3:29). 

Предтеча являет образ друга Жениха, обязанного радоваться вме-
сте с Ним. Как Иисус доставил радость на свадьбе своего друга (Ин 2:6–
11), так и те, кто последует за Ним, должны радоваться на пиру, устро-
енном в честь Его свадьбы. Отец всё приготовил для Него. По крайней 
мере, в некоторых средиземноморских культурах друзья или родствен-
ники жениха могли произносить ободряющие речи на свадебном бан-
кете. Другом жениха здесь может быть šošbin, это была очень почет-
ная роль на свадьбе. Шошбины жениха и невесты выступали в качестве 
свидетелей на свадьбе, обычно вносили финансовый вклад в проведе-
ние свадебной церемонии и были непосредственно заинтересованы 
в успехе свадьбы. Некоторые связывают фигуру шошбина с посредни-
ком в переговорах о заключении брака23. Вероятно, иногда так и было: 
представители (šaliahim) часто договаривались о помолвке, и иногда эти 
агенты, вероятно, были важными персонами, которые также могли сы-
грать определенную роль на свадьбе, что могло соответствовать образу 
Иоанна как посланного Богом. Но такие представители иногда были слу-
гами. Вряд ли они становились шошбинами24. «Радостью радуется» явля-
ется калькой с еврейского, где глагол+абсолютный инфинитив означает 

21 Михаил (Лузин), еп. Толковое Евангелие от Иоанна. Минск.: «Харвест», 2000. C. 122.
22 Ridderbos H. The Gospel of John: A Theological Commentary. London: Eerdmans, 1997. P. 95.
23 Ibid. P. 96.
24 Marcus J. John the Baptist in History and Theology. Columbia: University of South Carolina 

Press, 2018. P. 86.



30 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

непременность действия. Радость была настолько важна на свадьбах, 
что многие раввины более позднего периода настаивали на том, чтобы 
жених, шошбины и гости были свободны от большинства ежедневных 
молитв и обязанности жить в кущах во время праздника Суккот25. Точно 
так же, как ожидалось, что человек будет скорбеть вместе с плакальщи-
цами, благочестие требовало радоваться вместе с женихом на свадьбе. 
Радовать жениха и невесту было обязанностью шошбина. Чтобы проил-
люстрировать важность, которую Бог придавал радости на свадьбах, ев-
рейские учителя сообщали, что сам Бог выступал в роли шошбина Адама26. 

Хотя тот же образ свадебной радости лежит в основе Мк 2:19–20, 
вряд ли стоит предполагать, что Ин 3:29 отражает влияние Марка. Этот 
обычай был широко распространен. Особенно в Четвертом Евангелии 
образ Иисуса как жениха может проистекать из более раннего библей-
ского образа Бога как жениха Израиля. Более тесная связь может быть 
со сценой свадьбы в Евангелии от Иоанна, где Иисус подчеркивает важ-
ность праздничной радости, позволяя ей не прекращаться27. 

Евреи часто связывали радость с соблюдением Божьих заповедей. 
В Евангелии от Иоанна радость относится, в частности, к отношениям 
учеников с Богом после воскресения (Ин 15:11; Ин 16:20–24; Ин 17:13; 
Ин 20:20). Герои прошлого — такие, как Авраам (Ин 8:56) — радова-
лись с Иисусом; все, кто сеял, радовались бы его жатве и жатве учени-
ков (Ин 4:36), и его ученики также должны радоваться его возвраще-
нию к Отцу (Ин 14:28)28. Таким образом, радость Иоанна, как и радость 
других людей в Евангелии, представляется свойственной для верую-
щих, желающих возвеличить Иисуса. Иоанн также «слышит» Иисуса 
(3:29), что еще более связывает эпизод со всем Евангелием. Евангель-
ский взгляд на жертвенную дружбу (Ин 15:13) может наделять образ 
друга Жениха обязательством принять мученическую смерть, хотя 
эта связь не является явной и может быть предположена только по-
тому, что Евангелие опирается на более широкую древнюю традицию 
описания характеристик дружбы29. В любом случае, желая подчинить-
ся своему Господу, Иоанн был готов стать менее заметным. Это может 

25 Ibid. P. 87.
26 Ibid. P. 88.
27 Tasker R. The Gospel According to St. John: An Introduction and Commentary. London: 

Eerdmans, 1978. P. 114.
28 Ibid. 115.
29 Brown R. E. An Introduction to the Gospel of John. New Haven: Yale University Press, 2003. 

P. 85.



31СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

означать его готовность к тюремному заключению (Ин 3:24) и муче-
нической смерти. Но Иисусу тоже предстояло столкнуться с враждеб-
ностью и смертью. Самой существенной частью покорности Крестите-
ля было подчинение Христу. 

Ин 3:31–36 представляет собой законченную Иоаннову христоло-
гию, объединяющую более разнообразные Иоанновы темы, чем даже 
пролог. Некоторые библеисты допускают, что эти стихи представляют 
собой «теологические размышления» автора о свидетельстве Крестите-
ля.30 В то же время, даже если текст принадлежит самому евангелисту, 
он содержит квинтэссенцию свидетельств Иоанна Крестителя. Иоанн 
является образцом для свидетельства: он проявляет смирение и стре-
мится прославлять Иисуса во что бы то ни стало. На это он одарен и по-
слан Св. Духом. В этом отрывке объясняется, почему Креститель дол-
жен уменьшаться, а служение Иисуса возрастать: Иисус — это Тот, Кто 
пришел с небес, чье свидетельство имеет важное значение (Ин 3:31–32). 
Иисус — Тот, Кто пришел свыше (Ин 3: 13), тогда как Никодим, предста-
витель иудейской элиты и всего мира, был «снизу» (ср. Ин 8: 23) и мог 
понимать и говорить только о земных вещах (Ин 3:12). В свете Ин 3:13 
Иисус также более велик, чем Моисей, и, следовательно, также более 
велик, чем Иоанн31. Точно так же, как Тот, Кто был до Иоанна, хроно-
логически предшествует ему (Ин. 1, 15), так и Тот, Кто пришел с небес, 
имеет власть над всей землей, в том числе и над Иоанном Крестителем. 

Иисус уже несет на себе печать Божьего одобрения (Ин 6:27). Тот, 
кто принимает свидетельство Иисуса, подтверждает его свидетельством 
о том, что Бог истинен (Ин 3:33). В этом стихе употреблен глагол ἐσφρά-
γισεν, т. е. «утвердил печатью». Это подразумевает, что те, кто прини-
мает Иисуса, становятся свидетелями, подтверждающими правдивость 
его проповеди. Состоятельные люди обычно предъявляли свою печать 
в виде перстня-печатки, иногда для подтверждения того, кто осущест-
влял сделку, издавал официальный указ или был свидетелем оформле-
ния какого-либо документа32. Этот термин можно использовать в пере-
носном смысле для обозначения древнего, цитируемого свидетельства 
авторитета. В еврейской традиции благотворительность может стать бо-
жественной печатью (Сир. 17: 22), а человек может стать совершенным 

30 Barnes W. T. John the Baptist and Jesus: A Report of the Jesus Seminar. Sonoma: Polebridge 
Press, 1994. P. 77.

31 Ibid. P. 78.
32 Sturdevant J. S. The Adaptable Jesus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos. Leiden: 

Brill Academic Publishers, 2015. P. 94.



32 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

благодаря печати мученичества (4Макк 7:15). Некоторые более позд-
ние раввины заявляли, что Богу не нужно, чтобы кто-то подтверждал 
Его постановления, кроме Его собственной печати, которая и есть исти-
на. Эти выражения указывают на давнюю традицию символа печати33. 

В Ин 3:34 указано, что Иисус произносит слова Бога (ср Ин. 8:47; 
Ин 12:47; Ин 14:10), потому что Бог засвидетельствовал его Духом. Это 
заявление носит в первую очередь христологический характер, но так-
же служит примером для последователей Иисуса, которые будут про-
износить Его слова, потому что с ними пребывает Святой Дух34. Иисус 
дарует Святого Духа человечеству (ср. Ин 15:26), точно так же, как кув-
шины с водой в Ин 2:7 должны были наполняться «до краев». Иисус 
является подателем в Ин 4:10; Ин 6:27; Ин 14:27 (ср. Откр 2:7), и Сын 
действительно наделен полномочиями совершать дела Божьи («все дал 
в руки Его», Ин 3:35)35. В ближайшем из текстов, в которых Иисус вы-
ступает как податель, Он дает живую воду, т. е. Св. Духа (Ин 4:10). И на-
оборот, если субъект и объект глагола «давать» в Ин 3:34–35 совпада-
ют, то Отец дает Иисусу Дух в неограниченной мере.

Иисус обладает Духом «без меры». Это указывает на то, что Дух пре-
бывает в Нем (Ин 1:32–33). Выражение «без меры» может противопо-
ставлять его пророкам, которые, даже согласно более поздней раввин-
ской традиции, имели Духа только «по весу», то есть каждый пророк был 
ограничен в своем даре и мог говорить ровно столько, сколько было 
дано36. Это выражение связано с речью Иисуса о том, что Он откры-
вает источник, бьющий ключом внутри каждого верующего (Ин 4:14), 
из которого происходят реки живой воды (Ин 7:37–39). В этом контек-
сте Сын, несомненно, является особым объектом любви Отца, которую 
Отец демонстрирует, вверяя все в Его руки. Но все же сам текст не уточ-
няет, кому Бог «дает Духа без меры». Это может поддержать идею о том, 
что Бог дает Дух свидетелям Иисуса, поэтому в конечном итоге трудно 
остановиться на предпочтительной интерпретации. Но безмерное при-
нятие Духа могло бы лучше подойти Иисусу как получателю37. Огром-
ная любовь Отца к Сыну становится Иоанновой мерой Божьей любви 
к ученикам (Ин 17:23), о чем свидетельствует жертва Христа. 

33 Ibid. 95.
34 Кассиан (Безобразов), еп. Водою, Кровию и Духом. Париж, 2008. С. 113.
35 Там же. С. 114.
36 Алексеев А. А. Semeion и Doxa в Евангелии от Иоанна // Избранные труды XLII Между-

народной Филологической конференции. СПб.: Филологический факультет, 2013. С. 15.
37 Там же. С. 16.



33СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

Гнев Божий на неправедный мир (Ин 3:36) соответствует иудей-
скому учению, однако здесь отличительной чертой между праведно-
стью и неправедностью является вера в Иисуса. Контраст между судь-
бой верующих и неверующих еще больше развивает учение, изложенное 
в Ин 3:19–21. Контраст между верой и неверием, выраженный в терми-
нах послушания, еще раз указывает на практическую, а не просто тео-
ретическую природу подлинно спасительной веры в Четвертом Еванге-
лии38. В то время как Дух пребывает на Иисусе (Ин 1:33), Иисус пребудет 
в Своих учениках (Ин15:4). Эсхатологию Иоанна называют «осущест-
вленной эсхатологией», потому что она представляет благословения 
будущего, а именно вечную жизнь с Богом, как реализованные в на-
стоящем времени через веру. Однако все еще существует будущее вос-
кресение мертвых, когда они «выйдут из гробниц» и полностью войдут 
в вечную жизнь с Богом (Ин 5:28–29). Иисус — это Тот, Кто был воскре-
шен к жизни Богом, и через Кого мертвые будут воскрешены из мо-
гил в последний день39. Иоанн поддерживает надежду на воскресение, 
но подчеркивает нынешнее обладание вечной жизнью для тех, кто оста-
ется в единстве с источником жизни, Сыном, который исходит от Отца.

Таким образом, Оставаясь простым человеком, Предтеча был на-
делен божественным даром. Этот дар заключается в принятии свиде-
тельства Христа и его распространении. Иоанн Креститель, с одной сто-
роны, ставит себя в один ряд с любым человеком, который признает 
Иисуса Мессией, с другой — обозначает себя как друга Жениха, кото-
рому выпала честь быть среди первых, кто принял это свидетельство. 
Он свою миссию выполнил, указав народу на Христа. И теперь абсо-
лютно принимает тот факт, что за Иисусом следует больше народа. Эти 
слова Иоанна полностью вписываются в Иоаннову осуществленную эс-
хатологию, которая актуализирует божественный суд здесь и сейчас. 
Евангелист стремится показать божественный суд как динамическое 
явление, которое вступает в силу с того момента, как человек услышал 
о Христе. Отрицание Христа и Его учения приводит к тому, что боже-
ственный гнев «пребывает» на человеке, подобно тяжкому грузу, от ко-
торого можно освободиться лишь полностью приняв Его свидетельство, 
т. е. признать за Христом как божественное достоинство, так и месси-
анское предназначение.

38 Аверкий (Таушев), архикеп. Руководство к изучению Священного Писания Новго Завета. 
Четвероевангелие. М.: ПСТГУ, 2010. С. 188.

39 Кассиан (Безобразов), еп. Водою, Кровию и Духом. Киев, Париж, 2008. С. 96.



34 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

Библиография

Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета в русском Синодальном 
переводе с приложениями. Брюссель, 1989.

Аверкий (Таушев), архикеп. Руководство к изучению Священного Писания Новго Завета. 
Четвероевангелие. М.: ПСТГУ, 2010. 

Алексеев А. А. Semeion и Doxa в Евангелии от Иоанна // Избранные труды XLII Международ-
ной Филологической конференции. СПб.: Филологический факультет, 2013. С. 11–39.

Виноградов А. Ю., Макарова Е. Е. Королев А. А. и др. Иоанн Богослов // Православная Эн-
циклопедия. Т. 23. М.: Церковно-научный центр Русской православной Церкви 
«Православная энциклопедия», 2014. С. 679–731.

Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Иоанна. Богословско-экзегетический коммен-
тарий. М.: ББИ, 2020.

Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Иоанна. Исторический и богословский коммен-
тарий. М.: Издательский дом «Познание», 2018.

Кассиан (Безобразов), еп. Водою, Кровию и Духом. Киев, Париж, 2008. 248 с.

Михаил (Лузин), еп. Толковое Евангелие от Иоанна. Минск.: «Харвест», 2000.

Прокопчук А., иер. Лекции по Евангелию от Иоанна М.: ПСТГУ, 2015.

Райт Н. Т. Иисус и победа Бога. М.: ББИ, 2004.

Novum Testamentum Graece: Nestle-Aland (Greek Edition). 28th Ed. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2012.

Barnes W. T. John the Baptist and Jesus: A Report of the Jesus Seminar. Sonoma: Polebridge 
Press, 1994.

Barrett C. K. The Gospel according to St. John: An Introduction with Commentary and Notes 
on the Greek text. Philadelphia: The Westminster Press, 1978.

Brown R. E. An Introduction to the Gospel of John. New Haven: Yale University Press, 2003.

Holladay R. A Critical Introduction to the New Testament. Nashville: Abingdon Press, 2005.

Kruse C. G. The Gospel according to John: An Introduction and Commentary. Springfield: 
IVP Academic, 2017.

Marcus J. John the Baptist in History and Theology. Columbia: University of South Carolina 
Press, 2018.

Ridderbos H. The Gospel of John: A Theological Commentary. London: Eerdmans, 1997.

Sturdevant J. S. The Adaptable Jesus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos. Leiden: 
Brill Academic Publishers, 2015.

Tasker R. The Gospel According to St. John: An Introduction and Commentary. London: Eerd-
mans, 1978.



МЕССИАНСКИЙ 
ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ 
ОТ МАТФЕЯ В КОНТЕКСТЕ 
ЛИТЕРАТУРЫ 
МЕЖЗАВЕТНОГО 
ПЕРИОДА

Антон Викторович Белышев

магистрант кафедры библеистики 

Московской духовной академии

141300, Московская обл., Сергиев Посад, 

Свято-Троицкая Сергиева Лавра

antoinebelyshev@gmail.com

Для цитирования: Белышев А. В. Мессианский идеал Евангелия от Матфея в контексте лите-
ратуры межзаветного периода // Библейские схолии. 2025. № 2 (11). С. 35–52. DOI: 10.31802/
BSCH.2025.11.2.003

Аннотация УДК 27-247.4 (27-32-12) 
Данная статья посвящена мессианскому учению Евангелия от Матфея в контексте лите-
ратуры периода Второго Храма. Данный период ветхозаветной религии занимал при-
близительно промежуток с IV в. до н. э. по I в. н. э. Для богословских произведений, соз-
данных в эту эпоху, характерны надежды на осуществление новой реальности, в которой 
Бог установит полную справедливость посредством мессианской фигуры. Евангелие 
от Матфея было ориентировано на еврейскую аудиторию, и поэтому его текст напол-
нен полемикой с мессианскими представлениями эпохи. С одной стороны, евангелист 
стремился показать своим читателям, что их ожидания оправдались, с другой — он хо-
тел объяснить, что исполнение надежд произошло неожиданным образом, посредством 
Боговоплощения. Исследование ветхозаветных псевдоэпиграфов, кумранской литерату-
ры и текстов раввинов позволяет составить более объемный взгляд на словесную ико-
ну Христа в данном Евангелии.

Ключевые слова: Евангелие от Матфея, Новый Завет, межзаветная литература, мессианизм, 
Второй Храм, раввинизм, Кумран, Книга Еноха, Третья книга Ездры.



36 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

The Messianic Ideal in the Gospel of Matthew 
in the Context of the Literature of the Inter-Testament 

Perion

Belyshev Anton V.
MA student of the Biblical Studies Department 
of the Moscow Theological Academy
Holy Trinity Lavra, Sergiev Posad, Moscow region, 141300, Russia
antoinebelyshev@gmail.com

For citation: Belyshev Anton V. “The Messianic Ideal in the Gospel of Matthew in the Con-
text of the Literature of the Inter-Testament Period”. Biblical scholia, No 2 (11), 2025, pp. 35–52 
(in Russian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.003

Abstract. This article is devoted to the Messianic teaching of the Gospel of Matthew in the 
context of the literature of the Second Temple period. This period of the Old Testament religion oc-
cupied approximately the period from the IV century BC to the I century AD. The theological works 
created in this era are characterized by hopes for the realization of a new reality in which God will 
establish full justice through a messianic figure. The Gospel of Matthew was aimed at a Jewish 
audience, and therefore its text is filled with polemics with Messianic ideas of the era. On the one 
hand, the evangelist sought to show his readers that their expectations were fulfilled, on the other 
hand, he wanted to explain that the fulfillment of hopes occurred in an unexpected way, through 
the Incarnation of God. The study of the Old Testament pseudepigraphs, Qumran literature and rab-
binic texts allows us to take a more comprehensive look at the verbal icon of Christ in this Gospel.

Keywords: The Gospel of Matthew, the New Testament, inter-testament literature, Messian-
ism, the Second Temple, Rabbinism, Qumran, the Book of Enoch, the Fourth Book of Ezra.



37МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

В «Уставе Общины» читаем: «И они не должны отступать ни от од-
ного из предписаний Закона, поступая со всем упрямством сво-
их сердец, но они будут судимы в соответствии с прежними 
предписаниями, в которых мужчины общины были наставлены 

с самого начала, пока не придут Пророк и Мессии Аарона и Израиля»1. 
Этот пассаж посвящен двум Мессиям — из царского и священнического 
рода. Однако здесь необходимо соблюдать осторожность: в более старой 
версии «Устава Общины» (4QS), по-видимому, отсутствует этот отры-
вок, и, таким образом, кажется, что концепция двух Мессий может быть 
более поздним развитием в Кумране (по крайней мере, в том, что ка-
сается «Устава»), и датироваться, вероятно, I в. до н. э. В любом случае, 
это единственный случай употребления слова «Мессия» во множествен-
ном числе во всех произведениях из Кумрана, и кумранская литера-
тура в остальном не содержит никаких убедительных или недвусмыс-
ленных подтверждающих свидетельств в пользу двух разных Мессий2. 

Конечно, идея двух отдельных мессианских фигур более широ-
ко распространена в эпоху Второго храма и не является уникальной 
для Кумрана, в то время как поразительная особенность третьей эсха-
тологической фигуры, пророка, также засвидетельствована в еврей-
ской традиции. Ничто из этого, однако, не может подтвердить точку 
зрения о том, что концепция двух мессий является фундаментальной 
для кумранской общины, — не в последнюю очередь потому, что суще-
ствуют различия, а также сходства между тем, что содержится в этих 
источниках и кумранской литературе3. Тем не менее, этот отрывок 
из 1QS остается важным текстом, отражающим, по крайней мере, один 
аспект мессианских ожиданий в Кумране. Он также поднимает важные 
вопросы, касающиеся взаимоотношений мессианских фигур с други-
ми лидерами еврейской общины — такими, как, например, священни-
ки. Этот вопрос уже поднимался в книге пророка Захарии, и впослед-
ствии он повторяется в книге Маккавеев. 

Однако вполне возможно, что в некоторых других текстах действи-
тельно подразумевается существование двух Мессий. В «Дамасском 

1 Тексты Кумрана. Т. 2. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1996. С. 105.
2 Зубер-Яникум Н. Е. От Кумрана до Новозаветного Канона. Основные этапы формиро-

вания мессианско-эсхатологического культа учителя праведности. СПб.: Алетейя, 2004. 
С. 188.

3 Gartner B. The Temple and the Community in Qumran and the New Testament: A Comparative 
Study in the Temple Symbolism of the Qumran Texts and the New Testament. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1965. P. 14.



38 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

документе» содержатся следующие свидетельства: «И это правило 
для сбора в лагерях. Те, кто будут следовать [уставам] в эпоху нече-
стия, пока не восстанет Мессия Аарона и Израиля»4; «И это точное объ-
яснение уставов, [по которым они будут следовать, пока не восстанет 
Мессия] Аарона и Израиля, и он искупит их беззаконие»5; «Они будут 
спасены во время посещения, но остальные будут преданы мечу, ког-
да придет Мессия Аарона и Израиля»6; «Таким образом, все люди, ко-
торые заключили новый завет в земле Дамаска, но которые снова вос-
стали и отвернулись от источника живой воды, не будут причислены 
к собранию его народа и не будут занесены в их летопись со дня ухода 
Учителя Праведности, пока не восстанет Мессия из рода Аарона и Из-
раиля»7. Все четыре этих отрывка из «Дамасского документа» отно-
сятся к пришествию Мессии Аарона и Израиля (в трех случаях это яв-
ная формула). В отличие от «Устава общины» (1QS), термин «Мессия» 
здесь употребляется в единственном, а не во множественном числе. 
Тем не менее, из-за ссылки на Аарона и Израиль, а также в сравнении 
с особым употреблением в 1QS, утверждалось, что эти фразы в «Да-
масском документе» также следует понимать как относящиеся к двум 
Мессиям, то есть Мессия из рода Аарона и Мессия рода из Израиля8. 
Однако это не самое вероятное значение выражения, которое гармо-
низирует два разнородных документа. Несмотря на сходство между 
двумя текстами, существуют также очевидные различия. Вполне веро-
ятно, что «Дамасский документ» должен быть датирован значительно 
раньше, чем соответствующий отрывок в 1QS. Следовательно, его луч-
ше всего понимать как говорящий об одном Мессии, который пред-
ставляет священническую линию, превыше всего, но также поставлен 
над всем народом9.

Далее упоминания о Мессии встречаются в дополнении к «Уста-
ву» (1QSa): «Это собрание старейшин, [созываемых] на заседание Со-
вета Общины, когда [Бог] порождает Мессию среди них. [Священник] 

4 Тексты Кумрана. Т. 2. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1996. С. 35.
5 Тексты Кумрана. Т. 2. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1996. С. 42.
6 Там же. С. 77.
7 Там же. С. 79.
8 Зубер-Яникум Н. Е. От Кумрана до Новозаветного Канона. Основные этапы формиро-

вания мессианско-эсхатологического культа учителя праведности. СПб.: Алетейя, 2004. 
С. 189.

9 Hogeterp A. L. Expectations of the End: A Comparative Traditio-Historical Study of Es cha-
to lo gi cal, Apocalyptic and Messianic Ideas in the Dead Sea Scrolls and the New Testament. 
Leiden: Brill, 2009. P. 317.



39МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

придет во главе всего собрания Израиля со всеми [своими братья-
ми, сыновьями] Аарона, священниками, [призванными] на собрание, 
людьми известными. И они сядут [перед ним, каждый] по своему до-
стоинству»10; «И [когда] они соберутся вместе за общим столом, что-
бы есть [и пить] молодое вино, и будет накрыт общий стол для еды 
и молодого вина. Никто не должен [протягивать] свою руку к первым 
плодам хлеба и вину перед священником; ибо [он] благословит пер-
вые плоды хлеба и вина. Он будет первым, кто [прострет] свою руку 
над хлебом, а затем Мессия Израиля прострет свою руку над хлебом 
насущным»11. Эти два отрывка фрагментарны и трудны для понима-
ния; наиболее очевидное толкование (особенно для последнего тек-
ста) заключается в том, что они касаются одного Мессии (из Израиля), 
но он вторичен по отношению к Священнику, который имеет преиму-
щество над всеми. Двойная ссылка на Мессию в первом отрывке еще 
больше затрудняет толкование. Конечно, возможно, что Мессия, упо-
мянутый первым, является синонимом Священника, и в этом случае 
мы имеем здесь еще одно упоминание о Мессии-священнике, а так-
же о Мессии Израиля. Но этот отрывок не следует понимать таким 
образом, и здесь также вполне вероятно, что священник — это совер-
шенно отдельная фигура, глава общины, который имеет преимуще-
ство перед Мессией12. 

В тексте «Благословений» (4QSb) находится толкование слов из Быт 49:10: 
«Когда бы ни правил Израиль, [не будет] недостатка в потомке Дави-
да на троне. Ибо посох правителя — это завет царствования, [а коле-
на] Израиля — это ноги, пока не придет Мессия праведности, потомок 
Давида. Ибо ему и его потомству был дан Завет царствования над его 
народом на вечные поколения»13. Быт 49:10 (Благословение Иако ва) — 
важный мессианский текст, характерный для межзаветного перио-
да, — используется здесь в поддержку линии Давида и мессианской 
надежды и, косвенно, в осуждение династии Хасмонеев. Образ Дави-
да также встречается в антологии пророчеств (4QFlor / 4Q174) после 
цитаты из 2Цар 7:11–14: «Вот Отрасль Давида, который будет стоять 
рядом с Толкователем Закона на Сионе в конце дней, как написано: 

10 Тексты Кумрана. Т. 2. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1996. С. 155.
11 Там же. С. 156.
12 Hogeterp A. L. Expectations of the End: A Comparative Traditio-Historical Study of Es cha-

to lo gi cal, Apocalyptic and Messianic Ideas in the Dead Sea Scrolls and the New Testament. 
Leiden: Brill, 2009. P. 274.

13 Тексты Кумрана. Т. 2. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1996. С. 168.



40 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

«И Я воздвигну разрушенный дом Давида, того, кто встанет, чтобы спа-
сти Израиль»14. Здесь снова Отрасль явно обозначает мессианскую фи-
гуру из рода Давида, приносящую божественное правление в последние 
дни, даже несмотря на то, что термин «Мессия» не встречается. Толко-
ватель Закона также является эсхатологической и, возможно, мессиан-
ской фигурой; таким образом, он должен представлять Мессию-священ-
ника, хотя он может быть более близок к эсхатологическому пророку, 
с которым мы уже встречались в «Уставе общины»15. 

Фигура Толкователя Закона также представлена в «Дамасском до-
кументе» после цитаты из Амос 5:26–27 : «Книги закона — это скиния 
царя, как он сказал: «Я воздвигну павшую скинию Давида» (Амос 9:11). 
Царь — это собрание, а основания статуй — книги пророков, слова ко-
торых Израиль презрел. А звезда — это Толкователь Закона, который 
прибывает в Дамаск, как написано: «Звезда восходит от Иакова, и ски-
петр восстанет от Израиля» (Числ 24:17). Скипетр — это Князь всего со-
брания, и когда он появится, он поразит всех детей Сифа»16. Создается 
впечатление, что Толкователь Закона так же, как и Князь, специально 
задуман как мессианская фигура. Связанный текст находим в «Благосло-
вениях» (1QSb / 1Q28b): «От имени Учителя благословить Главу Собра-
ния … и он обновит для него завет собрания, чтобы установить царство 
своего народа на веки вечные [и праведно судить бедных и] воздавать 
правосудие [справедливо относиться к угнетенным] по всей земле, 
и чтобы они безупречно ходили перед Ним по всем путям Божьим… 
[истине], и утвердить его [святой завет] во время скорби тех, кто ищет 
Его»17. Здесь Князю Собрания отводится особая эсхатологическая роль 
установления Царства, а в следующих строках его роль дополнитель-
но определяется с помощью перефразировок или намеков на Ис 11:4, 
Числ 24:7 и Быт 49:10. Последние две цитаты, как мы видели, связа-
ны с мессианством в других местах Свитков Мертвого моря, в то вре-
мя как Ис 11:1–4 не только предполагает мессианское значение в це-
лом, но и является источником для мессианского имени «Отрасль»18. 

Мессианская идея встречается и в других текстах межзаветного пе-
риода. Термин «Мессия» упоминается только дважды в тексте первой 
книги Еноха, оба раза в разделе, который озаглавливают как «Подобия» 

14 Тексты Кумрана. Т. 1. М.: Наука, 1971. С. 277.
15 Shanks H. Understanding the Dead Sea Scrolls. New York: Random House, 1992. P. 64.
16 Тексты Кумрана. Т. 2. СПб.: Петербургское Востоковедение, 1996. С. 47.
17 Там же. С. 170.
18 Shanks H. Understanding the Dead Sea Scrolls. New York: Random House, 1992. P. 66.



41МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

(Ен 37–71). Другая возможная отсылка к мессианству — изображение 
Белого быка в разделе «Апокалипсис животных» (Ен 85–91). Ен 90:37–
38 (как иллюстрация к «Апокалипсису животных», 85–91). Первый от-
рывок из «Подобий» гласит: «И в день скорби их будет покой на зем-
ле, и они падут пред Ним ниц и не поднимутся, и не будет никого, кто 
взял бы их своими руками и воскресил, ибо они отвергли Господа Ду-
хов и его Мессию. Да будет благословенно имя Господа Духов!»19. Вто-
рой: «И он сказал мне: все эти вещи, которые ты видел, служат власти 
Его Мессии, чтобы он мог быть сильным и могущественным на зем-
ле»20. И то, и другое дает много информации, однако едва ли возможно 
сомневаться в том, что эта специфически мессианская фигура на самом 
деле должна быть идентична фигуре, которая по-разному обозначает-
ся в разделе Ен 37–71, — в частности, как «Избранный», «Сын Человече-
ский», или «Раб Божий», а в кульминационный момент произведения 
он отождествляется с самим Енохом21. Очевидно, что 37–71 — это со-
ставной раздел Книги Еноха, но текст в целом имеет мало смысла, если 
только все эти обозначения не относятся к одному и тому же образу. 
На самом деле термин «Мессия» вообще не является центром внима-
ния в первой Книге Еноха: акцент делается на Избранном и, в меньшей 
степени, на Сыне Человеческом. Тем не менее примечательно, что все 
эти изначально разные фигуры сливаются воедино, в результате чего 
появляется Избранный, который является одновременно Сыном Чело-
веческим, Мессией и Слугой22. 

В данном случае были заимствованы и трансформированы темы 
из более ранних частей Книги Еноха, а также темы, написанные за ее 
пределами, — главным образом, из Книги пророка Исайи и Книги про-
рока Даниила. Одним из результатов этой трансформации является 
то, что мессианская фигура представлена как небесная и предсуществу-
ющая. Таким образом, термин Мессия — в той мере, в какой он вовлечен 
в эту цепочку развития, — не является человеческой фигурой времен 
Давида, относящейся к современному миру, но принадлежит к Не-
бесному Царству и играет трансцендентную роль23. Это не исключает 

19 Смирнов А., свящ. Книга Еноха: Историко-критическое исследование. Казань, 1888. С. 73.
20 Там же. С. 75.
21 Boccaccini G., Stuckenbruck L. T. Enoch and the Synoptic Gospels: Reminiscences, Allusions, 

Intertextuality. Atlanta: SBL Press, 2016. P. 289.
22 Knibb M. A. Essays on the Book of Enoch and Other Early Jewish Texts. Leiden: Brill, 2008. 

P. 58.
23 Ibid. P. 59.



42 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

возможности того, что эта небесная фигура должна также взять на себя 
роль земного правителя, но, безусловно, никаких указаний на это нет. 
В Книге Еноха происхождение Мессии не ограничивается родом Дави-
довым, и такие термины, как «Слуга» и «Сын Человеческий», приобре-
тают более весомое значение и мессианский оттенок.

В Третьей книге Ездры находятся два использования термина 
«Мессия»: «Ибо явится Мессия, Сын Мой, вместе с теми, кто с ним, 
а те, кто останется, будут радоваться четыреста лет. И именно по про-
шествии этих лет мой сын Мессия умрет, как и все, кто дышит по-че-
ловечески» (3Езд 7:28). «А что касается льва, которого вы видели вы-
ходящим из леса и рычащим, и говорящим с орлом, и упрекающим 
его в неправедности, и что касается всех его слов, которые вы слыша-
ли, то это Мессия, которого Всевышний сохранил до конца дней того, 
кто восстанет от семени Давидова, и придет, и будет говорить с ними; 
он обличит их за их нечестие и порочность, и разоблачит перед ними 
их презрительные поступки» (3Езд 13:31–32). И далее следуют еще 
два отрывка, которые почти наверняка относятся к той же мессиан-
ской фигуре, хотя в тексте не используется слово «Мессия»: «Я ска-
зал, о владыка Господи, объясни мне это: почему я увидел приближа-
ющегося человека из самого сердца моря? Он сказал мне: «Точно так 
же, как никто не может исследовать или узнать, что находится в мор-
ских глубинах, так и никто на земле не может увидеть моего сына 
или тех, кто с ним, кроме как в светлое время суток» (3Езд 13:51–52). 
Далее: «Ибо ты будешь взят из среды людей, и отныне ты останешься 
с моим сыном и с теми, кто подобен тебе, пока не закончатся време-
на» (3Езд 14:9). Эти отрывки объединяют описание одной фигуры, ко-
торую Бог называет сыном. Именование «мой сын» фактически ста-
новится мессианским обозначением. 

Тем не менее, изображение этой мессианской фигуры и её роли 
не совсем последовательно во всем. Наиболее поразителен первый 
отрывок, где Мессия появляется только после того, как новая эра уже 
вступила в силу, а затем умирает до того, как произойдет Страшный 
Суд. Эта черта характерна только для данного псевдоэпиграфа24. В гла-
вах 11–13, напротив, акцент делается на том, что Мессия обличит вра-
гов Израиля, выносит приговор и приводит к их уничтожению, и, хотя 
за этой карой следуют Страшный Суд и последняя эпоха, нет ника-
ких намеков на то, что Мессия был изъят из истории на этом этапе. 

24 Willett T. W. Eschatology in the Theodicies of 2 Baruch and 4 Ezra. Sheffield: Sheffield 
Academic Press, 1989. P. 63.



43МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

Однако, несмотря на это, следует сказать, что окончательная эсхато-
логическая роль Мессии описана в этих отрывках, и он не является 
гарантом оправдания праведных25. Это, конечно, не должно удивлять 
нас в этом сочинении, направленном против Рима сразу после ката-
строфы 66–70 годов, и столь же очевидно, почему тексты изобража-
ют Мессию не как военную фигуру, а как уничтожающего своих вра-
гов огнем. Как и в первой Книге Еноха, фигуры Мессии и Сына Божия 
явно отождествляются друг с другом. Образ Мессии развивается в на-
правлении небесной сверхчеловеческой фигуры. Примечательно так-
же, что упоминание о смерти Мессии встречается в единственном 
отрывке, который не заимствован из традиции. На данном этапе раз-
вития традиции совершенно очевидно, что это человеческая фигура, 
не принадлежащая в первую очередь к небесному миру и не транс-
цендентная по своему характеру. Если изображение Мессии таким об-
разом является чисто литературным приемом, то это, конечно, могло 
бы соответствовать пессимистическому взгляду на историю Израи-
ля и недавние катастрофические события; но тот факт, что Мессия 
умирает, сам по себе не исключает позитивных надежд, возлагаемых 
на мессианскую фигуру или на религиозный символ26. Действительно, 
возможно, что первоначальное представление Мессии как небесной, 
трансцендентной фигуры в Третьей Книге Ездры было более целена-
правленной попыткой отвлечь внимание от какой-либо мессианской 
фигуры или надежды, связанной с ближайшим благополучием Изра-
иля или массовыми последователями. Во всяком случае, в этих дру-
гих текстах Мессия, безусловно, играет важную, но, в конечном сче-
те, последний Суд вершит Бог.

Мессианская надежда, связанная с потомком Давида, была верой, 
которую разделяли некоторые раввины. Доказательства этого утвержде-
ния можно найти, главным образом, в трактате «Санхедрин» 97а–99а. 
Этот трактат отражает оживленную дискуссию раввинов, начавшую-
ся в I в. н. э., об именах Мессии, его природе, времени его пришествия 
и продолжительности его правления27. Примечательны несколько при-
меров, которые иллюстрируют использование раввинами титула «Сын 
Давида» как обозначение Мессии. В трактате «Санхедрин» сообщается, 
что ученики рабби Йосе бен Кисмы (110 г. н. э.) спросили его: «Когда 

25 Ibid. P. 65.
26 Mowinckel S. He That Cometh: The Messiah Concept in the Old Testament and Later Judaism. 

Grand Rapids: Eerdmans, 2005. P. 153.
27 Ibid. P. 154.



44 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

придет Мессия?» Он ответил им: «Когда эти ворота упадут, будут вос-
становлены, снова упадут и снова будут восстановлены, а затем упа-
дут в третий раз, прежде чем они смогут быть восстановлены, придет 
сын Давида»28. Другой текст, в котором Мессия упоминается как Сын 
Давида, повествует о следующем: «Рабби Неемия сказал: «В грядущем 
поколении Мессии наглость возрастет, уважение будет извращено, ви-
ноградная лоза принесет свои плоды, но вино будет дорогим, и Цар-
ство обратится в ересь, и некому будет упрекнуть их. Это подтвержда-
ет слова Р. Исаака, который сказал: «Сын Давидов не придет, пока весь 
мир не обратится в веру еретиков»29. 

Что касается разнообразия материалов, сохранившихся в Талму-
де и таргумах, то образ Сына Давидова можно описать лишь в общих 
чертах. Раввины создали образ Мессии на основе Священного Писания, 
а также других традиций — таким образом, их изображение Сына Дави-
дова похоже на то, которое сохранилось в других иудейских сочинени-
ях межзаветного периода. Некоторые раввины верили, что Мессия, Сын 
Давида, будет человеческой фигурой, эсхатологическим царем, кото-
рый явится, чтобы спасти Израиль в конце времен, который уничтожит 
всех врагов, соберет изгнанников и установит царство мира, богатства 
и справедливости. Хотя некоторые детали и отличаются от мессианских 
образов, сохранившихся в кумранских свитках и хотя в раввинской ли-
тературе существует несколько образов мессии, ожидания раввинов со-
гласуются с более ранней традицией30.

Пример такой последовательности можно найти в словах  свщмч. Ип-
полита Римского (около 170–235 гг. н. э.), в которых он описывает мес-
сианские надежды евреев конца II века н. э.: «Ибо они говорят, что его 
потомство произойдет от рода Давидова, но не от девы и Святого Духа, 
а от женщины и мужчины, согласно правилу, согласно которому все 
должны быть произведены от семени. И они утверждают, что этот Мес-
сия будет царем над ними, — воинственный и могущественный чело-
век, который, собрав вместе весь народ иудейский и сразившись со все-
ми народами, восстановит для них Иерусалим, царственный город. 
И в этом городе Он соберет вместе весь еврейский народ и вернет его 
к древним обычаям, чтобы он мог выполнять царственные и жреческие 

28 Koren Talmud Bavli, Noe Edition. Volume 30. Sandhedrin. Part 2 // ed. A. Steinsaltz; J. Schreier. 
Jerusalem: Koren Publishers, 2017. P. 322.

29 Ibid. P. 315.
30 Mowinckel S. He That Cometh: The Messiah Concept in the Old Testament and Later Judaism. 

Grand Rapids: Eerdmans, 2005. P. 162.



45МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

функции и жить в безопасности в течение достаточно продолжитель-
ных периодов времени. По их мнению, после этого успокоения, по-
сле того как они соберутся таким образом, против них в следующий 
раз начнется война; что в этом конфликте Христос падет от острия 
меча; и что вскоре за этим последует уничтожение и пожар Вселенной; 
и что таким образом их мнения о воскресении получили бы заверше-
ние, и каждому человеку было бы воздано по его делам»31. Важность 
этого текста заключается в том, что он не только отражает мессианские 
ожидания евреев II в. н. э., но также проливает свет на сходства и раз-
личия между раввинским образом Мессии из рода Давида и образом, 
свойственным для различных еврейских групп в период со 100 года 
до н.э. по 100 год н. э.

Полемика с этими мессианскими представлениями отразилась 
в Евангелии, прежде всего в титуле «Сын Давидов». Это именование 
относится только к деятельности Иисуса среди народа Израиля. Про-
исхождение Иисуса прослеживается от царя Давида (Мф 1:6). Благода-
ря этому Иисус приобщается к народу Авраама и устанавливает особые 
отношения с Израилем, которые поддерживаются во всем Евангелии 
от Матфея. Он — Царь–Спаситель, которого встречают толпы при вхо-
де в Иерусалим, а также дети в храме (Мф 21:9–15). Но он — не свет-
ский освободитель, а кроткий вестник Царства (Мф 21:5) и целитель 
от всех болезней. Сын Давидов превосходит надежду Израиля. При вхо-
де Иису са в Иеру са лим толпа говорит: «Это пророк Иисус из Назаре-
та Галилейского» (Мф 21:11). В отличие от множества людей, сопрово-
ждавших Его, иерусалимляне не принимают Его как Сына Давидова 
(Мф 16:14). Чаще всего термин «Сын Давидов» фигурирует в истори-
ях с исцелением больных, особенно с исцелением слепых32. Возглас 
слепца из Иерихона восходит к преданиям, существовавшим до Мат-
фея: «Господи, помилуй нас, сын Давидов!» (Мф 20:30–31). В Евангелии 
от Матфея речь идет о двух слепцах, а в другом месте Матфей описы-
вает исцеление двух слепцов благодаря тому же возгласу (Мф 9:27–30). 
В Мф 12:22–23 повествуется об исцелении бесноватого, который был 
слеп и нем, и люди стали восклицать: «Не это ли Христос, сын Дави-
дов?». Это провоцирует противостояние с фарисеями, которые подо-
зревают Иисуса в том, что Он был одержим Вельзевулом (Мф 12:24). 

31 Hippolytus. The Refutation of All Heresies // Ante-Nicene Fathers. Vol. 5. Fathers of the Third 
Century. Grand Rapids: Christian Classics Ethereal Library, 2004. P. 251.

32 Каравидопулос И. Введение в Новый Завет / пер. с греч. свящ. Максим Михайлов. М.: 
 ПСТГУ, 2010. C. 130.



46 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

Ситуация противопоставляет слепоту фарисеев и веру тех, кто испове-
дует мессианское достоинство Иисуса33. Встреча Иисуса с женщиной-ха-
нанеянкой, которая обращается к Нему как к сыну Давидову, является 
повествование об исцеляющем Мессии (Мф 15:21–28).

Именование «Сын Человеческий» использовалось уже в Еванге-
лии от Марка. Ев. Матфей ставит акцент на будущем явлении Сына 
Человеческого и суде над миром, в то время как в Евангелии от Мар-
ка акцент делается на страданиях, смерти и воскресении Иисуса. Од-
нако и в Евангелии от Матфея термин «Сын Человеческий» предста-
ет также среди именований, которые скорее указывают на умаление 
Спасителя. Он отпугивает законоучителя словами: «У лисиц есть норы, 
а у птиц небесных — гнезда; но Сыну Человеческому негде прикло-
нить голову» (Мф 8:20). И все же на земле Он обладает властью про-
щать грехи (Мф 9:6) и является господином субботы (Мф 12:8)34. Об-
раз смиренного Сына Человеческого, Который должен только служить 
и отдавать вою жизнь (Мф. 20, 28), сочетается с образом Того, Кто уже 
на земле раскрывает Свою божественную власть. Сын Человеческий 
сеет доброе семя на ниве мира (Мф 13:37–38), но те, кто являются 
всего лишь сорняками, в конце концов будут уничтожены и наказа-
ны (Мф 13:2–4)35. Земная жизнь Сына Человеческого ориентирована 
на конечную жатву. 

Ев. Матфей распространяет суд Сына Человеческого на Церковь, 
которая также будет подвергнута разделению на добрых и лукавых. Это 
становится ясно из описания суда над миром в Мф 25:31–46. Тем, кто 
взывает к чудесным деяниям и пророчествам, но не приносящим со-
ответствующих плодов, Господь говорит: «Отойдите от Меня, злодеи» 
(Мф 7:21–23). Тот, на ком нет свадебного одеяния, будет выброшен 
во внешнюю тьму (Мф 22:11–13). В соответствии с предостережением, 
обращенным к обществу, нужно также видеть членов Церкви в нечести-
вом рабе (Мф 24:48–51) и в рабе, который зарыл свой талант (Мф 25:24–
30)36. Сын Человеческий, собирающий Своих избранных со всех сторон 
света (Мф 24:31), принимает в Царство Своего Отца только проверенных 

33 Luz U. The Theology of the Gospel of Matthew. Cambridge: Cambridge University Press, 1995. 
P. 119.

34 Филофей (Артюшин), иером. Субботство Закона и милосердие Господина субботы 
(Мф. 12, 1–8): к вопросу о богословии «двух Заветов» в Евангелии от Матфея // Бого-
словский вестник. 2017. № 26–27. Выпуск 3–4. С. 226.

35 Sim D. C. Apocalyptic Eschatology in the Gospel of Matthew. Cambridge: Society for New 
Testament Studies, 1996. P. 69.

36 Покорны П., Геккель У. Введение в Новый Завет / пер. с нем. М.: ББИ, 2012. C. 472.



47МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

и праведных (Мф 13:43). Этим Сын Человеческий приобретает особое 
значение для Своей общины, которую Он постоянно увещевает и со-
провождает на пути в Царство Небесное. Во всех текстах о Сыне Чело-
веческом усматривается значение Мессии для Церкви. 

Сын Человеческий обретает космическое значение. Весь мир со все-
ми народами подчиняется власти Сына Человеческого. Церковный 
и вселенский аспекты объединены. Церковь, которая продвигается 
вперед на своем пути к язычникам, поддерживаемая присутствием 
Эммануила, приобретает вселенские масштабы. Послание Сына Чело-
веческого к «заблудшим овцам дома Израилева» превзошло все ожи-
дания и стало миссией для всех народов37. Воскресший Сын Человече-
ский достигает цели Своего пути и, наконец, становится Судьей мира 
(Мф. 25, 31–33). Если мы посмотрим употребление термина «Сын Че-
ловеческий» в повествовании ап. Матфея, то увидим, что в нем содер-
жится все, что характеризует Христа, Который действует на земле, Ко-
торый проходит через страдания и позор, Который воскрес, вознесся 
и снова придет на суд. Это историко-теологический образ Иисуса Хри-
ста, ведущий из времени в вечность, тогда как титул «Сын Божий» — 
это исповедание Его непрерывной связи с Отцом. Но эти два титула 
тесно связаны (ср. Мф 26:63)38. Тайна Сына Божьего может раскрыть-
ся только во встрече Иисуса с Его учениками и в противостоянии с Его 
противниками. Именование «Сын Человеческий» отражает драматизм 
истории Иисуса Христа на земле и прослеживает Его путь через крест 
и воскресение к совершенству во славе Отца, в которой Он снова при-
дет как Судья мира.

Кульминацией всех христологических именований является пред-
ставление об Иисусе как о Сыне Божьем. Важнейшие тексты Еванге-
лия от Марка о Крещении, Преображении, свидетельстве Христа о Себе 
перед судом и исповедании сотника во время смерти Христа приведены 
и у евангелиста Матфея. Только фраза «начало Евангелия Иисуса Хри-
ста, Сына Божия» (Мк 1:1) не встречается в Евангелии от Матфея, по-
тому что оно начинается с «документа» о происхождении Иисуса Хри-
ста39. Но вскоре выясняется, что уже в этой предыстории ап. Матфей 
переходит к Богосыновству. Тот, кто рожден от Марии, зачат от Святого 

37 Райт Н. Т. Иисус и победа Бога / пер. с англ. М.: ББИ, 2004. C. 230.
38 Словарь Нового Завета. Т. 1: Иисус и Евангелия / ред. Д. Грин, С. Макнайт, Г. Маршалл. М.: 

ББИ, 2010. C. 526.
39 Grønbech-Dam M. Jesus as the Son of 1–2 Samuel’s David: An Intertextual Reading of the 

Gospel of Matthew. Leiden: Brill, 2023. Р. 55.



48 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

Духа (Мф 1:20): он «С нами Бог» (Мф1:23). Вскоре Богомладенцу по-
клоняются волхвы (Мф 2:11). Можно предположить, что именование 
«младенец» функционирует как параллель к термину «Сын», посколь-
ку в ветхозаветной цитате об исполнении Мф 2:15 ап. Матфей упоми-
нает «Сына Моего»40. 

История об искушении, в которой дьявол бросает Иисусу вызов 
в связи с Его Богосыновством (Мф 4:3–6): как Израиль был искушаем 
в пустыне, так и Представитель Израиля сопротивляется всем искуше-
ниям. В основной части провозглашения Царства Божия, которая до-
стигает своего завершения в исповедании Петра в Кесарии Филиппо-
вой, предполагается божественное сыновство Иисуса. После изложения 
в Мф 1:1–4:16 заключительное замечание Нагорной проповеди о том, 
что Христос учил толпы как имеющий власть (Мф 7:29), следует рас-
сматривать как указание на Его божественный авторитет. Восхождение 
на гору (Мф 5:1) напоминает нам о горе в Галилее, на которой Воскрес-
ший возвещает ученикам о Своей власти и внушает им, что они долж-
ны учить народы всему, что Он повелел им (Мф 28:18–19)41. 

Статус Сына Божия, Который учит, возвещает и исцеляет, про-
ясняется и углубляется ев. Матфеем. Ученики говорят «воистину, ты 
Сын Божий» после того, как видят хождение по водам и спасение Пе-
тра (Мф 14:33). Исповедание Петра интерпретируется как полное ис-
поведание «Сына Бога живого» (Мф 16:16), как это понимает Церковь. 
Иисус, уже признанный демонами «Сыном Божьим» (Мф 8:29), стоит 
в непосредственной близости к Богу42. Уникальные отношения Сына 
с Богом Отцом находят выражение в славословии Христа (Мф 11:25–
27). После того, как Иисус восхваляет Отца за то, что Тот скрыл все это 
от мудрых и разумных, но открыл это младенцам, Он говорит: «Все 
было передано мне моим Отцом; и никто не знает Сына, кроме Отца, 
и никто не знает Отца, кроме Сына, и никто не знает Отца, кроме Сына, 
и кому хочет Сын открыть». Это славословие, близкое к христологии 
Евангелия от Иоанна (Ин 10:14–15), содержит два важных утверждения 
о Сыне: Отец передал Ему все, и существует взаимное знание друг друга 

40 Ibid. P. 56.
41 Филофей (Артюшин), иерод. Образ Мессии в Евангелии от Матфея: от нарративного ана-

лиза к нарративному богословию // Материалы международной конференции «Приход-
ское служение и общинная жизнь». СПб.: Издательство Санкт-Петербургской Православ-
ной Духовной Академии, 2015. С. 31.

42 Михаил (Лузин), еп. Толкование на Евангелие от Матфея. Клин: Фонд «Христианская 
жизнь», 2001. С. 154.



49МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

у Отца и Сына, которое позволяет Сыну передавать знание об Отце лю-
бому, кого изберет Сын43.

Затем неслучайно следует призыв Спасителя, в котором Он пригла-
шает слушателей взять на себя Его иго и принять Его учение («научитесь 
у Меня»), чтобы обрести покой для своих душ и истинное и непреходя-
щее благополучие. Это описание Сына в свете литературы Премудро-
сти (ср. Сир 24:19; 51:23–26) представляет собой расширенный взгляд 
на Сына Божия в Евангелии от Марка, в котором Иисус, безусловно, 
предстает в Своем величии и связи с Богом, но его образ как Посредни-
ка в откровении описан более кратко44. Ответ Иисуса первосвященнику 
(Мф 26:63) сформулирован более сдержанно, чем у ап. Марка. Возмож-
но, это связано с тем фактом, что Сыном Божиим Иисуса и так называ-
ют насмешники при кресте, говоря: «Спаси себя, если ты Сын Божий» 
(Мф. 27, 40). Это тот же вызов, что и вызов дьявола в пустыне. Прохо-
жие снова насмехаются: «Он уповает на Бога; пусть Бог избавит Его те-
перь, если Он хочет» (ср. Пс 22:8), и это подтверждается: «Ибо он сказал: 
«Я Сын Божий» (Мф 27:43). Насмешники ухватились за вопрос перво-
священника и хотят довести его до абсурда. Страдающий праведник 
пропускает насмешку мимо ушей и тем самым показывает, что Он — 
Сын Божий. Никто — ни первосвященник, ни насмешники под кре-
стом — не могут разорвать Его связи с Богом45. В Евангелии от Матфея 
последний крик Иисуса перед Его уходом — это второй крик после Его 
молитвы, в которой Он оплакивает то, что Бог оставил Его. Здесь более 
ясно, чем у ап. Марка, что уход Иисуса — это Его последний вздох, ко-
торый сопровождается доверием к Богу. Это подтверждается особыми 
событиями, произошедшими после смерти Христа: разрывом завесы 
в храме, землетрясением, разломом скал и открытием гробниц, а так-
же исповеданием сотника (Мф 27:51–54)46. Знамения во время Распя-
тия выходят за рамки описания у ап. Марка.  Иисус находится на пути 
к тому, чтобы править миром и совершенствовать его. Это подтвержда-
ется великой заключительной сценой (Мф 28:16–20). Послание ко всем 
народам вовлекает Церковь в мировое событие. Благодаря крещению 

43 Иванов А. В. Руководство к изучению Священного Писания Нового Завета. СПб: Воскре-
сение, 2002. С. 203.

44 Данн Дж. Д. Единство и многообразие в Новом Завете. Исследование природы перво-
начального христианства / Пер. с англ. Глеб Ястребов. М.: ББИ, 2009. С. 162.

45 Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Матфея. Богословско-экзегетический коммен-
тарий. Т. 2. М.: ББИ, 2021. С. 356.

46 Словарь Нового Завета. Т. 1: Иисус и Евангелия / ред. Д. Грин, С. Макнайт, Г. Маршалл. М.: 
ББИ, 2010. С. 245.



50 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

во имя Отца, Сына и Святого Духа их спасение становится явным. Оно 
включает в себя ниспослание Святого Духа. Сын реализует свою спа-
сительную власть в христианском крещении.

Таким образом, Евангелие от Матфея представляет собой ответ 
на чаяния иудеохристиан. Ев. Матфей не просто излагал факты из жиз-
ни Иисуса Христа, но и стремился доказать, что Он сочетает в себе чер-
ты Сына Давидова, Сына Человеческого и Сына Божия. Первый тер-
мин был наиболее привычен для иудейских сочинений: он встречается 
в Ветхом Завете, в раввинистических текстах, в ветхозаветных псев-
доэпиграфах. С этим именованием связано мессианское достоинство 
Иисуса. Титул «Сын Человеческий», помимо того, что Иисус именовал 
так Сам Себя, встречается в межзаветной литературе и представляет 
мессианскую фигуру со сверхчеловеческими способностями, которой 
будет доверен суд над миром. Наибольшей новизной обладает термин 
Сын Божий, тем более в христианском его понимании. Ап. Матфей объ-
единяет все эти аспекты в портрете Иисуса Христа. С одной стороны, 
в Евангелии от Матфея встречается партикуляризм, который ограни-
чивает служение Иисуса и его учеников Израилем. Наряду с этим, весь 
текст пронизан иудейским мировоззрением. Регулярно подчеркивает-
ся непреложность закона, необходимость праведности и исполнение 
мессианских пророчеств. С другой стороны, довольно резким контрас-
том по сравнению с написанным ранее Евангелием является универ-
сализм этого Евангелия, его поразительное утверждение о передаче 
Царства новой общине и особенно резкие высказывания в адрес ев-
реев. Мессия Евангелия от Матфея не просто является царем нового 
века, но и его законодателем. В данном Евангелии особенно подчер-
кивается Его забота о своей общине, о Церкви, которая должна заме-
нить иерархию израильского священства. Баланс между личным обще-
нием с Богом и принадлежностью к общине, который мы наблюдаем 
в повествовании Евангелия от Матфея, был призван облегчить приход 
в христианство для иудеев, привыкших к институциональным фор-
мам религиозности.

Источники

Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издательство Москов-
ской Патриархии, 2020. 

Hippolytus. The Refutation of All Heresies // Ante-Nicene Fathers. Vol. 5. Fathers of the Third 
Century. Grand Rapids: Christian Classics Ethereal Library, 2004.



51МЕССИАНСКИЙ ИДЕАЛ ЕВАНГЕЛИЯ ОТbМАТФЕЯ

Koren Talmud Bavli, Noe Edition. Volume 30. Sandhedrin. Part 2 // ed. A. Steinsaltz; J. Schreier. 
Jerusalem: Koren Publishers, 2017.

Смирнов А., свящ. Книга Еноха: Историко-критическое исследование. Казань, 1888.

Тексты Кумрана. Т. 1 / Пер. с древнееврейского и арамейского и комм. Амусина И. Д. М.: 
Наука, 1971. 

Тексты Кумрана. Т. 2 / Введение, перевод с древнеевр. и арам. и комм. Газова-Гинзбер-
га А. М., Елизаровой М. М. и Старковой К. Б. СПб.: Петербургское Востоковеде-
ние, 1996. 

Литература

Данн Дж. Д. Единство и многообразие в Новом Завете. Исследование природы первона-
чального христианства / Пер. с англ. Глеб Ястребов. М.: ББИ, 2009.

Зубер-Яникум Н. Е. От Кумрана до Новозаветного Канона. Основные этапы формирования 
мессианско-эсхатологического культа учителя праведности. СПб.: Алетейя, 2004.

Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Матфея. Богословско-экзегетический коммен-
тарий. М.: ББИ, 2021.

Иванов А. В. Руководство к изучению Священного Писания Нового Завета. СПб: Воскре-
сение, 2002.

Каравидопулос И. Введение в Новый Завет / пер. с греч. свящ. Максим Михайлов. М.: 
ПСТГУ, 2010.

Михаил (Лузин), еп. Толкование на Евангелие от Матфея. Клин: Фонд «Христианская 
жизнь», 2001.

Покорны П., Геккель У. Введение в Новый Завет / пер. с нем. М.: ББИ, 2012. 

Райт Н. Т. Иисус и победа Бога / пер. с англ. М.: ББИ, 2004. 688 с.

Словарь Нового Завета. Т. 1: Иисус и Евангелия / ред. Д. Грин, С. Макнайт, Г. Маршалл. 
М.: ББИ, 2010.

Филофей (Артюшин), иерод. Образ Мессии в Евангелии от Матфея: от нарративного ана-
лиза к нарративному богословию // Материалы международной конференции «При-
ходское служение и общинная жизнь». СПб.: Издательство Санкт-Петербургской 
Православной Духовной Академии, 2015. С. 28–34.

Филофей (Артюшин), иером. Субботство Закона и милосердие Господина субботы (Мф. 12, 1–8): 
к вопросу о богословии «двух Заветов» в Евангелии от Матфея // Богословский вест-
ник. 2017. № 26–27. Выпуск 3–4. С. 223–279.

Boccaccini G., Stuckenbruck L. T. Enoch and the Synoptic Gospels: Reminiscences, Allusions, 
Intertextuality. Atlanta: SBL Press, 2016.

Gartner B. The Temple and the Community in Qumran and the New Testament: A Comparative 
Study in the Temple Symbolism of the Qumran Texts and the New Testament. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1965.

Grønbech-Dam M. Jesus as the Son of 1–2 Samuel’s David: An Intertextual Reading of the 
Gospel of Matthew. Leiden: Brill, 2023.



52 АНТОН ВИКТОРОВИЧ БЕЛЫШЕВ

Hogeterp A. L. Expectations of the End: A Comparative Traditio-Historical Study of Eschatological, 
Apocalyptic and Messianic Ideas in the Dead Sea Scrolls and the New Testament. Leiden: 
Brill, 2009. 

Knibb M. A. Essays on the Book of Enoch and Other Early Jewish Texts. Leiden: Brill, 2008.

Luz U. The Theology of the Gospel of Matthew. Cambridge: Cambridge University Press, 1995.

Mowinckel S. He That Cometh: The Messiah Concept in the Old Testament and Later Judaism. 
Grand Rapids: Eerdmans, 2005.

Shanks H. Understanding the Dead Sea Scrolls. New York: Random House, 1992.

Sim D. C. Apocalyptic Eschatology in the Gospel of Matthew. Cambridge: Society for New 
Testament Studies, 1996.

Willett T. W. Eschatology in the Theodicies of 2 Baruch and 4 Ezra. Sheffield: Sheffield Academic 
Press, 1989.



ШЕСТОДНЕВ, 
ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ. 
НЕДОСТАТОЧНОСТЬ 
НАБЛЮДАЕМОЙ 
ВСЕЛЕННОЙ ДЛЯ 
ВОЗНИКНОВЕНИЯ ЖИВОЙ 
ПРИРОДЫ
ЧАСТЬ 2

Василий Васильевич Иваненков

кандидат биологических наук

независимый исследователь

ivanenvasv@gmail.com

Для цитирования: Иваненков В. В. Шестоднев, пространство и время. Недостаточность наблю-
даемой Вселенной для возникновения живой природы. Часть 2 // Библейские схолии. 2025. 
№ 2 (11). С. 53–74. DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.004 

Аннотация УДК 2-172.2
Мир Шестоднева (Быт. 1) и наблюдаемая Вселенная соотносятся в двухвекторной моде-
ли как два состояния пространственно-временного континуума. Согласно модели, живая 
природа, созданная Богом в первозданном пространстве-времени, вследствие грехопа-
дения и «проклятия земли» (Быт 3:17) оказалась в изменённом пространстве-времени 
падшего мира. Модель предсказывает, что наблюдаемый мир недостаточен для возник-
новения жизни. Во второй части статьи проведена проверка этого предсказания для под-
тверждения или опровержения модели. Проанализирована научная литература о проис-
хождении жизни. Показано, что процессы хранения, копирования, передачи и реализации 
наследственной информации лежат в основе жизнедеятельности организмов и являются 
определяющим признаком, отличающим живое от неживого. Поэтому проблема возник-
новения жизни сводится не только и не столько к выяснению происхождения носителей 
генетической информации — молекул ДНК и РНК, сколько к объяснению возникнове-
ния самой информации, то есть инструкций генетической программы, закодированных 
в последовательности нуклеотидов ДНК или РНК, необходимых для функционирова-
ния первой «минимальной клетки». Поскольку неживая природа не пишет программы, 



54 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

а вероятность спонтанного синтеза «минимального генома» в наблюдаемой Вселенной 
за время её существования исчезающе мала, единственное натуралистическое объясне-
ние происхождения биологической информации, высказанное учёными в научных рабо-
тах, состоит в гипотезе мультивселенной. Предполагают, что в бесконечном множестве 
вселенных неизбежно существуют миры, подобные нашему, где случайные химические 
реакции привели к образованию генома простейшей живой системы. Научные данные 
и выводы учёных, представленные в этих работах, подтверждают предсказание двухвек-
торной модели о недостаточности наблюдаемой Вселенной для возникновения живой 
клетки и тем самым подтверждают модель.

Ключевые слова: сотворение мира, Шестоднев, грехопадение, пространство-время, двухвек-
торная модель, происхождение жизни, генетическая информация, минимальный геном, мини-
мальная клетка, мультивселенная.

Creation, space, and time: The insufficiency 
of the observable universe for the origin of living nature

Part 2

Ivanenkov Vasily V. 
PhD in Biology
Independent researcher
ivanenvasv@gmail.com

For citation: Ivanenkov V. V. “Creation, space, and time: The insufficiency of the observable 
universe for the origin of living nature. Part 2”. Biblical scholia, No 2 (11), 2025, pp. 53–74 (in Rus-
sian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.004

Abstract. The two-vector model relates the biblical world of creation (Gen. 1) and the ob-
servable universe as two states of the space-time continuum. Created by God in the original space-
time, living nature, due to the Fall and the «curse of the ground» (Gen. 3:17), ended up in the al-
tered space-time of the fallen world. The model predicts that the observable world is insufficient 
for the emergence of life. This prediction is tested in the second part of the article to confirm or 
refute the model. The scientific literature on the origin of life is analyzed. It is shown that the pro-
cesses of storing, copying, transmitting, and implementing hereditary information underlie the vi-
tal activity of organisms and are the defining features distinguishing the living from the nonliv-
ing. Therefore, the problem of the origin of life comes down not only and not so much to revealing 
the origin of the genetic information carriers — DNA and RNA molecules — but to explaining the 
emergence of functionally meaningful information as such; that is, a genetic program consisting 
of a sequence of «symbols» — nucleotides in a DNA or RNA molecule, necessary for the function-
ing of the first «minimal» cell. Since nonliving nature does not write programs, and the probability 
of spontaneous synthesis of a functionally significant nucleotide sequence in the universe during 
its existence is vanishingly small, the only naturalistic explanation of the origin of biological in-
formation put forward by scientists in scientific papers is the multiverse hypothesis. It is assumed 



55ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

that in an infinitely large ensemble of universes, worlds similar to ours inevitably exist, where ran-
dom processes led to the synthesis of the genome of the simplest living system. Scientific data 
and conclusions of scientists presented in these papers confirm the prediction of the two-vector 
model about the insufficiency of the observable universe for the emergence of a living cell and, 
therefore, confirm the model.

Keywords: creation, six days of creation, fall, space-time, two-vector model, origin of life, 
genetic information, minimal genome, minimal cell, multiverse.



56 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

Введение

В ранее предложенной двухвекторной модели первозданный мир Ше-
стоднева (Быт. 1) и наблюдаемая Вселенная соотносятся как два со-
стояния пространственно-временного континуума1. Согласно моде-
ли, живая природа, созданная сверхъестественным образом по слову 
Творца в первозданном пространстве-времени, вследствие грехопаде-
ния и «проклятия земли» (Быт 3:17) оказалась в изменённом простран-
стве-времени наблюдаемого падшего мира. Модель предсказывает, 
что в наблюдаемой Вселенной не было и нет механизмов2, способных 
привести к появлению жизни. Или, другими словами, наш мир недо-
статочен для возникновения живой природы.

Во второй части статьи мы рассмотрим научные данные и пред-
ставления учёных о происхождении жизни и сравним их с предсказа-
нием двухвекторной модели с целью её проверки.

Omnis cellula e cellula: всякая клетка от клетки

Древние мыслители допускали спонтанное формирование живых су-
ществ из неживого вещества. Так, Аристотель (IV век до Р. Х.) писал о са-
мопроизвольном возникновении животных, жизненный цикл которых 
был для него неизвестен, — таких, как губки, морские ежи, асцидии, 
насекомые и некоторые рыбы3,4. Однако, начиная с периода Научной 

1 См. Часть 1, а также подробное описание модели в статье: Иваненков В. В. Шестоднев, 
грехопадение и время [Электронный ресурс]. URL: https://bogoslov.ru/article/6192985 
(дата обращения: 21.08.2024).

2 Здесь и далее понятие «механизм» означает «совокупность состояний и процессов, 
из которых складывается какое-л. физическое, химическое, физиологическое и т. п. явле-
ние». См.: Словарь русского языка: В 4-х т. / РАН, Ин-т лингвистич. исследований; Под ред. 
А. П. Евгеньевой. М. , 1999. [Электронный ресурс]. URL: http://feb-web.ru/feb/mas/mas-
abc/13/ma226228.htm?cmd=0&istext=1 (дата обращения: 21.08.2024). 

3 Аристотель. О возникновении животных. М.–Л., 1940. Книга первая. С. 52–53. Книга тре-
тья. С. 158. 

4 В частности, о происхождении насекомых и паукообразных Аристотель пишет:
  «Одни из этих животных происходят от родителей, например, фаланги и пауки от фа-

ланг и пауков, также и аттелабы, акриды и цикады; другие не от животных, а возникают 
самопроизвольно: одни от росы, которая падает на листья, согласно природе — весной, 
но нередко и зимой, когда ясная погода и южные ветры длятся долгое время; другие воз-
никают в гниющих грязи и навозе; третьи — в деревьях, либо растущих, либо высохших; 
четвёртые — в волосах животных; пятые — в мясе животных; ещё иные — в испражнениях 



57ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

революции вся история становления и развития биологии как экспе-
риментальной науки сопровождалась последовательным и системати-
ческим опровержением теории самозарождения жизни. 

В XVII веке итальянский врач и натуралист Франческо Реди подверг 
экспериментальной проверке бытовавшее мнение о спонтанном воз-
никновении личинок мух в гниющем мясе. С помощью простых опытов 
он установил, что личинки развивались только в открытых контейнерах 
с мясом, когда мухи могли отложить на него яйца, но никогда не возни-
кали из мяса в закрытых контейнерах. Этим экспериментом он опро-
верг продержавшееся два тысячелетия заблуждение о самозарождении 
личинок насекомых5. В XVIII столетии итальянский священник и физи-
олог Ладзаро Спалланцани показал, что не только крупные животные, 
но и микроскопические формы жизни не образуются самопроизвольно. 
В его опытах микроорганизмы никогда не появлялись в герметически за-
крытых сосудах с питательной средой, простерилизованной в кипящей 
воде6. В середине XIX века эту линию исследований продолжил француз-
ский химик и микробиолог Луи Пастер. Он подтвердил данные Спаллан-
цани и показал, что в колбах со стерилизованным бульоном рост микро-
бов наблюдался только вследствие контаминации — попадания микробов 
из окружающей среды7. Опыты Пастера убедительно опровергли теорию 
самозарождения, показав разрыв между неживой и живой природой. 

В это же время немецкие учёные — ботаник Маттиас Шлейден и фи-
зиолог Теодор Шванн — обнаружили универсальность клеточного строе-
ния растений и животных, однако ошибочно полагали, что клетки фор-
мируются путём агрегации или «кристаллизации» внутриклеточного 
или внеклеточного вещества. Теория зарождения клеток из неклеточ-
ного материала вскоре была опровергнута работами Роберта Ремака, 
Рудольфа Вирхова и Альберта Кёлликера, в которых было установлено, 
что новые клетки образуются в результате деления ранее существовав-
ших клеток. Эти открытия легли в основу важнейшего научного обоб-
щения — клеточной теории: 

или выведенных наружу, или находящихся ещё в теле животных, как, например, глисты» 
[Аристотель. История животных. М.,1996. Книга пятая. С. 218]. 

5 Redi F. Experiments on the generation of insects / translated from the Italian Edition of 
1688 by M. Bigelow. Chicago, 1909. P. 26–36. [Электронный ресурс]. URL: https://archive.
org/details/experimentsongen00redi/page/n5/mode/2up (дата обращения: 21.08.2024). 

6 Doetsch R. N. Lazzaro Spallanzani’s Opuscoli of 1776 // Bacteriological Reviews. 1976. Vol. 40. 
P. 270–275. 

7 Smith K. A. Louis Pasteur, the Father of Immunology? // Frontiers in Immunology. 2012. Vol. 3. 
Art. 68. P. 1–10. 



58 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

1) Клетка является элементарной и универсальной единицей 
живой природы. Все живые организмы состоят из клеток.

2) Omnis cellula e cellula8 — всякая клетка (происходит. — В. И.) 
от клетки9. 

За последующие полтора века клеточная теория получила абсо-
лютное подтверждение в бесчисленных наблюдениях и эксперимен-
тах. Попытки так или иначе пересмотреть положения клеточной те-
ории оказались несостоятельными и были категорически отвергнуты 
научным сообществом10.

Таким образом, два выдающихся достижения биологической нау-
ки в XIX веке — опровержение теории спонтанного зарождения жизни 
и создание клеточной теории — подтверждают предсказание двухвек-
торной модели о том, что в наблюдаемом мире не существует меха-
низмов, способных создать живые организмы из неживого материала.

Программное обеспечение для минимальной клетки

Прорывные открытия XX столетия и огромный прогресс в изучении 
живой клетки позволяют понять молекулярные основы клеточной те-
ории и объясняют причины, почему живые организмы не зарождаются 
самопроизвольно. Открытие строения двойной спирали ДНК в 1953 г.11 
и расшифровка генетического кода выявили ключевую роль информа-
ционных процессов в феномене жизни. Наследственность — способ-
ность организмов передавать информацию о своих свойствах и ха-
рактерных чертах потомкам — является определяющим признаком 
жизни. «Это явление, — пишут авторы «Молекулярной биологии клет-
ки» (2008), — отличает жизнь от других процессов — таких, как рост кри-
сталла, или горение свечи, или образование волн на воде, в которых об-
разуются упорядоченные структуры, но без связи между особенностями 
родителей и характерными признаками потомства. Подобно пламени 

8 Вероятно, этот тезис впервые высказал Франсуа Распайль [Wright N. A., Poulsom R. Omnis 
Cellula e Cellula Revisited: Cell Biology as the Foundation of Pathology // Journal of Pathology. 
2012. Vol. 226. P. 145–147].

9 Virchow R. L. K. Cellular Pathology as Based upon Physiological and Pathological Histology / 
translated by F. N. Chance. London, 1860. Р. 27–28. Вермель Е. М. История учения о клетке. 
М., 1970. С. 86–91. Mazzarello P. A Unifying Concept: the History of Cell Theory // Nature 
Cell Biology. 1999. Vol. 1. P. E13–E15.

10 Вермель Е. М. История учения о клетке. С. 239–246. 
11 Уотсон Д. Д. Двойная спираль. Открытие структуры ДНК. М., 2019.



59ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

свечи, живой организм потребляет свободную энергию для создания 
и поддержания своей организации; но свободная энергия управляет 
чрезвычайно сложной системой химических процессов, которая опре-
деляется наследственной информацией. <…> И построенная в соответ-
ствии с этой информацией клетка содержит в себе механизм, способный 
собирать из окружающей среды строительные материалы и создавать 
из них новую копию клетки вместе с копией генетической информации. 
Ничто более простое, чем клетка, не обладает такой способностью»12. 

Таким образом, живая клетка представляет собой сложную молеку-
лярную машину, находящуюся вдали от термодинамического равнове-
сия, которая поддерживает свою структуру и строит себе подобные клетки 
в соответствии с генетической программой. Процессы хранения, копиро-
вания, передачи и реализации генетической информации лежат в осно-
ве жизнедеятельности клетки. Краткий обзор этих механизмов поможет 
нам понять, почему клетки не возникают спонтанно, но образуются только 
путём деления предсуществующих клеток: omnis cellula e cellula (рис. 1).

12 Alberts B., et al. Molecular Biology of the Cell. New York, 2008. P. 1.

Рис. 1. Информационные процессы в клетке



60 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

(А) Наследственная, или генетическая, информация содержится 
в полимерной двухцепочечной молекуле ДНК в виде последовательности 
четырёх видов дезоксирибонуклеотидов, отличающихся по азотисто-
му основанию: A (аденин), T (тимин), G (гуанин) и C (цитозин). Нукле-
отиды одной цепи избирательно связываются с нуклеотидами другой 
цепи комплементарным образом: А–Т и G–C. Генетическая информа-
ция копируется путём репликации ДНК. В этом процессе двойная спи-
раль расплетается и каждая из двух цепей служит матрицей для синтеза 
новой комплементарной цепи с помощью фермента ДНК-полимера-
зы. В результате образуются две одинаковые двухцепочечные молеку-
лы ДНК. Этот процесс обеспечивает передачу идентичной (кроме ред-
ких ошибок — мутаций) наследственной информации от материнской 
клетки к дочерним в ходе клеточного деления. В процессе транскрип-
ции (Б) последовательность нуклеотидов ДНК «переписывается» в по-
следовательность рибонуклеотидов одноцепочечной молекулы РНК. 
Азотистое основание одного из нуклеотидов РНК — урацил (U) — отли-
чается от тимина (Т) в аналогичном нуклеотиде ДНК. Мономеры РНК 
выстраиваются на матричной цепи ДНК по принципу комплементар-
ного взаимодействия: A–Т, U–A, G–C. Синтез РНК осуществляет фер-
мент РНК-полимераза. В полимере иРНК (информационная РНК) со-
держится та же информация, что и в смысловой (кодирующей) цепи 
ДНК. Затем в процессе трансляции (В) генетическая информация пере-
водится с «языка» нуклеотидов РНК на «язык» аминокислот белковой 
(полипептидной) цепи. Перевод осуществляется согласно универсаль-
ному «словарю» — генетическому коду, в котором каждой из 20 амино-
кислот соответствует тройка нуклеотидов иРНК (триплет, или кодон). 
Изображённые на рисунке триплеты AUG, UUA и ACA кодируют ами-
нокислоты метионин (Met), лейцин (Leu) и треонин (Thr), а стоп-кодон 
UAG кодирует окончание синтеза. В составе полипептида аминокис-
лотные звенья называются аминокислотными остатками. Типичный 
белок с молекулярной массой 50 000 дальтон содержит около 450 ами-
нокислотных остатков. Взаимодействие боковых групп аминокислот-
ных остатков друг с другом и с окружающей средой приводит к свора-
чиванию полипептидной цепи в уникальную трёхмерную структуру, 
в результате чего белок становится функционально активным. Белки 
выполняют основные функции и определяют характерные признаки 
клетки. (Г) Строение рибосомы. Все живые организмы синтезируют бел-
ки на сложных молекулярных машинах — рибосомах. Рибосома состо-
ит из двух частей (субъединиц), построенных из 3 (у прокариот) или 4 



61ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

(у эукариот) молекул рибосомных РНК (рРНК) и более 50 молекул рибо-
сомных белков. Информационные функции нуклеиновых кислот и ка-
талитические функции белков образуют автокаталитический цикл: ну-
клеиновые кислоты направляют синтез белков на рибосомах, а белки 
катализируют синтез нуклеиновых кислот (ДНК-полимераза и РНК-по-
лимераза) и формируют новые рибосомы, обеспечивая таким образом 
рост и размножение клетки. Для создания рисунка использованы дан-
ные из книги Molecular cell biology (2000)13. 

Поток генетической информации от ДНК к РНК и белкам14 в про-
цессах репликации, транскрипции и трансляции является определяю-
щим признаком живых организмов, отличающим живое от неживого. 
Проводя аналогию с компьютером, можно сказать, что клетка состоит 
из «аппаратных средств» — сложной молекулярной машины — и гене-
тической программы, записанной в виде последовательности нуклео-
тидов ДНК, которая инструктирует клеточный механизм, как поддер-
живать свою структуру и строить свои копии. Для выполнения этих 
функций необходимо достаточно большое программное обеспече-
ние. Легко прикинуть, что только РНК и белки, составляющие рибосо-
му прокариот (рис. 1Г), кодируются последовательностью из более чем 
25 000 пар нуклеотидов ДНК15,16. А какой объём генетической информа-
ции требуется для синтеза всех жизненно важных РНК и белков клетки?

Учёным из Института Дж. Крейга Вентера (США) удалось экспе-
риментально определить минимальный набор генов, необходимый 
для поддержания жизнедеятельности свободноживущей бактериаль-
ной клетки. В серии работ, выполненных на паразитических бактери-
ях из рода Мycoplasma, имеющих наименьшие геномы среди свободно-
живущих организмов, учёные определили все жизненно важные гены, 
синтезировали копии этих генов и построили из них минимальный 

13 Lodish H. F., et al. Molecular Cell Biology. New York, 2000. 
14 Это обобщение известно как центральная догма молекулярной биологии.
15 Пара нуклеотидов, или п. н., состоит из одного нуклеотида кодирующей цепи и спарен-

ного с ним нуклеотида комплементарной цепи двухцепочечной молекулы ДНК.
16 Общая длина трёх рибосомных РНК составляет приблизительно (2900 + 1500 + 120 = 

4520) нуклеотидов [Lodish H. F., et al. Molecular Cell Biology]. Средняя масса рибосомных 
белков составляет порядка 15 000 дальтон [Nikolay R., et al. Ribosomal Proteins: Role in 
Ribosomal Functions // eLS. 2015. P. 1–12], что соответствует полипептидной цепи, состоя-
щей из (15 000 : 110 = 136) аминокислотных остатков, кодируемых последовательностью 
из (136 х 3 = 408) пар нуклеотидов (п. н.) ДНК. Таким образом, генетическая информация, 
необходимая для синтеза 50 рибосомных белков (408 п. н. х 50 = 20400 п. н.) и трёх ри-
босомных РНК (4520 п. н.), содержится в последовательности порядка 25 000 п. н. ДНК. 



62 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

геном17 в виде кольцевой молекулы ДНК. В недавно опубликованной ста-
тье18 сообщается о синтезе генома размером около 531 000 п. н., состояще-
го из 473 генов, необходимых для жизнедеятельности Mycoplasma mycoides 
(геном исходной бактерии содержит 901 ген и имеет в два раза больший 
размер). Авторы трансплантировали синтезированный геном в клетку 
другого вида Mycoplasma, собственный геном которой был удалён, и по-
казали способность новой бактерии к росту и размножению. Гены мини-
мального генома можно подразделить на четыре основных категории 
в соответствии с функциями кодируемых ими белков и РНК: 1) экспрес-
сия генетической информации — транскрипция и трансляция — 195 генов, 
41%; 2) сохранение генетической информации — репликация и репара-
ция (ремонт) ДНК — 34 гена, 7%; 3) структура и функция клеточной мем-
браны — 84 гена, 18%; 4) клеточный метаболизм — 81 ген, 17%. Функции 
остальных 79 генов (17%) неизвестны; авторы предполагают, что большин-
ство из них попадут в названные категории, но некоторые могут выпол-
нять иные функции19. Таким образом, примерно половина генетической 
информации минимальной клетки необходима для осуществления про-
цессов репликации, транскрипции и трансляции, изображённых на рис. 1.

Можно предполагать, что тщательный анализ каждого гена и кон-
струкции в целом позволит выявить небольшие участки ДНК, без которых 
можно обойтись, но радикальное сокращение генома свободноживущей 
бактерии — например, от 531 000 п. н. до 100 000 п. н. — представляет-
ся принципиально невозможным. Это привело бы к уменьшению дли-
ны полипептидных цепей белков в несколько раз, нарушению их трёх-
мерной структуры и потере функциональности. 

С позиций современных знаний вполне понятно, почему жи-
вые организмы не зарождаются спонтанно, как думали в древности. 
Для функционирования простейшей живой системы — минимальной 
клетки — требуется большой объём генетической информации (по-
рядка 500 000 п. н. х 2 бита/п. н. = 1 000 000 бит = 125 000 байт). Однако 
неживая природа не пишет программы, а вероятность случайного со-
единения четырёх видов нуклеотидов (A, T, G и C) в функциональную 

17 Минимальный геном — это минимальный набор генов, необходимый для существова-
ния живой клетки. Минимальная клетка — это клетка с минимальным геномом [Glass J. I., 
et al. Minimal Cells — Real and Imagined // Cold Spring Harbor Perspectives in Biology. 2017. 
Vol. 9. Art. a023861].

18 Hutchison C. A. 3rd, et al. Design and Synthesis of a Minimal Bacterial Genome // Science. 
2016. Vol. 351. P. aad6253-1–aad6253-11. 

19 Ibid.



63ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

последовательность длиной 500 000 п. н. исчезающе мала (см. обсужде-
ние ниже). Таким образом, отсутствие в неживой природе программного 
обеспечения для клетки делает невозможным самозарождение жизни.

Философская необходимость: назад к теории 
спонтанного зарождения

Опровержение теории спонтанного возникновения живых организмов по-
ставило учёных в безвыходное положение. Нобелевский лауреат Джордж 
Уолд писал в 1954 г. в статье «Происхождение жизни»: «Около века назад 
вопрос «Как началась жизнь?», который интересовал людей на протяжении 
всей их истории, зашёл в тупик. До того времени было предложено два от-
вета: один, что жизнь была создана сверхъестественным образом, другой, 
что она постоянно возникает из неживого. Первое объяснение лежит вне на-
уки; второе оказалось несостоятельным. <…> Третьей позиции нет. По этой 
причине многие учёные столетие назад считали веру в самозарождение 
«философской необходимостью». <…> Большинство современных биоло-
гов, с удовлетворением рассматривая крах гипотезы спонтанного зарожде-
ния, но не желая принять альтернативную веру в особое творение, остаются 
ни с чем. <…> Я полагаю, что у учёного нет иного выбора, кроме как подой-
ти к вопросу о происхождении жизни через гипотезу самозарождения»20.

Действительно, спустя 70 лет после публикации статьи Уолда гипо-
теза спонтанного зарождения (абиогенез) является единственным науч-
ным ответом на вопрос о происхождении жизни. В отличие от Аристо-
теля, предполагавшего регулярное самозарождение живых организмов, 
многие современные биологи считают, что жизнь возникла спонтанно 
только один раз, когда условия на молодой Земле сильно отличались 
от современных. Считают также, что первые живые структуры имели 
сравнительно простое строение и поэтому вероятность их образования 
была не столь ничтожно мала, как у современной минимальной клетки. 

Наиболее популярной идеей возникновения жизни на Земле явля-
ется гипотеза мира РНК, впервые высказанная американским биофизи-
ком Александром Ричем в 1962 г.21,22. Предполагается, что современной 

20 Wald G. The Origin of Life // Scientific American. 1954. Vol. 191. P. 46.
21 Rich A. On the Problems of Evolution and Biochemical Information Transfer // Horizons in 

Biochemistry / ed. M. Kasha, B. Pullman. New York, 1962. P. 103–126.
22 Термин «мир РНК» ввёл Уолтер Гилберт в 1986 году [Gilbert W. The RNA world // Nature. 

1986. Vol. 319. P. 618]. 



64 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

ДНК-РНК-белковой форме жизни, в основе которой лежат процессы ре-
ализации генетической информации в направлении ДНК→РНК→белки 
(рис. 1), предшествовала первичная форма, состоявшая исключитель-
но из РНК. Молекулы РНК выполняли не только функции хранения, ко-
пирования и передачи генетической информации, но также структур-
ные и каталитические функции, свойственные белкам. Последующая 
эволюция древнего мира РНК привела к возникновению генетическо-
го аппарата, основанного на ДНК, механизма синтеза белка и в конце 
концов — к современной форме жизни, основанной на ДНК, РНК и бел-
ках. Спонтанное возникновение самореплицирующихся молекул РНК 
представляется учёным более правдоподобным сценарием, чем одно-
временное образование сложных и взаимозависимых механизмов ре-
пликации, транскрипции и трансляции с участием ДНК, РНК и белков. 

Гипотеза мира РНК имеет ряд принципиальных проблем23. Россий-
ско-американский биолог Евгений Кунин24 обращает внимание на два 
парадокса, связанных с возникновением репликации и трансляции25. 
Во-первых, чтобы могла идти биологическая эволюция и обеспечива-
лась генетическая преемственность, репликация генома должна быть 
достаточно быстрой (превышать скорость распада родительских моле-
кул) и достаточно точной (количество ошибок на геном должно быть 
меньше порогового значения, превышение которого ведёт к ещё боль-
шему накоплению ошибок и утрате значимой информации — так назы-
ваемая «катастрофа ошибок»). Известные репликазы, удовлетворяющие 
этим требованиям, — например, РНК-зависимые РНК-полимеразы ви-
русов — представляют собой сложные белки, синтезированные на ри-
босомах и состоящие из нескольких сотен аминокислотных остатков. 
Отсюда возникает первый парадокс: «для достижения минимальной 

23 Брежестовский П. Д. «Мир РНК» — сверхмаловероятный сценарий происхождения и на-
чальной эволюции жизни на Земле // Журнал эволюционной биохимии и физиологии. 
2015. Т. 51. Вып. 1. С. 64–74. Le Vay K., Mutschler H. The Difficult Case of an RNA-only Origin 
of Life // Emerging Topics in Life Science. 2019. Vol. 3. P. 469–475. 

24 Евгений Викторович Кунин [URL: https://elementy.ru/bookclub/author/5273036/evgeniy_
viktorovich_kunin] является всемирно признанным экспертом в области сравнительной 
геномики и эволюционной биологии, автором 1056 научных статей (данные PubMed 
на 27 июня 2024 г.). По данным Semantic Scholar за 2017 г., он входит в десятку наибо-
лее влиятельных учёных в области биологии и медицины [Chawla, D. S. Who’s the Most 
Influential Biomedical Scientist? Computer Program Guided by Artificial Intelligence Says 
it Knows // Science. News. 17 October 2017].

25 Koonin E. V. The Cosmological Model of Eternal Inflation and the Transition From Chance 
to Biological Evolution in the History of Life // Biology Direct. 2007. Vol. 2. Art. 15. 



65ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

сложности, необходимой для того, чтобы биологическая система начала 
идти по пути биологической эволюции, требуется гораздо более слож-
ная, высоко развитая система. Как такая система может возникнуть — 
это загадка, превосходящая традиционное эволюционное мышление»26.

Во-вторых, аппарат трансляции (механизм синтеза белка на рибо-
соме, рис. 1Г) современных клеток состоит из многих компонентов — 
молекул РНК и белков, необходимых для функционирования систе-
мы в целом. Вольф и Кунин27, а также ряд других авторов, предложили 
несколько умозрительных сценариев того, как могла бы образовать-
ся и работать простейшая система трансляции в мире РНК без белков. 
Но, как отмечают сами авторы, для функционирования самой прими-
тивной формы трансляции «основные компоненты должны быть уже 
на местах»28. И здесь возникает второй парадокс: предполагается, что си-
стема трансляции произошла путём дарвиновского естественного отбо-
ра, однако до тех пор, пока эта сложная молекулярная машина не нач-
нёт работать как единое целое и производить функциональные белки, 
эволюция её частей не даёт селективного преимущества системе29.

В концептуальном плане для функционирования механизмов ре-
пликации и трансляции требуется некоторая минимальная степень 
сложности системы, определяемая количеством составляющих частей 
и характером их взаимодействий. «Биологическая эволюция, — пишет 
Кунин, — не может начаться, пока не появятся полимеры (скорее всего, 
молекулы РНК) и средства для их устойчивой репликации. Таким обра-
зом, синтез нуклеотидов и (по крайней мере) полинуклеотидов средне-
го размера не мог эволюционировать биологически и должен был воз-
никнуть абиогенно, т. е. случайно… С другой стороны, не может быть… 
сомнений в том, что первые клетки появились в результате биологиче-
ской эволюции. Где-то посередине находится переход, порог биологи-
ческой эволюции»30. По мнению Кунина, история возникновения жиз-
ни включает решающий переход от случая к биологической эволюции. 

Чтобы избежать парадоксов и других проблем, связанных с возник-
новением репликации и трансляции в мире РНК, Кунин предполагает, 

26 Ibid.
27 Wolf Y. I., Koonin E. V. On the Origin of the Translation System and the Genetic Code in the 

RNA World by Means of Natural Selection, Exaptation, and Subfunctionalization // Biology 
Direct. 2007. Vol. 2. Art. 14. 

28 Koonin E. V. The Cosmological Model. 
29 Ibid.
30 Ibid.



66 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

что примитивная система репликации-трансляции, обеспечившая до-
статочно быстрое и точное копирование молекул РНК и белков, обра-
зовалась спонтанно. Это случайное событие положило начало биоло-
гической эволюции, которая в конце концов привела к образованию 
первой клетки, ставшей родоначальницей всех живых организмов 
на Земле (рис. 2).

Предполагается, что достаточно сложная система репликаци-
и-трансляции на основе РНК (прорывная система) возникла случайно 
и оказалась способной к биологической эволюции. Систему составляют 
следующие компоненты: (А) примитивная рибосома, состоящая из двух 
молекул РНК, свёрнутых в малую (МСЕ) и большую (БСЕ) субъединицы; 
(Б) десять видов транспортных РНК (прото-тРНК), доставляющих ами-
нокислоты к рибосоме и распознающих соответствующие им кодоны 
матричной РНК; (В) РНК, кодирующая белок РНК-репликазу, — показа-
на в виде волнистой линии на рибосоме; (Г) белок РНК-репликаза (тём-
но-серый кружок), синтезированный на рибосоме на матрице РНК ре-
пликазы; (Д) РНК молекулы, кодирующие основные белковые домены 

Рис. 2. Гипотетическая примитивная система 
репликации-трансляции на основе РНК. Переход 
от случая к биологической эволюции



67ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

(участки полипептидной цепи, которые сворачиваются в характерные 
трёхмерные структуры независимо от остальной части цепи и часто вы-
полняют определённые функции), а также синтезированные на них бел-
ки (тёмно-серые кружки́). Предполагают также, что эта система способ-
на обеспечить достаточно быстрое и точное копирование молекул РНК, 
белков и системы в целом, необходимое для перехода от случайных про-
цессов абиогенеза к дарвиновской биологической эволюции. Рисунок 
взят из статьи: Koonin E. V. The Cosmological Model of Eternal Inflation and 
the Transition from Chance to Biological Evolution in the History of Life // 
Biology Direct. 2007. Vol. 2. Art. 15. [Электронный ресурс]. URL: https://
biologydirect.biomedcentral.com/articles/10.1186/1745-6150-2-15 (дата 
обращения: 17.07.2024) по лицензии Creative Commons Attribution 2.0 
(http://creativecommons.org/licenses/by/2.0) со следующими измене-
ниями: подписи переведены на русский язык и добавлены буквенные 
обозначения. 

Но какова вероятность случайного возникновения «минимально 
сложной системы, способной к биологической эволюции»31 в простран-
стве нашей Вселенной за время её существования? Кунин даёт следую-
щую оценку, которую мы приводим в сокращённом виде32.

Общие предположения: в наблюдаемой Вселенной содержится 
порядка 1022 звёзд; «у каждой десятой есть пригодная для жизни пла-
нета; то есть имеется 1021 таких планет (несомненно, это сильное пре-
увеличение)»; «каждая планета размером с Землю, у каждой имеется 
пригодный для обитания слой толщиною 10 км (106 см); отсюда объ-
ём этого слоя 4/3π[R3 − (R − l)3] ≈ 5 × 1024 см3, где R — радиус планеты, 
l — толщина обитаемого слоя»; «синтез РНК происходит в 1% объёма 
обитаемого слоя — то есть в объёме 5 × 1022 см3 (опять сильное преуве-
личение — в действительности «фабрик РНК» будет очень мало)»; «по-
ложим… скорость синтеза молекул РНК размера n… за 1 молекулу/см3/
сек (и снова сильное преувеличение для любой молекулы сколько-ни-
будь значительного размера; более того, не учтена обратная зависи-
мость от n, которая должна быть достаточно сильной)»; «время после 
Большого взрыва… для всех планет 1010 лет ≈ 3 × 1017 секунд».

«Тогда количество уникальных n-меров, опробованных за время 
после Большого взрыва, будет:

31 Кунин Е. В. Логика случая. О природе и происхождении биологической эволюции. М. , 
2014. С. 361. Цитируется по электронной версии книги.

32 Koonin E. V. The Cosmological Model. Кунин, Е. В. Логика случая. С. 405–406. 



68 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

S ≈ 5 × 1022 × 1021 × 3 × 1017 ≈ 1,5 × 1061 

Предположим, что для начала биологической эволюции требует-
ся уникальный n-мер.

Количество возможных последовательностей, состоящих из n ну-
клеотидов (учитывая четыре типа нуклеотидов. — В. И.), N = 4n ≈ 100,6n.

Можно ожидать, что уникальный n-мер возникнет в О-области 
(наблюдаемой Вселенной. — В. И.) E раз:

E = S/N = 1,5 × 1061/100,6n» (1)

Кунин предполагает, что для спонтанного возникновения при-
митивной системы репликации-трансляции (рис. 2) достаточно набо-
ра из следующих молекул: «две рРНК (рибосомные РНК. — В. И.), с об-
щим размером не менее 1000 нуклеотидов; примерно 10 примитивных 
адаптеров (транспортные РНК. — В. И.) по 30 нуклеотидов каждый, в це-
лом около 300 нуклеотидов; по меньшей мере одна РНК, кодирующая 
репликазу, размером примерно 500 нуклеотидов (оценка снизу)». Об-
щая длина последовательностей, n = 1800 (нуклеотидов). 

Подставив это значение в формулу (1), получаем E < 10−1018.
«Другими словами, даже в нашей игрушечной модели, которая пред-

полагает сильно преувеличенную скорость синтеза РНК, вероятность 
случайного зарождения системы трансляция — репликация в единствен-
ной О-области (в наблюдаемой Вселенной. — В. И.) будет P < 10−1018»33,34. 

33 Там же.
34 Прикидки вероятности спонтанного возникновения в наблюдаемой Вселенной «прорыв-

ной системы», способной к самовоспроизведению и биологической эволюции (рис. 2), 
неизбежно являются крайне умозрительными. С одной стороны, как отмечает Кунин, 
принятые им исходные условия, способствующие синтезу РНК, чрезвычайно преувели-
чены. Если взять для расчёта более реалистичные показатели, то вероятность будет зна-
чительно ниже. С другой стороны, для функционирования гипотетической системы могут 
быть пригодны различные последовательности РНК, а не «уникальный n-мер», что су-
щественно увеличит вероятность возникновения системы. Поскольку провести обосно-
ванный учёт этих обстоятельств практически невозможно, мы приводим данные Куни-
на. Ничтожно малая вероятность (P < 10−1018) не представляется заниженной. Так, только 
в одной рибосомной РНК, входящей в состав малой субъединицы рибосомы (обозначена 
МСЕ на рис. 2) было обнаружено 140 позиций, занятых инвариантными (идентичными) 
нуклеотидами у всех 1961 исследованных видов, принадлежащих к трём доменам жиз-
ни — бактериям, археям и эукариотам [Noller H. F., Donohue J. P., Gutell R. R. The Universally 
Conserved Nucleotides of the Small Subunit Ribosomal RNAs // RNA. 2022. Vol. 28. P. 623–
644]. Эти данные свидетельствуют о том, что организмы с мутациями в этих позициях ока-
зались нежизнеспособными и что уникальные нуклеотиды в 140 позициях необходимы 
для жизнедеятельности. Таким образом, даже в крайне преувеличенных благоприятных 



69ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

Совершенно очевидно, что уровень сложности минимальной систе-
мы (рис. 2), способной, по мнению Кунина, к репликации, трансляции 
и дарвиновской эволюции, чрезвычайно занижен, и, соответственно, ве-
роятность её спонтанного образования — крайне завышена. Во-первых, 
чтобы многокомпонентная система могла эволюционировать как единое 
целое, все части системы должны быть физически связаны друг с дру-
гом, и система должна обладать способностью передавать свою иден-
тичность потомству35. В современных клетках эти функции обеспечива-
ются клеточной мембраной и механизмом деления клеток (вспомним, 
что из 473 жизненно необходимых генов минимальной клетки 84 гена 
контролируют структуру и функцию мембраны36). Однако в минималь-
ной системе Кунина (рис. 2) нет ни мембраны, ни механизма деления. 
Чтобы выглядеть более правдоподобно, «прорывная система» должна 
быть дополнена как минимум липидной мембраной, трансмембран-
ными белками, осуществляющими избирательный транспорт веществ 
между системой и средой, и молекулами РНК, кодирующими эти белки. 

Во-вторых, для синтеза РНК и белков нужны строительные мате-
риалы, а также энергия в виде химических связей особых молекул — 
переносчиков энергии. Живая клетка создаёт эти компоненты из ве-
ществ окружающей среды в ходе многочисленных химических реакций, 
совокупность которых называется метаболизмом. Реакции метаболиз-
ма идут с достаточной скоростью благодаря тому, что катализируют-
ся белками-ферментами. Даже при нахождении минимальной клет-
ки в исключительно благоприятной среде, содержащей аминокислоты 
и нуклеозиды (предшественники для синтеза нуклеотидов), как в вы-
шеупомянутых опытах учёных в Институте Дж. Крейга Вентера, 81 ген 
из 473 генов минимального генома оказался необходим для поддержа-
ния метаболизма37. Минимальная система Кунина (рис. 2) не содержит 
ни ферментов метаболизма, ни кодирующих их РНК, поэтому она явно 
недостаточна для поддержания своей структуры и функции.

В-третьих, предположение Кунина о том, что первичная рибо-
сома, состоящая всего лишь из двух молекул рРНК (рис. 2), способна 

условиях, принятых в расчётах Кунина, вероятность спонтанного синтеза в наблюдае-
мой Вселенной только небольшой части, состоящей из 140 нуклеотидов, всего лишь од-
ной молекулы (МСЕ) многокомпонентной системы, изображённой на рис. 2, крайне мала 
(подставив n = 140 в формулу (1), получаем Р < 10−22). 

35 Monnard P. A., Walde P. Current Ideas About Prebiological Compartmentalization // Life. 
2015. Vol. 5. P. 1239–1263. 

36 Hutchison C. A. 3rd, et al. Design and Synthesis of a Minimal Bacterial Genome. 
37 Ibid.



70 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

осуществлять трансляцию, не имеет экспериментальных оснований. 
Напротив, согласно современным представлениям, для функциониро-
вания рибосомы необходимы не только рибосомные РНК, но и рибосо-
мные белки (см. рис. 1Г), а также белки-факторы трансляции. Метода-
ми сравнительной геномики установлено, что основной набор около 
30 белков присутствует в рибосомах всех живых организмов38, причём 
инактивация любого из них путём мутагенеза приводит к смерти клет-
ки39. При этом общее число жизненно необходимых белков, задейство-
ванных в механизме трансляции, включая внерибосомные белки, со-
ставляет порядка 10040,41. Поэтому нет никаких оснований предполагать, 
что рибосома, построенная из двух молекул РНК, способна синтезиро-
вать белок и тем более делать это достаточно быстро и точно. 

Как уже обсуждалось, единственной экспериментально обоснован-
ной минимальной живой системой, способной к репликации и транс-
ляции, является бактерия, содержащая синтетический геном размером 
около 500 000 пар нуклеотидов42. Хотя нельзя утверждать, что указан-
ный геном является предельно малым, радикальное уменьшение раз-
мера — скажем, в 5–10 раз — потребовало бы исключить жизненно 
необходимые гены и поэтому представляется принципиально невоз-
можным. Если основываться на экспериментальных данных, то порого-
вый уровень сложности системы, способной перейти от случая к биоло-
гической эволюции, следует поднять вплотную к минимальной клетке, 
описанной в работе учёных из Института Дж. Крейга Вентера43. Соот-
ветственно, вероятность её спонтанного возникновения будет зна-
чительно меньше, чем 10−1018, данная Куниным. Подставив n = 500 000 
в формулу (1), получаем E < 10−299938. Таким образом, более правдопо-
добная оценка вероятности случайного зарождения системы реплика-
ции-трансляции в наблюдаемой Вселенной (P) будет находиться в ин-
тервале: 10−1018 >> P > 10−299938.

38 Koonin E. V. Comparative Genomics, Minimal Gene-sets and the Last Universal Common 
Ancestor // Nature Reviews Microbiology. 2003. Vol. 1. P. 127–136.

39 Hutchison C. A. 3rd, et al. Design and Synthesis of a Minimal Bacterial Genome.
40 Ibid. 
41 Grosjean H., et al. Predicting the Minimal Translation Apparatus: Lessons from the Reductive 

Evolution of Mollicutes // PLOS Genetics. 2014. Vol. 10. Art. e1004363.
42 Hutchison C. A. 3rd, et al. Design and Synthesis of a Minimal Bacterial Genome. 
43 Ibid.



71ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

Самозарождение жизни в мультивселенной

«Глубокие трудности проблемы происхождения жизни, — пишет Ку-
нин, — могут показаться непреодолимыми, что заставляет задаться 
весьма общими вопросами, выходящими за рамки биологии»44. Для ре-
шения проблемы спонтанного возникновения системы репликаци-
и-трансляции Кунин привлекает гипотезу мультивселенной (или «мира 
многих миров», МММ)45,46 — ту самую идею, к которой обращаются фи-
зики для объяснения тонкой настройки физических параметров наблю-
даемой Вселенной, допускающих существование жизни (см. Часть 1). 
В контексте бесконечного множества вселенных «вероятность реализа-
ции любого сценария, не запрещённого законами сохранения…, в точ-
ности равна единице»47,48. Поэтому «спонтанное возникновение слож-
ных систем, которое могло бы считаться практически невозможным 
в конечной вселенной, становится не только возможным, но и неиз-
бежным в МММ…»49.

Гипотезу самозарождения в мультивселенной высказали также рос-
сийский физик Виталий Мазур50 и японский астроном Томонори Тота-
ни51. В обеих работах возникновение жизни связывается со «случайным 
синтезом первичной биологической молекулы (РНК. — В. И.), облада-
ющей способностью к саморепликации (самокопированию)»52, поло-
жившей начало дарвиновской эволюции53,54. Однако вероятность спон-
танного образования функциональной последовательности, состоящей 
из нескольких сотен или тысяч нуклеотидов, в наблюдаемой Вселенной 
за время её существования настолько мала, что «с любой разумной точ-
ки зрения соответствующее событие следует считать невозможным»55. 

44 Кунин, Е. В. Логика случая. С. 357. 
45 Koonin E. V. The Cosmological Model. 
46 Виленкин А. В. Мир множества миров. Carr B., Ellis G. Universe or Multiverse? // Astronomy 

& Geophysics. 2008. Vol. 49. P. 2.29–2.33
47 Koonin E. V. The Cosmological Model. 
48 Кунин, Е. В. Логика случая. С. 358. 
49 Koonin E. V. The Cosmological Model. Кунин, Е. В. Логика случая. С. 359. 
50 Мазур В. А. Инфляционная космология и гипотеза случайного самозарождения жиз-

ни //Доклады Академии Наук. 2010. Т. 431. Вып. 2. С. 183–187.
51 Totani T. Emergence of Life in an Inflationary Universe // Scientific Reports. 2020. Vol. 10. 

Art. 1671.
52 Мазур В. А. Инфляционная космология и гипотеза случайного самозарождения жизни.
53 Там же. 
54 Totani T. Emergence of Life in an Inflationary Universe.
55 Мазур В. А. Инфляционная космология и гипотеза случайного самозарождения жизни.



72 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

Для решения этой проблемы авторы обращаются к концепции инфля-
ционной космологии, согласно которой, «видимая часть Вселенной со-
ставляет очень малую часть домена, образовавшегося в первоначаль-
ную эпоху быстрого раздувания Вселенной»56. «Чрезвычайно большие 
размеры домена, — предполагает Мазур, — приводят к тому, что веро-
ятность указанного синтеза в масштабах всего его объёма практически 
равна единице. Очевидно, Землю следует считать одной из тех планет, 
где это очень редкое событие произошло»57,58.

Авторы всех трёх публикаций согласны в том, что «видимая Все-
ленная слишком мала, чтобы в ней за время её существования успе-
ла случайно образоваться первичная биологическая макромолекула»59 
или примитивная система репликации-трансляции60, достаточные, 
по мнению авторов, для перехода от абиогенеза к биологической эво-
люции и появлению живой клетки. 

Выводы

Таким образом, случайные события в гипотетической мультивселенной 
являются единственным натуралистическим объяснением возникнове-
ния генетической информации, необходимой для функционирования 

56 Там же.
57 Там же.
58 В статьях Мазура и Тотани говорится о мультивселенной так называемого 1-го уровня, 

см. [Виленкин А. В. Мир множества миров. Carr B., Ellis G. Universe or Multiverse?]. Боль-
шой домен, описанный Мазуром, означает всё пространство, возникшее в результате 
Большого взрыва и предполагаемого инфляционного расширения в первые доли се-
кунды существования Вселенной, за которым последовало более медленное расшире-
ние, продолжающееся в настоящее время. В этом пространстве доступная для наблю-
дения Вселенная (O-область, observable region) ограничена сферой радиусом порядка 
46 миллиардов световых лет (расстояние, которое прошёл свет с момента Большого 
взрыва около 14 миллиардов лет назад, учитывая расширение Вселенной за это время), 
см. [Lineweaver C., Davis T. M. Misconceptions about the Big Bang // Scientific American. 
2005. Vol. 292. P. 36–45]. Предполагается, что объём домена в огромной степени пре-
восходит О-область. Другими словами, домен можно рассматривать как очень большое 
множество участков пространства такого же объёма, как наблюдаемая Вселенной. Это 
и есть мультивселенная 1-го уровня. В статье и книге Кунина речь идёт о мультивселен-
ной 2-го уровня, состоящей из большого числа пространственно не связанных доменов, 
возникших в результате множества независимых Больших взрывов.

59 Мазур В. А. Инфляционная космология и гипотеза случайного самозарождения жизни. 
Totani T. Emergence of Life in an Inflationary Universe.

60 Koonin E. V. The Cosmological Model. 



73ШЕСТОДНЕВ , ПРОСТРАНСТВО И ВРЕМЯ

первой живой системы. Научные данные, представленные учёны-
ми, а также сам факт привлечения учёными гипотезы мультивселен-
ной для объяснения происхождения жизни подтверждают предсказа-
ние двухвекторной модели о недостаточности наблюдаемой Вселенной 
для возникновения живой клетки и, следовательно, подтверждают модель.

Литература

Аристотель. История животных. М.: центр РГГУ,1996. 

Аристотель. О возникновении животных. М.–Л.: Академии Наук СССР, 1940. 

Брежестовский П. Д. «Мир РНК» — сверхмаловероятный сценарий происхождения и на-
чальной эволюции жизни на Земле // Журнал эволюционной биохимии и физио-
логии. 2015. Т. 51. Вып. 1. С. 64–74.

Вермель Е. М. История учения о клетке. М.: Наука, 1970. 

Виленкин А. В. Мир множества миров. Физики в поисках иных вселенных. М.: АСТ, 2018.

Иваненков В. В. Шестоднев, грехопадение и время.[Электронный ресурс]. URL: https://
bogoslov.ru/article/6192985 (дата обращения: 20.08.2024).

Кунин Е. В. Логика случая. О природе и происхождении биологической эволюции. М.: 
Центрполиграф, 2014. Электронная версия книги. 

Мазур В. А. Инфляционная космология и гипотеза случайного самозарождения жиз-
ни //Доклады Академии Наук. 2010. Т. 431. Вып. 2. С. 183–187.

Уотсон Д. Д. Двойная спираль. Открытие структуры ДНК. М.: АСТ, 2019.

Alberts B., et al. Molecular Biology of the Cell. New York: Garland Science, 2008.

Carr B., Ellis G. Universe or Multiverse? // Astronomy & Geophysics. 2008. Vol. 49. P. 2.29–2.33. 

Doetsch R. N. Lazzaro Spallanzani’s Opuscoli of 1776 // Bacteriological Reviews. 1976. Vol. 40. 
P. 270–275. 

Gilbert W. The RNA World // Nature. 1986. Vol. 319. P. 618.

Glass J. I., et al. Minimal Cells — Real and Imagined // Cold Spring Harbor Perspectives in 
Biology. 2017. Vol. 9. Art. a023861. 

Grosjean H., et al. Predicting the Minimal Translation Apparatus: Lessons From the Reductive 
Evolution of Mollicutes // PLOS Genetics. 2014. Vol. 10. Art. e1004363. 

Hutchison C. A. 3rd, et al. Design and Synthesis of a Minimal Bacterial Genome // Science. 2016. 
Vol. 351. P. aad6253-1–aad6253-11.

Koonin E. V. Comparative Genomics, Minimal Gene-sets and the Last Universal Common 
Ancestor // Nature Reviews Microbiology. 2003. Vol. 1. P. 127–136.

Koonin E. V. The Cosmological Model of Eternal Inflation and the Transition From Chance to 
Biological Evolution in the History of Life // Biology Direct. 2007. Vol. 2. Art. 15. 

Le Vay K., Mutschler H. The Difficult Case of an RNA-only Origin of Life // Emerging Topics in 
Life Sciences. 2019. Vol. 3. P. 469–475. 



74 ВАСИЛИЙ ВАСИЛЬЕВИЧ ИВАНЕНКОВ

Lineweaver C., Davis T. M. Misconceptions about the Big Bang // Scientific American. 2005. 
Vol. 292. P. 36–45.

Lodish H. F. Molecular Cell Biology. New York: W. H. Freeman and Company, 2000.

Mazzarello P. A Unifying Concept: the History of Cell Theory // Nature Cell Biology. 1999. 
Vol. 1. P. E13 — E15.

Monnard P. A., Walde P. Current Ideas about Prebiological Compartmentalization // Life. 2015. 
Vol. 5. P. 1239–1263. 

Nikolay R., et al. Ribosomal Proteins: Role in Ribosomal Functions // eLS. 2015. P. 1–12.

Noller H. F., Donohue J. P., Gutell R. R. The Universally Conserved Nucleotides of the Small 
Subunit Ribosomal RNAs // RNA. 2022. Vol. 28. P. 623–644. 

Redi F. Experiments on the Generation of Insects / translated from the Italian Edition of 1688 
by M. Bigelow. Chicago: The Open Court Publishing Company, 1909. [Электронный 
ресурс]. URL: https://archive.org/details/experimentsongen00redi/page/n5/mode/2up 
(дата обращения: 20.08.2024). 

Rich A. On the Problems of Evolution and Biochemical Information Transfer // Horizons in 
Biochemistry / ed. M. Kasha, B. Pullman. New York: Academic Press, 1962. P. 103–126.

Smith K. A. Louis Pasteur, the Father of Immunology? // Frontiers in Immunology. 2012. Vol. 3. 
Art. 68. P. 1–10. 

Totani T. Emergence of Life in an Inflationary Universe // Scientific Reports. 2020. Vol. 10. 
Art. 1671.

Virchow R. L. K. Cellular Pathology as Based upon Physiological and Pathological Histology / 
translated by F. N. Chance. London: John Churchill, 1860. 

Wald G. The Origin of Life // Scientific American. 1954. Vol. 191. P. 46.

Wolf Y. I., Koonin E. V. On the Origin of the Translation System and the Genetic Code in the RNA 
World by Means of Natural Selection, Exaptation, and Subfunctionalization // Biology 
Direct. 2007. Vol. 2. Art. 14. 

Wright N. A., Poulsom R. Omnis Cellula e Cellula revisited: Cell Biology as the Foundation of 
Pathology // Journal of Pathology. 2012. Vol. 226. P. 145–147



ИПОТЕЗА МАРТИНА 
НОТА О ПОСЕЛЕНИИ 
ИЗРАИЛЬТЯН 
В ХАНААНЕ В СВЕТЕ 
АРХЕОЛОГИЧЕСКИХ 
ИССЛЕДОВАНИЙ 

Диакон Сергей Иванов

выпускник магистратуры кафедры библеистики 

Московской духовной академии

141300, Московская обл., Сергиев Посад, 

Свято-Троицкая Сергиева Лавра

ya.sergeyin2016@yandex.ru

Для цитирования: Сергей Иванов, диак. Гипотеза Мартина Нота о поселении Израильтян в Ха-
наане в свете археологических исследований // Библейские схолии. 2025. № 2 (11). С. 75–84. 
DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.005

Аннотация УДК 27-277.2 
В статье рассматривается гипотеза немецкого учёного Мартина Нота о мирном и посте-
пенном проникновении израильтян в Ханаан, которая противостоит библейскому по-
вествованию о военном завоевании. Автор анализирует современные археологические 
данные, полученные при раскопках трёх ключевых городов — Иерихона, Гая и Асора, — 
чтобы проверить обе точки зрения. На основе находок керамики, скарабеев, следов по-
жаров, разрушений и фортификационных сооружений делается вывод о том, что ар хео-
ло ги чес кие свидетельства поддерживают библейскую версию масштабного военного 
вторжения израильтян в Ханаан около XV–XIV вв. до Р. Х. и опровергают гипотезу Нота.

Ключевые слова: Гипотеза Мартина Нота, Завоевание Ханаана, Археологические исследова-
ния, Иерихон, Гай (Ай), Асор (Хацор), Книга Иисуса Навина, Радиоуглеродный анализ, Разруше-
ние городов, Историчность Библии.



76 ДИАКОН СЕРГЕЙ ИВАНОВ

Martin Noth’s Hypothesis on the Settlement 
of the Israelites in Canaan in Light of Archaeological 

Research

Sergey Ivanov, deacon
MA graduate of the Biblical Studies Department 
of the Moscow Theological Academy
Holy Trinity Lavra, Sergiev Posad, Moscow region, 141300, Russia
ya.sergeyin2016@yandex.ru

For citation: Sergey Gorbunov, deacon. “The Testimony pf John the Baptist (John 3:22–36) 
in the Context of the Christology of the Gospel of John”. Biblical scholia, No 2 (11), 2025, pp. 75–
84 (in Russian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.005

Abstract. The article examines the hypothesis of the German scholar Martin Noth about 
the peaceful and gradual entry of the Israelites into Canaan, which opposes the biblical narrative 
of a military conquest. The author analyzes modern archaeological data from the excavation of 
three key cities — Jericho, Gai, and Asor — to test both perspectives. Based on the discovery of pot-
tery, scarabs, traces of fires, destruction, and fortifications, it is concluded that the archaeological 
evidence supports the biblical version of a large-scale military invasion of Canaan by the Israel-
ites around the 15th and 14th centuries BCE, and refutes the Noth hypothesis.

Keywords: Martin Noth’s Hypothesis, Conquest of Canaan, Archaeological Research, Jericho, Gai 
(Ai), Asor (Hatzor), Book of Joshua, Radiocarbon Dating, Destruction of Cities, Historicity of the Bible.



77ИПОТЕЗА МАРТИНА НОТА О ПОСЕЛЕНИИ ИЗРАИЛЬТЯН В ХАНААНЕ

В исследованиях немецкого учёного Мартина Нота есть гипоте-
за о том, что израильтяне не совершали завоевания Ханаана 
и их поселение здесь происходило путём постепенного более 
мирного проникновения, а не так, как описывается это в кни-

ге Иисуса Навина. Германский исследователь считал, что израильский 
народ был сформирован из племён, которые пришли в Ханаан из пу-
стынь и степей. Здесь эти племена стали вести кочевой образ жизни, 
заселяя свободные земли между ханаанскими городами и не вступая 
в военные конфликты с коренным населением. Постепенно эти племе-
на смешались с народами, которые здесь жили, и обозначили себя Из-
раилем.1 В его время археология только начинала развиваться и пер-
вые исследования в этой области не могли дать учёным точного ответа 
о процессе завоевания Ханаана израильтянами, о котором говорится 
в Библии. Археологические открытия, совершённые здесь, были очень 
скудны, исследователи понимали их по-разному и не имели между 
собой согласия; это привело к тому, что свидетельствами археологии 
чаще всего пренебрегали и не использовали их для реконструкции исто-
рических событий в Палестине.2 Ввиду этого, гипотеза Мартина Нота 
о постепенном мирном заселении израильтян в Ханаане, хоть и про-
тиворечила библейскому тексту, однако стала преобладающей среди 
библеистов, потому что имела хорошую аргументацию. 

Со временем методы археологических работ стали совершенство-
ваться и к настоящему времени археологические исследования, про-
водимые в Палестине, позволили обнаружить множество свидетельств 
в пользу библейского текста. В данном докладе будут приведены ар хео-
ло ги чес кие исследования, которые проводились в ханаанских городах 
Иерихон, Гай и Асор. Согласно книгам Священного Писания, эти го-
рода были первыми крупными поселениями, которые встали на пути 
израильтян во время завоевания ими Ханаана, поэтому их археологи-
ческие исследования являются важными для того, чтобы иметь пред-
ставление об этом процессе. 

Иерихон. Первые попытки найти древний Иерихон были пред-
приняты ещё в XIX веке археологами Тоблером и Робинсоном.3 Веро-
ятно, они основывались на тексте Священного Писания, который говорит 

1 Э. П. С. Древний Израиль // Православная энциклопедия. Том XXI. М, 2014. С. 633.
2 Выдрин А., свящ. Рецензия на книгу Мартина Нота: «История Древнего Израиля». СПб, 

2019. С. 295.
3 Бацалев В., Варакин А. Тайны археологии. Радость и проклятие великих открытий. М.: 

Вече, 2006. С. 18.



78 ДИАКОН СЕРГЕЙ ИВАНОВ

о том, что этот город называли «городом пальм» (Втор. 34, 3; 2 Пар. 28, 15), 
потому что он находился на плодородной равнине и имел большой 
источник, позволявший здесь выращивать эти деревья.4 Место нахож-
дения этого города, как они предположили, было на одном из крупных 
холмов недалеко от реки Иордан. В результате проведения своих ис-
следований данные ученые так и не смогли обнаружить того, что мог-
ло бы подтвердить их предположение, поэтому раскопки были прекра-
щены. В 1868 году их примеру последовал британский учёный Чарльз 
Уоррен, но так же, как и первые исследователи этого места, он не смог 
ничего обнаружить. В 1899 году на это место приехал немецкий архе-
олог Эрнест Зеллин. После тщательного исследования первых слоёв 
грунта этому учёному удалось обнаружить несколько осколков кера-
мики от древней ханаанской посуды. Основываясь на этом открытии, 
он предположил, что внутри холма действительно может находиться 
древний город Иерихон. Это подтверждало и то, что рядом с этим хол-
мом находилась деревня, которая носила похожее название — Эриха.5 

Спустя почти десять лет, в 1907 году, Эрнест Зеллин вернулся сюда, 
чтобы провести более глубокие и тщательные изыскания, через год 
к нему присоединился Карл Ватцингер. Археологические работы этих 
исследователей проводились до 1909 года. Полученные ими данные 
привели к выводу о том, что в период с 1550–1200 годы до Рождества 
Христова этот город был не заселён.6 Причинной такого вывода послу-
жило то, что при проведении археологических исследований первосте-
пенное внимание больше уделялось архитектуре найденных построек 
и фортификационных сооружений, а анализ керамики не проводился, 
так как данный метод не был ещё развит.7

После открытия радиоуглеродного анализа большой вклад в ар-
хеологические исследования этого города внесли археологи Джон Гар-
станг, Кэтлин Кеньон и Брайант Вуд. Им удалось обнаружить множество 
свидетельств, которые подтверждали описываемые в книге Иисуса На-
вина обстоятельства захвата этого города израильтянами:

1) Найденная ими керамика указывала, что город был разрушен 
около 1400 года до Р. Х. Это согласуется с ранней датировкой 

4 Aust J., Ashley S. Jericho: Does the Evidence Disprove or Prove the Bible? // The Good News. 
Vol. 7, 2002. P. 10.

5 Бацалев В., Варакин А. Указ. соч. С. 18.
6 Юревич Д., прот. Анализ современных теорий завоевания евреями Ханаана: методоло-

гия и археологические свидетельства // Христианское чтение № 5, 2011. С. 65.
7 Юревич Д., прот. Анализ современных теорий завоевания евреями Ханаана. С. 65.



79ИПОТЕЗА МАРТИНА НОТА О ПОСЕЛЕНИИ ИЗРАИЛЬТЯН В ХАНААНЕ

Исхода израильтян из Египта.8 Об этом же свидетельствова-
ли найденные здесь египетские скарабеи Тутмоса III, Амен-
хотепа III и Хатшепсут, правление которых датируется с 1504 
по 1386 год до Р. Х.9 Примечательно то, что здесь не было об-
наружено печатей Аменхотепа IV или Эхнатона, который пра-
вил с 1384 года до Р. Х.10 Таким образом, можно предположить, 
что, начиная с правления Эхнатона, около 1400 года, этот го-
род был захвачен израильтянами и разрушен. 

  Во время раскопок Кэтлин Кеньон был найден кусок дре-
весного угля, над которым позднее был проведён радиоугле-
родный анализ; он показал дату 1410 г. до Р. Х., плюс минус 
40 лет, что также становится аргументом в пользу того, что го-
род был разрушен около 1400 года до Р. Х.11

2) Как Джон Гарстанг, так и Кэтлин Кеньон при проведении ар-
хеологических исследований в этом городе обнаружили го-
родские стены, которые были обрушены наружу, и по ним 
можно было забраться в сам город, что согласуется с библей-
ским текстом (Нав 6: 19).12

3) Также внутри городских стен исследователи нашли жилые 
помещения, одно из них могло быть домом Раав, которая по-
могла разведчикам Иисуса Навина (Нав 2:1).

4) Следующим свидетельством в пользу библейского текста яв-
ляются обнаруженные археологами следы пожара в этом го-
роде (Нав 6:16–18), при этом его запасы не были разграбле-
ны, как и описывается в тексте Библии (Нав 6:23).13 

Таким образом, археологические свидетельства, найденные в этом 
городе, подтверждают библейский текст и указывают на его разруше-
ние около 1400 года до Р. Х., что соответствует ранней датировке исхо-
да (около 1450 года до Р. Х.).

Гай. Текст Священного Писания, повествующий о завоевание этого 
поселения, придаёт этому древнему ханаанскому городу особую таин-
ственность, которая отражается и на сложности в его идентификации. 

8 Вакуленко Н. С., Кирилл (Порубаев), иером. Перевод статьи Брайанта Дж. Вуда «Завоева-
ли ли израильтяне Иерихон? С. 164.

9 Там же. С. 165.
10 Garstang J. The Story of Jericho. London, 1948. P. 126.
11 Вакуленко Н. С., Кирилл (Порубаев), иером. Указ. соч. С. 165.
12 Garstang J. Op. cit. P. 126.
13 Вакуленко Н. С., Кирилл (Порубаев), иером. Перевод статьи Брайанта Дж. Вуда. С. 171.



80 ДИАКОН СЕРГЕЙ ИВАНОВ

Никто из учёных не сомневался в местонахождении Иерихона, однако 
при поиске Гая среди них возникло много разногласий.14

Первым кандидатом для этого города стало поселение под назва-
нием Эт-Телль. Данную идентификацию предложил в 1830-х годах Эд-
вард Робинсон, спустя почти сто лет с ним согласился Вильям Фоксуэлл 
Олбрайт. После публикации его статьи о Гае и Бет-Авене («Ai and Beth 
Aven»15), в которой он подробно рассказывает об исследованиях в этом 
городе, большинство учёных приняло его точку зрения о том, что би-
блейский город Гай находился в Эт-Телле. Статья Олбрайта не встретила 
никакой критики, несмотря на то, что расположение Эт-Телля, как по-
лагает Брайант Вуд, имеет мало соответствия с библейским текстом.16

Дальнейшими раскопками в этом городе занимался ученик У. Ф. Ол-
брай та Джозеф Каллауэй. Свои работы он проводил с 1964 года по 1972 год. 
В ходе исследований он пришёл к выводу о том, что в бронзовую эпоху 
это поселение из маленькой деревушки очень быстро разрослось до хо-
рошо укреплённого города площадью более 10 гектаров. Около 2200 года 
до Р. Х. город подвергся сильному разрушению и целое тысячелетие не был 
заселён, а образовавшееся здесь в 1200 году до Р. Х. поселение походило 
на маленькую деревушку, которая через 100 лет исчезла окончательно.17 

Данные археологические свидетельства показали, что Эт-Телль 
не был заселён в период завоевания израильтянами Ханаана, поэто-
му это поселение, возможно, было неправильно интерпретировано. 

В 90-е годы американский исследователь Палестины Брайант Вуд 
предложил новый вариант для местоположения библейского Гая: им 
стало поселение в одном километре западнее от Эт-Телля под названи-
ем Хирбет эль-Макатир. В своих исследованиях он проводит параллель 
между текстом Священного Писания, которое свидетельствует о рас-
положении этого города, и географическими особенностями располо-
жения Хирбет эль-Макатира. Он замечает: 

1) Если поселение Эль-Бире, которое он отождествил с библей-
ским Вефилем, действительно является этим древним городом, 

14 Василиадис Н. П. Библия и археология. Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2003. С. 143. 
15 William F. Albright. «Ai and Beth Aven». Pp. 141–49 in Excavations and Results at Tell el-Ful 

(Gibeah of Saul). The Annual of the Americal Schools of Oriental Research 2, ed. Benjamin 
W. Bacon. New Haven CT: American Schools of Oriental Research, 1924.

16 Wood B. G. Locating ‘Ai: Excavations at Kh. el-Maqatir 1995–2000 and 2009–2014 // In the 
Highland’s Depth. Vol. 6, 2016. P. 17.

17 Беляев Л. А. Гай // Православная Энциклопедия под редакцией Патриарха Московского 
и всея Руси Кирилла. 2010. Том X. С. 276. 



81ИПОТЕЗА МАРТИНА НОТА О ПОСЕЛЕНИИ ИЗРАИЛЬТЯН В ХАНААНЕ

то Хирбет эль-Макатир по отношению к нему будет нахо-
диться в 3,5 км восточнее, что согласуется с текстом Библии 
о том, что Гай находился рядом с Вефилем, на восток от него.

2) Библейский город Беф Авен находился рядом с Гаем (Нав 7:2). 
По мнению Брайанта Вуда, город Бейтин можно отождествить 
с Беф Авеном, а Хирбет эль-Макатир расположен от него все-
го в полутора километрах. 

3) Как свидетельствует книга Иисуса Навина, в городе Гай про-
живало небольшое количество населения (Нав 7:3), что указы-
вает на малую площадь этого города. Это же подтверждается 
в последующих главах указанной книги, где говорится о том, 
что город Гаваон был больше, чем Гай (Нав 10:2). Археологи-
ческие исследования в Гаваоне показали, что площадь этого 
города в библейские времена была около 6 гектаров. Площадь 
же Хирбет эль-Макатира — около одного гектара, что в разы 
меньше Гаваона и соотносится с текстом Священного Писания. 

4) Когда Иисус Навин планировал захват Гая, то свою засаду 
он расположил с западной стороны этого города (Нав 8:9–12). 
Западнее Хирбет эль-Макатира находится долина Вади Ше-
бан, которая, возможно, и могла послужить местом, где неза-
метно могли расположиться израильтяне для своей засады.

5) Стан израильтян возле Гая Иисус Навин расположил с север-
ной стороны города, так чтобы перед израильтянами находи-
лись крепостные ворота этого города (Нав 8:12). Когда в Хир-
бет эль-Макатире проводились археологические раскопки, 
то исследователи обнаружили крепостные ворота, которые 
как раз и находились с северной стороны.18

Помимо географических и топографических сходств Хирбет эль-Ма-
катира с библейским Гаем есть и другие аргументы в пользу этого. На-
пример, традиция местного населения, которое ещё в XIX веке считало 
это поселение библейским Гаем.

В 1995 году Брайант Вуд начал здесь археологические исследова-
ния, чтобы подтвердить свои предположения, и обнаружил здесь скара-
бея Аменхотепа II, правление которого датируется около 1455–1418 гг. 
до Р. Х. Рядом с этим скарабеем были найдены остатки керамической 
посуды этого же периода времени.19 Дальнейшие исследования позво-

18 Wood B. G. Locating ‘Ai. P. 37–39.
19 Ibid. P. 28–29. 



82 ДИАКОН СЕРГЕЙ ИВАНОВ

лили обнаружить здесь крепостные ворота, разрушение которых было 
отнесено примерно к 1400 году до Р. Х. 

Всё это позволило Брайанту Вуду прийти к выводу о том, что это 
поселение действительно является библейским Гаем и оно было разру-
шено израильтянами в одно время с Иерихоном, что согласуется с тек-
стом Священного Писания и также указывает на масштаб военных дей-
ствий в Ханаане в период пришествия сюда израильтян.

Асор. Город Асор, наравне с Иерихоном, является одним из самых 
древних городов на Земле. О существовании этого города свидетель-
ствуют древние тексты египетских проклятий, относящихся к концу 
тринадцатой началу двенадцатой династии (XIX–XVIII века до Р. Х.). 
О большом значении этого города для всего Ханаана свидетельствуют 
упоминания о нём в 14 марийских документах, относящихся к XVIII веку 
до Рождества Христова.20 Об этом же свидетельствует его расположе-
ние на торговом пути из Египта в Вавилон, а также упоминание в тек-
сте Священного Писания о том, что этот город был главным среди дру-
гих городов в Ханаане (Нав 11:10).21 

Поиски этого города начались ещё в XIX веке. Исследователи отож-
дествили его с поселением Телль эль-Кедах, которое находилось в 15 км 
от Галилейского моря. 

Первые раскопки в этом городе были начаты Джоном Гарстангом 
и проводились в 1928 году. После него исследованиями этого города 
с 1955 года занимался Игаэль Ядин. В 1987 году свои исследования это-
го города начал Амнон Бен-Тор.22 

При проведении археологических работ эти учёные обнаружи-
ли, что в слое, относящемся примерно к 1550–1400 годам до Р. Х., име-
лись следы разрушения этого города. Далее он был восстановлен и сно-
ва разрушен около 1200 года до Р. Х.23 Вскоре после этого разрушения 
здесь появляется более бедное население, которое Игаэль Ядин отожде-
ствил с израильтянами, этого же мнения придерживался и Амнон Бен-
Тор.24 Своё мнение Игаэль Ядин подкреплял тем, что в результате этого 

20 Ben-Tor A. Hazor // The Oxford Encyclopedia of Archaeology in the Near East. Vol. 3, 1997. 
P. 1.

21 Сазанов А. В. Библейская археология. [Электронный ресурс]. URL: httplib.pravmir.ru/library/
readbook/2200 (дата обращения 24.03.24). 

22 Ben-Tor A. Op. cit. P. 1
23 Yadin Y. Hazor // The New Encyclopedia of Archaeological Excavations in the Holy Land II / 

ed. E. Stern. New York: Simon & Schuster, 1993. P. 595.
24 Ben-Tor A. Who Destroyed Canaanite Hazor? // Biblical archaeology review. July/August 2013. 

P. 28.



83ИПОТЕЗА МАРТИНА НОТА О ПОСЕЛЕНИИ ИЗРАИЛЬТЯН В ХАНААНЕ

нападения в городе были разрушены культовые и административные 
здания, о чём свидетельствовали найденные археологами обезглав-
ленные статуи царей и богов, а также разбитые ритуальные сосуды. 
Такие последствия нападения на этот город были очень характерны 
для израильтян.25

Против мнения Игаэля Ядина выступил Брайант Вуд. Этот исследо-
ватель, соглашаясь с тем, что это израильтяне разрушили город Асор, от-
носит разрушение конца XIII века до Р. Х. к периоду судей Деворы и Ва-
рака, а не к завоевательной деятельности Иисуса Навина. Своё мнение 
он аргументирует археологическими свидетельствами, которые указы-
вают на то, что после разрушения этого города в XIII веке до Р. Х. на его 
месте, спустя почти 200 лет, появляется маленькое поселение, кото-
рое не могло стать большим центром, где стал бы править царь Иавин 
(Суд 4:2). Таким образом, если завоевание в конце XIII века до Р. Х. от-
носить к Иисусу Навину, тогда где впоследствии правил царь Иавин?26 
Это не согласуется с текстом Священного Писания, поэтому правиль-
нее первое завоевание 1550–1400 года до Р. Х. отнести к Иисусу Нави-
ну, а второе завоевание около 1200 года до Р. Х. — к Деворе и Вараку. 

Таким образом, рассмотрев археологические открытия, которые 
были сделаны в Иерихоне, Гае и Асоре можно заключить, что они под-
тверждают текст Священного Писания, рассказывающий о крупных во-
енных действиях израильтян в Ханаане, что указывает на неверность 
гипотезы Мартина Нота об их мирном поселении в этой стране. 

Источники

Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета в русском переводе с при-
ложениями. Брюссель, 1989.

Литература

Бацалев В., Варакин А. Тайны археологии. Радость и проклятие великих открытий. М.: 
Вече, 2006.

25 Petrovich D. Dating of Hazors Destruction in Joshua 11 Via Biblical Archaeological and 
Epigraphical Evidence // Journal of the Evangelical Theological Society. 2008, Vol. 51. P. 490.

26 Wood B. G. From Ramesses to Shiloh: Archaeological Discoveries Bearing on the Exodus-
Judges Period // Giving the Sense: Understanding and Using Old Testament Historical Texts. 
Leicester, 2003. P. 272–273. 



84 ДИАКОН СЕРГЕЙ ИВАНОВ

Беляев Л. А. Гай // Православная Энциклопедия под редакцией Патриарха Московского 
и всея Руси Кирилла. 2010. Том X.

Вакуленко Н. С., Кирилл (Порубаев), иером. Перевод статьи Брайанта Дж. Вуда «Завоева-
ли ли израильтяне Иерихон?

Василиадис Н. П. Библия и археология. Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 2003.

Выдрин А., свящ. Рецензия на книгу Мартина Нота: «История Древнего Израиля». СПб, 2019.

Э. П. С. Древний Израиль // Православная энциклопедия. Том XXI. М, 2014.

Юревич Д., прот. Анализ современных теорий завоевания евреями Ханаана: методоло-
гия и археологические свидетельства // Христианское чтение № 5, 2011.

Aust J., Ashley S. Jericho: Does the Evidence Disprove or Prove the Bible? // The Good News. 
Vol. 7, 2002.

Ben-Tor A. Hazor // The Oxford Encyclopedia of Archaeology in the Near East. Vol. 3, 1997.

Ben-Tor A. Who Destroyed Canaanite Hazor? // Biblical archaeology review. July/August 2013.

Petrovich D. Dating of Hazors Destruction in Joshua 11 Via Biblical Archaeological and Epi gra-
phi cal Evidence // Journal of the Evangelical Theological Society. 2008, Vol. 51.

Garstang J. The Story of Jericho. London, 1948.

Yadin Y. Hazor // The New Encyclopedia of Archaeological Excavations in the Holy Land II / 
ed. E. Stern. New York: Simon & Schuster, 1993.

William F. Albright. «Ai and Beth Aven». Pp. 141–49 in Excavations and Results at Tell el-Ful 
(Gibeah of Saul). The Annual of the Americal Schools of Oriental Research 2, ed. Benjamin 
W. Bacon. New Haven CT: American Schools of Oriental Research, 1924.

Wood B. G. Locating ‘Ai: Excavations at Kh. el-Maqatir 1995–2000 and 2009–2014 // In the 
Highland’s depth. Vol. 6, 2016. 

Wood B. G. From Ramesses to Shiloh: Archaeological Discoveries Bearing on the Exodus-
Judges Period // Giving the Sense: Understanding and Using Old Testament Historical 
Texts. Leicester, 2003.

Электронные ресурсы

Сазанов А. В. Библейская археология. [Электронный ресурс]. URL: httplib.pravmir.ru/
library/readbook/2200



БИБЛЕЙСКО-
АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ 
ТРУДЫ ПРОФ. СПБДА 
ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА 
ТРОИЦКОГО ДЛЯ 
СОВРЕМЕННОГО 
ПРАВОСЛАВНОГО 
БОГОСЛОВИЯ

Алла Владимировна Малкина

Магистрант III курса Богословского факультета

Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета

127051, Москва, Лихов пер., д. 6

almalik_75@mail.ru 

Для цитирования: Малкина А. В. Библейско-археологические труды проф. СПбДА Ивана Гав-
риловича Троицкого для современного православного богословия // Библейские схолии. 2025. 
№ 2 (11). С. 85–98. DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.006

Аннотация УДК 27-277
Цель настоящей статьи состоит в том, чтобы кратко рассмотреть основные научные и пе-
дагогические труды профеccора СПбДА Ивана Гавриловича Троицкого в области библей-
ской археологии в свете современных исследований: пять научных статей-обзоров за-
падных исследований, литографированные конспекты лекций (1887–1912) и учебник 
(1913). Анализ данных работ позволяет проследить этапы формирования собственно-
го научно-методологического подхода ученого к пониманию предмета, основанного 
на синтезе актуальных научных методов и православного богословия. Ряд гипотез Тро-
ицкого верифицирован археологическими открытиями XX — нач. XXI вв., а методоло-
гическое новшество — применение новейших научных достижений для христианской 
апологетики — сохраняет актуальность и в настоящее время.

Ключевые слова: библейская археология, древнееврейская палеография, Cилоамская надпись, 
Гезерские надписи, хеттские надписи, И. Г. Троицкий, кафедра ветхозаветной библеистики СПбДА.



86 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

The Biblical and Archaeological Works 
of Prof. Ivan Gavrilovich Troitsky 
for Modern Orthodox Theology

Malkina Аlla V.
Master’s student of the Faculty of Theology
Orthodox St. Tikhon’s University for the Humanities
6 Likhov Lane, Moscow, 127051
almalik_75@mail.ru

For citation: Malkina Аlla V. “The Biblical and Archaeological Works of Prof. Ivan Gavrilovich 
Troitsky for Modern Orthodox Theology”. Biblical scholia, No 2 (11), 2025, pp. 85–98 (in Russian). 
DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.006

Abstract. The purpose of the article is to show the main works of Professor Ivan Gavrilo-
vitch Troytskyi’s role and his contribution to the Russian academic Archeological Science in the 
Saint-Petersburg Theological Academy and his scientific and pedagogical works in the light of 
the modern research: five review articles of western researches, lithographed synopsis of lectures 
(1887–1912) and a students’ book (1913). The analysis of these works allows to follow the stag-
es of his own scientifical and methodological formation in understanding the discipline, based on 
the combination of urgent scientifical methods and Orthodox theology. A number of his hypothe-
sis have been verified with archeological excavations in the 20th — beginning 21st centuries. His 
methodological innovation — integration of the newest scientifical achievements in the Christian 
apologetics — remains relevant nowadays.

Keywords: Biblical archeology, ancient Hebrew paleography, Siloam inscription, Gezer in-
scriptions, Hittite inscriptions, I. G. Troytsky, department of Biblical Archeology in Saint-Petersburg 
Theological Academy.



87БИБЛЕЙСКО-АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ТРУДЫ ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА ТРОИЦКОГО

Вторая половина XIX в. в. в отечественной библеистике ознаме-
новалась реализацией Устава духовных академий (1869), завер-
шением работы над Синодальным переводом (1876) и развити-
ем специализаций. «Научная» западная библейская археология 

1840-х гг. (работы П. Э. Ботта в Ниневии и О. Г. Лейарда в городах Вави-
лонии), обнаружение важнейших артефактов, подтверждавших исто-
ричность библейских свидетельств («черный обелиск» ассирийского 
царя Салманасара III; изображение осады Лахиша из дворцов Синаххе-
риба на Куюнджике, библиотеки Ашшурбанипала с клинописными тек-
стами) становится предметом пристального внимания со стороны от-
ечественных библеистов. Во 2-ой пол. XIX — нач. XX в. продолжаются 
сенсационные западные археологические открытия в области древних 
ближневосточных цивилизаций (египетской, ассирийской, хеттской), 
что значительно рас-ширило представления об историческом контек-
сте ветхозаветных событий и роли еврейского народа в истории чело-
вечества. В 1870–80-х гг. отечественные духовные школы также актив-
но включаются в изучение библейско-археологической проблематики, 
а «полевая» деятельность на Св. Земле вывела к нач. XX в. российскую 
библейско-археологическую науку на мировой уровень.

В 1870-е гг. проф. СПбДА Д. А. Хвольсон посвятил две статьи акту-
ализации дисциплины и важности палеографических исследований — 
это были работы o новооткрытом камне царя Меши и о еврейской 
палеографии. В 1871 г. в КДА вышел русский перевод двухтомного не-
мецкого учебника К. Ф. Кейля под редакцией проф. А. А. Олесницкого, 
основателя отечественной «полевой» библейско-археологической шко-
лы, совершившего четыре археологических экспедиции на Св. Землю. 
В дальнейшем все его труды и междисциплинарная методика получи-
ли высокую оценку проф. Троицкого и внедрялись в научно-педаго-
гическую работу со студентами: на семинарах учащиеся II–III курсов 
СПбДА читали палеографические тексты на древнееврейском языке, 
изучавшиеся на I — II курсах. Быстро развивающаяся библейская ар-
хеология, новейшие достижения которой использовал в своих трудах 
проф. СПбДА Троицкий, непосредственно служила доказательной ба-
зой христианской апологетики, что сделало ее важнейшим предметом 
в академической высшей духовной школе.

1880-е гг. ознаменовались открытием Императорского Православ-
ного Палестинского общества (1882), археология Древнего Востока ста-
ла официально преподаваться на историко-филологическом факуль-
тете Петербургского университета. Сравнительно-исторический метод 



88 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

в исследовании Священной истории получил официальное признание 
в СПбДА: в актовой речи проф. Федор Герасимович Елеонский проде-
монстрировал применение данных египтологии для понимания Пятик-
нижия (1883); проф. Иван Степанович Якимов — ассиро-вавилонской 
письменности для понимания ветхозаветной истории (1884). 

Иван Гаврилович Троицкий, преподававший библейскую архео-
логию в СПбДА с 1884 г., несмотря на то, что до конца жизни оставался 
«кабинетным» ученым, внёс целый ряд новшеств в понимание пред-
мета. Его библейско-археологическое наследие включает пять науч-
но-критических статей (1887–1899) по данным новейших западных 
исследований, подтверждавших историчность библейских событий, ли-
тографированные конспекты лекций (1885–1912) и учебник «Библей-
ская археология» (1913) — самый известный труд ученого. 

Обзорные статьи Троицкого по археологии, опубликованные в ака-
демическом журнале «Христианское чтение», тематически можно раз-
делить на посвященные еврейской (2 статьи) и хеттской палеографии 
(3 статьи).

Самая ранняя статья «Силоамская надпись» (1887) касается про-
блемы датировки надписи из древнего подземного водопровода в Ие-
русалиме (Cилоамского туннеля), соеди-нявшего город с источником 
Гихон. Случайно обнаруженная в 1880 г. извилистом 548-метровом во-
доводе, она располагалась в 8 метрах от входа в Силоамскую купель. 
Выпол-ненная на известняке, надпись содержит 6 строк без огласо-
вок, выполнена палеоеврейским курсивным шрифтом. Основываясь 
на свидетельстве Св. Писания о том, что данный туннель был соору-
жён по приказу благочестивого потомка царя Давида — царя Езекии 
(Хизкия-ху) в рамках подготовки к отражению нашествия ассирийцев 
на Иерусалим (4 Цар 20:20; 2 Пар 32:2–4:30; Cир 48:17), проф. Троиц-
кий датировал надпись и сам туннель эпохой царя Езекии (кон. VIII — 
нач. VII вв. до н. э.).

Дальнейшие раскопки системы водовода уже во второй полови-
не XX в. британскими (В. Олбрайтом) и израильскими археологами 
(И. Шило, В. Сассоном) подтвердили верность гипотезы Троицкого. Не-
смотря на продолжающиеся и по сей день археологические раскопки 
туннеля (Р. Райх, Э. Шукрон, Ш. Гиль), большинство учёных датируют 
окончание строи-тельства туннеля ок. 688 г. до н. э. — концом правле-
ния царя Езекии.

В статье «Вновь открытая гезерская надпись» (1899) рассматри-
вается очередная еврейская палеографическая надпись (1 в. до н. э.), 



89БИБЛЕЙСКО-АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ТРУДЫ ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА ТРОИЦКОГО

обнаруженная в 1881 году французским ар-хеологом Шарлем Клермо-
ном-Ганно в Телль эль-Джезер. К этому времени Ганно уже об-наружил 
три гезерских надписи (1874) и опубликовал отчет (1896) об открытии 
библейского Гезера. Несмотря на краткость надписи, состоящей всего 
из трех слов, два из которых написаны квадратным еврейским шриф-
том «Tehum Gezer» («Граница Гезера») и одно по-гречески — имя «Ал-
киос», — она подтверждала существование древнеханаанского города, 
многократно упоминаемого в Ветхом Завете (Нав 10:33, 21:21; 16:2; 
1 Цар 9:15–16; 3 Цар 9:16; 1 Мак 7:45; 15:35) и находившегося к се-
веро-западу от Иерусалима. Город был ханаанским вплоть до эпохи 
царя Соломона, когда фараон Египта покорил его и подарил Соломо-
ну в качестве приданого своей дочери (3 Цар 9:16). При Соломоне в Ге-
зере была построена важная крепость (3Цар 9:17), не потерявшая сво-
его важного значения и во времена Хасмонеев — при Иуде Маккавее, 
проводившим войну с селевкидским правителем Антиохом IV Эпифа-
ном (175–164 гг. до н. э.) (2Мак 10:32–36) и при Ионафане (160–142 гг. 
до н. э.) (1Мак 9:52).

Также Троицким рассматривалась ещё одна надпись, найденная 
в 1888 г. М. Ж. Лагранжем, где уточнялась величина и расположение ле-
витских выгонов для скота (Чис 35:2–5), совпадавших с расстоянием 
субботнего пути. Гипотеза Троицкого состояла в том, что греческое имя 
«Алкиос» (древнееврейское «Хилкия») могло принадлежать «влиятель-
ному сановнику в иудейской общине Гезера», состоявшему в родстве 
с династией Иродов, что нашло подтверждение в исследовании Р. Райха. 

В ХХ и XXI вв. раскопки Гезера продолжились и, в целом, подтвер-
дили взгляды Троицкого. Так, в 1908 г. британский археолог Роберт Ма-
калистер обнаружил Гезерский камень (X в. до н. э.), а в 1957 г. Игаэль 
Ядин датировал стены города эпохой царя Соломона. В 2006 г. были 
проведены раскопки под руководством Стива Ортиса и Сэма Вольфа. 
В 2012 г. группой американских археологов под руководством Е. Митчелл 
из Юго-западной Баптистской теологической семинарии (Форт Ворт, 
Техас) были обнаружены еще 6 «гезерских надписей», общее число ко-
торых в настоящее время составляет 13; 10 из них содержат греческое 
имя «Алкиос», на 11-ом — еврейская надпись «граница Гезера» («Tehum 
Gezer»), на 12 и 13-ом — имена «Архелаиос» и «Алексac». В современной 
археологии существует две основные датировки этих надписей: 1) эпо-
хой Хасмонеев (Р. Райх): Cимон Маккавей выгнал язычников из горо-
да и поселил в нем евреев (1Мак 13:47–48), что может служить объяс-
нением надписей на иврите; 2) эпохой царя Ирода (Б.-Ц. Розенфельд): 



90 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

имена принадлежали богатым землевладельцам при дворе царя Иро-
да, что упоминается у Иосифа Флавия. 

Три статьи Троицкого были посвящены хеттам, неоднократно упо-
минаемым в Ветхом Завете (Иер 46:2; 2Пар 35:20; Ис 10:9, Быт 23:3–
4; Чис 13:30, 2Цар 11:3, 4Цар 7:6), но ранее не известным археологи-
ческой науке. В 1880 г. в лекции проф. Оксфордского университета 
Арчибальда Генри Сейса была заявлено об открытии цивилизации хет-
тов и древнего Каркемиша — государства на территории Сирии и Вос-
точной Анатолии (XIX — IX вв. до н. э.). А в 1884 г. немецкими археоло-
гами О. Пухштейном и Ф. фон Лушаном были обнаружены «хеттские 
надписи» на восьми рельефах.

Троицкий дает краткий обзор этих археологических открытий, со-
ставлявших важный аргумент в пользу историчности Библии в поле-
мике с мифологической критической школой. Так библейские свиде-
тельства о хеттах — упоминание о «земли Хеттеев» (Нав 1:4), о хеттском 
происхождении Урии, муже Вирсавии (2Цар 23:39), о хеттских женщинах 
в гареме Соломона (3Цар 11:1) получили историческую верификацию.

В 1885 г. Иван Гаврилович включил раздел о хеттской археологии 
в свою магистерскую диссертацию — «Государства, основанные хана-
анскими племенами — финикиянами и хеттеями. Краткая история по-
следних», а затем еще трижды возвращался к теме в нескольких ста-
тьях и лекционных курсах. 

Так, в 1887 г. в архиве Тель эль-Амарны были обнаружены хеттские 
надписи, и в том же году вышла статья И. Г. Троицкого c историографи-
ческим обзором зарождения хеттской археологии в Сирии и подроб-
ным описанием памятников хеттской цивилизации в западных иссле-
дованиях за последние 15 лет (на английском и французском языках). 
Во второй части автор дал сравнительно-палеографическое описание 
сиро-хеттских надписей в Эмафе, Алеппо и Каркемише эпохи сиро-хет-
тских царств (ок. 700 г. до н. э.) в сопоставлении с египетскими иерог-
лифами, ассиро-вавилонской клинописью и финикийским алфавитом, 
историю хеттов и библейские упоминания о них. В этой работе Троиц-
кий выдвинул гипотезу о несемитском происхождении хеттов («хеттеи 
говорили несемитическим языком»), основываясь на библейских сви-
детельствах и, в частности, на генеалогии хеттов от Хама (Быт 10.6;15). 

Через шесть лет в актовой речи в CПбДА 17 февраля 1893 г. «Кри-
тический обзор по дешифровке хеттейских надписей» он обобщил све-
дения по новым археологическим находкам на Ближнем Востоке и оз-
вучил сравнительно-методологические принципы, лежавшие в основе 



91БИБЛЕЙСКО-АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ТРУДЫ ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА ТРОИЦКОГО

попыток расшифровать хеттские надписи, и основанные на них суще-
ствующие гипотезы западных исследователей. Проф. Троицкий подверг 
критическому анализу дешифровку Джона Кемпбела (1890) надписей 
из Эмафы, Каркемиша и Мераши; обнаружив в ней ряд «странных сбли-
жений и обобщений» историко-филологического характера, он вновь 
выдвинул гипотезу о принадлежности хеттского языка к группе ха-
митских (несемитских) языков. Она была подтверждена в результа-
те дешифровки хеттской клинописи в 1915–1916 гг. австро-чешским 
востоковедом Бедржихом Грозным (1879–1952), доказавшим индоев-
ропейское происхождение хеттского языка.

В 1895 г. была опубликована статья о двух новых надписях в Зен-
джирли — археологи-ческом объекте, расположенном на территории 
современной Турции, в древности — сиро-хеттского города-царства 
Самаль (или Яуди, 1200–609 гг. до н. э). Раскопки этого города прово-
дились в 1888, 1890–1891 и 1894 гг. немецкими археологами Феликсом 
фон Лушаном и Робертом Колвеем. В 1888 г. там были найдены облом-
ки статуи и две надписи палеоеврей-ским шрифтом, содержащие сло-
ва на иврите, арамейском и «местном диалекте», переданные в Бер-
линский музей и расшифрованные. 

В первой надписи говорится об ассирийском царе Тиглатпаласа-
ре III (745–727 гг. до н. э.) и царе Панамме II, сыне Барпура. Панамма 
был вассалом Ассирии, участвовал в асси-рийском походе (734–733 гг. 
до н. э.), но умер близ Дамаска; в его честь в Самале и был создан дан-
ный памятник (730 г. до н. э.). 

Датировка второй надписи была не столь очевидна. Проф. Троицкий 
склонялся к дати-рованию «концом IX или же началом VIII в. до н. э.» 
и гипотезе Эйтинга — Галеви о существовании двух царей семитского 
народа яуди с именем Панамма (что принято и в современной науке). 
Вместе с тем, он считал неверной предложенную Ж. Галеви (1827–1917) 
атрибуцию надписей как хеттских, так как они были написаны пале-
оеврейским шрифтом с признаками арамейского влияния. Это пред-
ставление Троицкого также подтвердилось.

Так, в 2008 г. археологи Восточного института Чикагского уни-
верситета (совместно с Институтом Древних Ближневосточных ис-
следований при Тюбингенском университете) В. Риммер и Б. Томас 
обнаружили в окрестностях Зенджирли надгробную стелу Куттамувы — 
королевского чиновника из Самала (VIII в. до н. э.), c надписью на ди-
алекте арамейского языка финикийским алфавитом. Предполагается, 
что в царстве Самаль в конце Х — начале IX вв. до н. э. старая хеттская 



92 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

элита была вытеснена новой элитой, говорившей на западно-семит-
ском диалекте. И поэтому эта надпись, как и прочие надписи того вре-
мени (в том числе та, которая рассматривалась Троицким), были сде-
ланы уже не на хеттском, а на арамейском языке. 

Интересна также гипотеза Троицкого о том, что указанный народ 
яуди царства Самаль упоминается под именем «Иудея» в перечисле-
нии народов в книге Деяний, когда описывается Cошествие Св. Духа 
на апостолов (Деян 2:9–6;9–11): народы перечисляются с воcтока на за-
пад и между Месопотамией и Каппадокией располагается «Иудея», 
что, скорее всего, связано с топонимом «Яуди», восходящим к живше-
му в VIII в. до н. э. племени «яуди», а не к колену Иуды израильского 
народа. Данная гипотеза еще не верифицирована, но позволяет судить 
о широте и энциклопедизме знаний проф. Троицкого.

Постоянный интерес Троицкого к достижениям западной архео-
логии, проявлявшийся в чтении множества научных журналов, ком-
петентность и осведомленность в теме позволяли применять научные 
данные для православного богословия.

Анализ его литографированных конспектов лекций (1886–1912) 
позволяет проследить этапы формирования его собственных взглядов 
на структуру и классификацию дисциплины, её цели и задачи.

В «ранних» лекциях (1887–1889) очевидна зависимость от предме-
та библейской исто-рии в периодизации курса и названии глав: «пери-
од патриархальный», «период пребывания евреев в Египте», «перио-
ды от выхода евреев из Египта до первого еврейского царя», «пери-од 
от избрания царя до Вавилонского плена». Цель курса полностью по-
вторяет формулировку пособия Кейля: «описание быта древних ев-
реев на основании письменных (литературных) памятников». Но уже 
через год, в предисловии к лекциям 1888–1889 гг., Троицкий разгра-
ничивает предметные сферы библейской истории и археологии. За би-
блейской историей оставляется повествовательная сфера — «последо-
вательного процесса Откровения и развития Царства Божия на Земле 
в связи с событиями жизни евреев и других народов», а предметом 
библейской археологии становится описание и изучение форм «обна-
ружения Царства Божия в формах жизни еврейского народа, взятыми 
сами по себе, как бы в кристаллическом виде». Вводится новая класси-
фикация археологических памятников: египетские, ассирийские, мо-
авитские (с подробным разбором надписи камня царя Меши). Троиц-
кий стремится расширить границы пособия Кейля: включает новейшие 
«полевые» материалы об устройстве еврейского Храма в Иерусалиме 



93БИБЛЕЙСКО-АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ТРУДЫ ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА ТРОИЦКОГО

из монографии А. А. Олесницкого «Ветхозаветный храм в Иерусали-
ме» (1889) в лекции № 22. 

В 1890–1900 гг. заметно расширяется библиография курса, возрас-
тает самостоятельность автора, углубляется «иудейская» составляющая, 
акцентируется внимание на изучении древнеегипетских памятников. 
В 1890–1892 гг. Троицкий корректирует свой богословский взгляд на про-
исхождение иудейского Предания («устную Тору»). В примечании он пи-
шет: «Еврейские раввины находят указание на то, что Господь Бог дал 
Моисею на г. Синай кроме Десятисловия и Пятокнижие, все последую-
щие Откровения, вместе с тем Мишну и Гемару. На самом деле — нет, 
только Скрижали». Через год он излагает новый материал по еврейской 
каббалистической герменевтике для понимания особенностей методов 
иудейского нумерологического толкования (гематрии, нотарикона, тму-
ры), в котором видит ключ к пониманию некоторых христианских тол-
кований. Так, толкование Быт 3:1 о том, что Мессия должен победить 
змея, он интерпретирует как производное числовой гематрии (др.-евр. 
«Mashiah» — «Мессия» и «nahash» — «змей» совпадают в числовом значе-
нии 358), толкование апокалиптического числа 666 — как пример число-
вой нумерологии. В лекции 1893–94 гг. включены материалы о новейших 
артефактах — хеттских надписях — и подчеркивается их важное науч-
ное значение, которое при верной дешифровке в будущем может быть 
полезно для библеистики. Чтение курса 1895–96 гг. начиналось с изу-
чения «вещественных» памятников и списка литературы для самосто-
ятельного изучения студентами, в который вошли новейшие западные 
(Иммануила Бенцингера с описанием природы и жителей Палестины) 
и отечественные труды (А. А. Олесницкого «Святая Земля» (1889)); по-
следнему автор дал высокую оценку: «Труд А. А. Олесницкого отлича-
ется богатством собранного материала и в этом отношении может за-
нять первое место между трудами европейским ученых в этой области». 
Во втором полугодии было прочитано введение в предмет и цикл лек-
ций «о религиозном быте евреев в период патриархов и подзаконный», 
при этом особое внимание было уделено памятникам Древнего Египта 
и попыткам их классификации: 1) о пирамидах; 2) о сфинксах; 3) о Cе-
раксуле; 4) о лабиринте; 5) о храмах; 6) о колоссах. 

В 1896–97 гг. активно вводится сравнительно-исторический ме-
тод для построения системы библейской истории: «необходимо делать 
сопоставления одного текста с другим, наиболее древним» и использо-
вать разные виды исторических источников — «внебиблейские памят-
ники письменные и монументальные».



94 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

В 1900–1912 гг. лекционные курсы приобретают окончательную 
структуру, которая станет основой для учебника. В отличие от пособия 
Кейля, не содержавшего иллюстраций, Троицкий активно использует 
различный иллюстративный материал. Так, в 1907–08 гг. в приложе-
ние были добавлены пять таблиц с древностями (древнесемитскими 
шрифтами; древнеперсидскими клинообразными надписями; хетт-
ской надписью на льве из Мераши; картой Св. Земли и планом древ-
него Иерусалима). Несколько меняется цель курса: «Биб-лейская ар-
хеология имеет своим предметом описание и посильное объяснение 
тех бытовых форм, которые создавало и в которые воплощалось Цар-
ство Божие», — в частности, «изучение бытовых форм ветхозаветной 
теократии», которое состоит в описании «бытовых форм, а не челове-
ческой личности», в отличие от библейской истории. Главы выстроены 
в соответствии с будущей концепцией учебника: Предмет науки; Па-
мятники письменные: cочинения Иосифа Флавия, Филона Алексан-
дрийского, европейской литературы на еврейском и арамейском язы-
ках, в Таргумах, и др. Целью курса становится описание и объяснение 
«древнееврейского теократического быта» и условий, под влиянием ко-
торых он сложился: начало ветхозаветной теократии; национальный 
характер евреев; особенности Св. Земли; и, наконец, культурное вли-
яние на евреев со стороны соседних народов.

В окончательную версию — учебник «Библейская археология» 
(1913) — не вошли мате-риалы по иудаике (школы танаев и амораев, 
краткое содержание талмудических трактатов), опубликованные в от-
дельной статье «О Талмуде» (1901), а также материалы, посвященные 
идолопоклонству и суевериям у евреев — как «не имеющие прямого 
отношения к устроению спасения людей». 

Троицкому принадлежит оригинальная попытка классификации 
археологических («вещественных») памятников, среди которых он вы-
деляет следующие: палестинские надписи, монеты, остатки древнеев-
рейских сооружений, моавитские памятники. 

В 1909–1910 гг. добавлен материал о синагогах у древних евре-
ев с эпохи Вавилонского плена — тема, лишь намеченная Кейлем, по-
лучает разработку у Троицкого. Он преодолевает неверный стереотип 
о том, что синагоги заменили ветхозаветный Храм.

Принципиально новым стал подход проф. Троицкого к пониманию 
дисциплины как включающей не только естественнонаучные данные 
и литературные свидетельства, но и данные археологических раско-
пок (палеографические надписи, нумизматику, остатки мега-литов, 



95БИБЛЕЙСКО-АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ТРУДЫ ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА ТРОИЦКОГО

монументов древней Cамарии, Гезера и за Иорданом, эпиграфики не-
крополей). В ра-боте над учебником он применяет ряд новых научных 
методов: сравнительно-исторический («синхронный») для описания 
древних ближневосточных памятников (египетских, ассиро-вавилон-
ских, финикийских, сирийских, хеттских) как вещественных доказа-
тельств «исторической достоверности библейских свидетельств; исто-
рико-генетический («диахронный») — он сопоставляет ветхозаветные 
реалии с данными пост-талмудическими и современным ближнево-
сточным этнографическим материалом; филолого-текстологический — 
для дешифровки древней палеографии требовалось знание семитоло-
гии и индоевропеистики; типологизации, и, наконец, богословский.

Итогом многолетнего научно-педагогического труда стал учебник 
«Библейская археология» (1913), сразу же после публикации внедрен-
ный Св. Синодом в систему отечественных духовных школ. Его новше-
ством стали новые хронологические границы дисциплины: в отличие 
от лекций 1907–1908 гг., в которых он более широко рассматривал пред-
мет «за время от сотворения мира до сошествия Святаго Духа на Апо-
столов», в учебнике описание предмета ограничено от эпохи еврей-
ской теократии до времени разрушения II Храма (70 г. н. э.). Еврейская 
теократия — источник «святого семени Израилева», из которого «как 
из корня произошел Исполнитель закона и пророков — Спаситель мира 
Христос». Учебник сохранил немецкую трехчастную структуру, но его 
новшеством стало изучение «религиозного быта» древних евреев (бо-
гослужения, устройства Храма, календаря, праздников, ритуалов очи-
щения) в конце курса. Богословский дискурс включал рассмотрение 
ветхозаветной истории и библейской археологии с точки зрения хри-
стианской сотериологической перспективы.

Единственным принципиальным научно-методологическим не-
достатком оказалось неопосредованное применение историко-генети-
ческого метода: ветхозаветные реалии «быта» проецировались на со-
временный этнографический (преимущественно арабский) материал 
и данные пост-библейской традиции (Таргумов, мидрашей и Талму-
да), что было характерным для всех учебников библейской археоло-
гии «теоретического» направления. Но, вместе с тем, многие материа-
лы не утратили актуальности и в настоящее время (о положении рабов, 
географии Палестины, ветхозаветных законах). 

Учебник «Библейская археология» Троицкого стал примером удач-
ного научно-богословского синтеза дореволюционной эпохи. Широкая 
эрудиция ученого, постоянная вовлеченность в научно-педагогическую 



96 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

деятельность, восполнение нехватки «полевого» опыта через постоян-
ное чтение иностранной и отечественной новейшей периодики способ-
ствовали формированию оригинальной методологии ученого.

Выводы

Быстро развивавшиеся библейская археология и семитология во второй 
пол. XIX — нач. XX вв. были крайне важны для отечественной ветхоза-
ветной библеистики, cтавившей своей целью защитить историческую 
достоверность свидетельств Св. Писания перед лицом позитивизма, ма-
териализма и школ западной библейской «критики». В библейско-ар-
хеологических трудах проф. СПбДА И. Г. Троицкого был достигнут гар-
моничный научно-богословский синтез, не только соответствовавший 
самым современным критериям «науч-ности», но и отстаивавший пра-
вославные взгляды.

Библейско-археологические труды проф. Троицкого представляют 
значимое наследие школы отечественной ветхозаветной библеистики, 
а верифицированные гипотезы в свете новых археологических откры-
тий на Святой Земле и на Ближнем Востоке в XX — нач. XXI вв. позво-
ляют говорить о методологической актуальности его трудов.

Источники

Benzinger I. Hebraische Archeologie. Freiburg und Leipzig, 1894. 

Сampbell J. The Hittites: Their Inscriptions and Their History. Toronto: Williamson and Co, 
New York: Randolph and Co. Vol. 1. 1890. P. 8–168.

Conder C. R. The Siloam Tunnel // Palestine Exploration Fund Quarterly Statement, 1882. 
№ 14. P. 122–131.

Clermont-Ganneau Ch. Archeological Researches in Palestine 1896. London: Palestine Ex plo-
ra ti on Fund. P. 231–233. 

Macalister R. S. The Excavation of Gezer 1907–1909. London: J. Murray, 1912. Vol. 2. 

Елеонский Ф. Г. Краткий обзор важнейших результатов египтологии в отношении к по-
вествованию Пятикнижия //ХЧ. 1883. Ч. 1. № 3–4. С. 482–499. 

Гиоргадзе Г. Г. Хетты и хурриты по древнехеттским текстам // Вестник древней истории. 
№ 1 (107). 1969. C. 71–85.

Кейль К. Ф. Руководство к библейской археологии: практическое пособие / под ред. А. Олес-
ницкого. Киев: типография С. Т. Еремеева, 1874. 

Журнал Заседаний Совета СПбДА за 1883–1884 учебный год. СПб.: Тип. Ф. Елеонского 
и Кo., 1884.



97БИБЛЕЙСКО-АРХЕОЛОГИЧЕСКИЕ ТРУДЫ ИВАНА ГАВРИЛОВИЧА ТРОИЦКОГО

Отчет о состоянии СПбДА за 1896 уч. год // XЧ. 1897. № 3. 

Олесницкий А. А. Святая Земля: отчет по командировке в Палестину и прилегающие к ней 
страны. 1875–1874. Т. 1–2. Киев: тип. С. Т. Еремеева, 1875–1876. 

Троицкий И. Г. Вновь открытая гезерская надпись // ХЧ. 1899. № 3. С. 566–572.

Троицкий И. Г. Две древнесемитические надписи, найденные при раскопках в Сенджир-
ли // ХЧ. 1895. № 3–4. С. 422–430.

Троицкий И. Г. Троицкий И. Г. Критический обзор главнейших систем по дешифрова-
нию и объяснению хеттейских надписей: (речь на торжественном акте СПб духов-
ной академии 17 февраля 1893г.) // Христианское чтение. 1893. № 3–4. С. 350–388.

Троицкий И. Г. Лекции по библейской археологии, читанные студентам СПбДА. В 1887–
1888 уч. г. [Литогр. конспекты]. СПб.: тип. С. Ф. Яздовского, 1888.

Троицкий И. Г. Лекции по библейской археологии И. Г. Троицкого 1888–1889 уч. г. [Лито-
гр. конспекты]. СПб.: лит. А. И. Горобовой, 1889. 

Троицкий И. Г. Лекции по «Библейской археологии» // Лекции, читанные студентам СПбДА 
в 1891–1892. [Литогр. конспекты]. СПб.: лит. Фомина, 1892. 

Троицкий И. Г. Лекции по библейской археологии И. Г. Троицкого 1890–1891 уч. г. [Лито-
гр. конспекты]. СПб.: лит. Богдановой, 1891. 

Троицкий И. Г. Лекции по библейской археологии И. Г. Троицкого 1893–1894 уч. г. [Лито-
гр. конспекты]. СПб.: лит. Богданова, 1894. 

Троицкий И. Г. Лекции по библейской археологии, читанные студентам СПбДА в 1895–
1896 уч. году. [Литогр. конспекты]. СПб.: лит. Д. М. Руднева, 1896. 

Троицкий И. Г. Силоамская надпись //ХЧ. 1887. № 7–8. С. 161–176.

Троицкий И. Г. Религиозное, общественное и государственное состояние евреев во вре-
мя судей. СПб.: Тип. Ф. Елеонского и Ко, 1885. 

Хвольсон Д. А. Новооткрытый памятник моавитского царя Меши, современника иудей-
ского царя Иосафата//ХЧ. 1870. № 7. С. 83–120.

Хвольсон Д. А. Покоящиеся буквы ה ,ו и י в древнееврейской орфографии//ХЧ. 1881. № 7–8. 
С. 173–204. 

Якимов И. С. Ветхозаветные священные книги и вавилоно-ассирийские памятники кли-
нообразного письма // ХЧ. 1884. № 3–4. С. 532–552. 

Литература

Albright W. F. Palestinian Inscriptions // Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old 
Testament / ed. by James B. Pritchard. 3-rd ed. Princeton: Princeton Univ. Press, 1969. 
P. 320–322.

Guil Sh. A New Perspective on the Various Components of the Siloam Water System in Jerusalem // 
Zeitschrift des Deutschen Palastina — Vereins, 2017. № 2 (133). P. 145–175.

Jacobson D. M. Editorial: The Gezer Boundary Inscriptions //Palestine Exploration Quarterly. 
2015. Vol. 147. Рart 2. P. 83–85. 



98 АЛЛА ВЛАДИМИРОВНА МАЛКИНА

Reich R. Another «Boundary of Gezer» Inscriptions Found Recently // IEJ. 2002. № 52. P. 58–63.

Reich R. The «boundary of Gezer» Inscriptions Again // Israel Exploration Journal. 1990. № 40. 
P. 44–46.

Reich R. The «Boundary of Gezer» — on the Jewish Settlement at Gezer in Hasmonean Times // 
Erez Israel. 1985. № 18. P. 167–179 (in Hebrew). 

Reich R., Shukron E. The Date of the Siloam Tunnel Reconsidered // Journal of the Institute of 
Archaeology of Tel Aviv University. Vol. 38. 2011. P. 147–157.

Rosenfeld B.-Z. The “Boundary of Gezer” Inscriptions and the History of Gezer at the End of 
the Second Temple Period // IEJ. 1988. № 38. P. 235–245. 

Sasson V. Siloam Tunnel Inscription // Palestine Exploration Quarterly. 1982. № 14. P. 111–117. 

Schloem D. J., Fink A. S. New Excavations at Zincirli in Turkey (Ancient Sam’al) and the Discovery 
of an Inscribed Mortuary Stele // Bulletin of the American Schools of Oriental Research. 
2009. № 356. P. 1–13. 

Shiloh Y. Jerusalem’s Water Supply During Siege — The Rediscovery of Warren’s Shaft // Biblical 
Archaeology Review, 1981. № 74. P. 24–39.

Steinberg D. Vocalization of the Siloam Inscription. 2011. [Электронный ресурс]. URL: http://
www.houseofdavid.ca/anc_heb_siloam_ds.pdf (дата обращения 20.11.2023). 



ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ 
КОНЦА XIX — СЕРЕДИНЫ 
XX ВВ. КАК ОСНОВА 
МЕТОДОЛОГИИ 
СОВРЕМЕННОЙ 
КАТОЛИЧЕСКОЙ 
БИБЛЕИСТИКИ

Андрей Юрьевич Кудряшов

Магистрант Общецерковной аспирантуры и докторантуры имени 

святых равноапостольных Кирилла и Мефодия (ОЦАД) 

115035, г. Москва, ул. Пятницкая, д. 4/2, стр. 1

andrei95_09@inbox.ru

Для цитирования: Кудряшов А. Ю. Папские энциклики конца XIX — середины XX вв. как осно-
ва методологии современной католической библеистики // Библейские схолии. 2025. № 2 (11). 
С. 99–113. DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.007

Аннотация УДК 27-277
В настоящей статье рассматриваются 4 документа высшей церковной власти Католи-
ческой церкви, касающиеся отношения к библейским исследованиям: энциклика папы 
Льва XIII «Providentissimus Deus» (18 ноября. 1893 г.), энциклика папы Пия X «Pascendi 
Dominici gregis» (8 сентября 1907 г.), энциклика папы Бенедикта XV «Spiritus Paraclitus» 
(15 сентября 1920 г.) и энциклика папы Пия XII «Divino aflante spiritu» (30 сентября 1943 г.). 
Указанные документы положили начало становлению католической библейской мето-
дологии. Они были выпущены в качестве ответа римской курии на возникшие в про-
тестантской среде новые течения, подрывающие авторитет Церкви. Каждое послание 
даёт ответ на вопросы о том, что из себя представляют новые принципы богословия, 
как к ним относиться, а главное — как им противостоять. Документы затрагивают фун-
даментальные вопросы библеистики — такие, как богодухновенность, экзегеза, отноше-
ние к критическому методу.

Ключевые слова: библейская методология, экзегетика, богодухновенность, историко-критиче-
ский метод, католицизм, папство, новая теология, антимодернизм, энциклика.



100 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

The Biblical and Archaeological Works 
of Prof. Ivan Gavrilovich Troitsky 
for Modern Orthodox Theology

Kudryashov Andrey Y. 
Master’s student at the All-Church Postgraduate and Doctoral School 
named after Saints Cyril and Methodius (OCAD)
Building 1, Pyatnitskaya Street, 4/2, Moscow, 115035
andrei95_09@inbox.ru

For citation: Kudryashov Andrey Y. “The Biblical and Archaeological Works of Prof. Ivan Gavri-
lovich Troitsky for Modern Orthodox Theology”. Biblical scholia, No 2 (11), 2025, pp. 99–113 (in Rus-
sian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.007

Abstract. This article researches 4 documentsthat dwell upon the views of the higher Cath-
olic church authority on biblical studies: the encyclical of Pope Leo XIII «Providentissimus Deus» 
(18 Nov. 1893), the encyclical of Pope Pius X «Pascendi Dominici gregis» (8 Sept. 1907), the encyc-
lical of Pope Benedict XV «Spiritus Paraclitus» (15 Sept. 1920 г.) and the encyclical of Pope Pius XII 
«Divino aflante spiritu» (30 Sept. 1943 г.). These documentsgave the foundation for the develop-
ment of Catholic biblical methodology. They were released as a response to the Roman Curia and 
to the recently evolved trends that had been disrupting the authority of the church. Each message 
gives an answer to what the new principles of theology are, what way to relate to them there is, 
and above all — how to stand up against them. These papers cover such fundamental questions of 
biblical studies as inspiration, exegesis, attitude to the Critical method.

Keywords: biblical methodology, exegesis, inspiration, historical and critical method, Ca-
tholicism, papacy, new theology, anti-modernism, encyclical, methodology.



101ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

Энциклика папы Льва XIII «Providentissimus Deus»

XIX в. ознаменован появлением новой теологии, которая шла вразрез 
с устоявшимися богословскими принципами и методами. Данные изме-
нения начались в протестантской среде. К этому времени встал вопрос, 
как соотнести веру и разум, богословие и историю. Также XIX в. можно 
охарактеризовать появлением историко-критического метода, а также 
возникновением течений, подрывающих авторитет Священного Писа-
ния, христианских догматов, традиций. Они принимались за истинные 
только в том случае, если находили подтверждение в человеческом разу-
ме1. Например, философ и теолог И. А. Турретини (1671–1737) сформули-
ровал следующий принцип: «Нет иных методов для толкования Писания, 
кроме тех, что применяются для интерпретации прочих книг»2. Данные 
проблемы и стали целью составления вышеперечисленных документов. 

С энциклики папы Льва XIII «Providentissimus Deus» от 18 ноя-
бря 1893 года началось противостояние церкви модернизму. Именно 
это послание положило начало формированию католической библей-
ской науки3. Западный историк Енё Гергей описывает политику Льва 
XIII следующим образом: «Папа призвал католических ученых к укре-
плению кредита апологии, к изучению Библии, чтобы ликвидировать 
научное отставание в этой области по сравнению с некатолическими 
исследователями, чтобы католические ученые вели борьбу с ними, ис-
пользуя научные аргументы»4.

В вопросе богодухновенности папа придерживается механической 
теории, но полностью не отрицает действие человеческое. Он пишет 
следующее: «Бог является автором Библии, эта особая сила Священного 
Писания, проистекающая из вдохновения Святого Духа, наделяет свя-
щенного оратора авторитетом, апостольской свободой слова и придает 
ему силу для красноречия»5. Папа Лев не признает, что автор какой-либо 
книги Библии мог допустить ошибку, и пишет следующее: «Невозможно, 

1 Пименов С. С. Либеральная теология // ПЭ. Т. 40. М., 2020. С. 705.
2 Цит. по: Неклюдов К. В., Пономарёв А. В., Ткаченко А. А. Герменевтика Библейская // ПЭ. 

Т. 11. М., 2006. С. 375.
3 См. напр.: Арман Пуйч и Таррек. Энциклика «Divino Afflante Spiritu» (1943) и «Интерпрета-

ция Библии в Церкви» (1993). Рецепция современных критических исследований Библии 
в Католической Церкви // Современная библеистика и Предание Церкви: М-лы VII Меж-
дународной богословской конференции Русской Православной Церкви. М., 2017. С. 481.

4 Гергей Е. История папства: (пер. с венгерского). М.,1996. С. 330.
5 Providentissimus Deus // Enchiridion Biblicum: Documenta Ecclesiastica sacram scripturam 

spectantia // M. D`Auria, A. Arnodo. Neapoli, Romae, 1961. P. 35.



102 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

чтобы Сам Бог, высшая Истина, мог изречь то, что не является исти-
ной»6. В вопросе богодухновенности Лев XIII не привносит ничего но-
вого, а лишь повторяет положение конституции «Dei Filius» Первого 
Ватиканского собора7. Папа Лев, ещё будучи кардиналом, принимал не-
посредственное участие в составлении этого документа. Однако понти-
фик допускает, что в Священном Писании содержатся двусмысленные 
моменты, а причиной их появления считает ошибки переписчиков8. 

Что касается методов толкования, то папа отдаёт предпочтение 
буквальному методу, но допускает метод аллегории, говоря о его апо-
стольском происхождении. Библия, по его словам, является книгой 
Церкви и только Церковь может ее правильно толковать9. Папа допу-
скает использование науки для изучения Библии, но наука не должна 
противоречить толкованию Церкви. Использовать науку допустимо 
в тех случаях, когда на отрывок Писания нет церковного толкования 
или нет согласного толкования Святых Отцов (лат.: consensus patrum). 
Наука должна дополнять предание и не противоречить ему10. В данном 
случае папа регламентирует то, как именно можно использовать науч-
ный метод в библейских исследованиях. С одной стороны, он допускает 
использование современных методов, но, с другой, — ограничивает их, 
оставаясь при этом в рамках католических правил экзегезы. В данном 
случае папа находится под влиянием Тридентского собора, который 
ввёл запрет на толкование Писания вопреки учению Церкви и соглас-
ному мнению Отцов11. Справедливо будет заметить, что данный под-
ход соответствует и православному подходу к толкованию Писания, ко-
торый зафиксирован как в каноническом праве12, так и в патристике13.

Бо́льшая часть энциклики посвящена историко-критическому методу. 
Папа видит в библейской критике псевдонауку. Он называет её сторонников 
наследниками древних еретиков, описывая их следующим образом: «Они 
отрицают, что существует что-либо подобное откровению, вдохновению 

6 Ibid. P. 59.
7 Конституция Dei Filius. Догматические тексты учительства Церкви III–XX вв. СПб., 2002. 

С. 91.
8 Providentissimus Deus. P. 59.
9 Ibid. P. 49.
10 Ibid.
11 Тридентский Собор. Каноны и декреты. СПб., 2019. С. 30
12 Трул. 19.
13 Прп. Иоанн Дамаскин в самовольном толковании Библии видит истоки ересей. Толкую-

щих Библию на свой лад, он называет Парерминевтами (др-греч.: Παρερμηνευταί). [ Иоанн 
Дамаскин, прп. О ересях вкратце // Полное собрание творений. Т. 1. СПб., 1913. С. 148.]



103ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

или Священному Писанию, они видят только подлоги и лживость людей; 
считают повествования Священного Писания глупыми баснями и лжи-
выми историями. Пророчества являются для них либо предсказаниями, 
сделанными после события, либо прогнозами, сформированными светом 
природы. Чудеса и проявление Божьей силы — это последствия природ-
ных явлений. Апостольские Евангелия и писания не являются для них де-
лом рук апостолов»14. Папа призывает учёных развиваться в направлении 
библеистики, чтобы, используя науку, противостоять новаторам, при этом 
подчеркивая, что навыкам борьбы с новаторами следует обучать в като-
лических семинариях. Понтифик утверждает, что семинаристы должны 
уметь противостоять еретическим веяниям, уметь демонстрировать авто-
ритет Библии и доказывать её целостность15. Папа Лев, с одной стороны, 
выступает против науки, с другой же, призывает Церковь развивать науч-
ное знание. Иеромонах Филофей (Артюшин) замечает следующее: «Но-
 ваторский характер энциклики «P. D.» состоит в решительной постанов-
ке вопроса о том, что “Церковь не боится научной критики”, а, напротив, 
стремится превзойти своих оппонентов на их же идеологической почве, 
то есть путем активизации научных исследований. При этом предвзятые 
доводы рационалистов рассматриваются как «псевдонаучные»»16.

Итак, исходя из вышесказанного, можно сделать следующие выводы: 
папа придерживается мнения о вербальной богодухновенности Писания, 
в чем повторяет положения Первого Ватиканского собора, однако он допу-
скает, что Библия может содержать ошибки переписчиков и переводчиков. 
Папа считает легитимными только два метода толкования: буквальный и ал-
легорию (предпочтение больше отдает буквальному). Критический метод 
Львом XIII отвергается, так как считается еретическим и псевдонаучным.

Энциклика папы Пия X «Pa scendi Dominici gregis»

Перейдём к рассмотрению учения папы Пия X. Его понтификат при-
шёлся на пик борьбы церкви с модернизмом. А модернизм, в свою оче-
редь был равноценен понятию «ересь». Модернистскую систему папа 
считал синтезом всех ересей17.

14 Providentissimus Deus. P. 43–44.
15 Ibid. P. 45.
16  Филофей (Артюшин) иером. Providentissimus Deus // ПЭ. Т. 57. М., 2020. С. 268.
17 Pascendi Dominici gregis // The programme of modernism. New York and London: G. P. Put-

nam’s Sons, 1908. Р. 214.



104 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

В энциклике «Pa scendi Dominici gregis» от 8 сентября 1907 года 
папа Пий X не поднимает всех тем, которые затронул папа Лев XIII. 
Цель данного документа — систематизация методов и подходов нова-
торов, выявление причин их заблуждений и формирование принци-
пов борьбы с ними. 

Затрагивая тему богодухновенности, папа осуждает поэтическую 
теорию. Он пишет, что под богодухновенностью модернисты подра-
зумевают обычное вдохновение, которое может посетить любого че-
ловека. Богодухновенность, по их мнению, есть не более, чем фигура 
речи18. Приверженцы данной теории, по словам папы, являются чле-
нами клира, отрицают Божество Христа и преследуют цель разруше-
ния Церкви изнутри, потому и более опасны. Из высказываний папы 
Пия мы не можем сделать вывод о том, как он сам понимает богодух-
новенность. В данном случае он осуждает критический метод в край-
нем его проявлении.

Ещё одна тема, которую затрагивает Пий X — исагогика. Он осу-
ждает теорию эволюции Библии, которая подразумевает, что книги Свя-
щенного Писания формируются с ходом истории, дополняются и кор-
ректируются и со своими фактическими авторами имеют мало общего19. 
Папа называет такую критику агностической (англ.: agnostic), имма-
нентной (англ.: immanentist) и эволюционистской (англ.: evolutionist 
criticism)20. Папа осуждает текстологическую критику, подобный под-
ход к Писанию воспринимает как ересь. В современном католицизме 
считается, что таким бескомпромиссным осуждением научного мето-
да папа остановил развитие католической библеистики. Католический 
богослов Брайан Харис пишет, что «научн ый прогресс в целом был за-
душен «антимодернистской реакцией» церковных властей, иницииро-
ванной святым папой Пием X в 1907 году»21.

Из-за крайне полемического характера данной энциклики мы не мо-
жем определить эволюцию взглядов папы Льва и Пия. В данном доку-
менте не затрагиваются все темы, которые присутствовали в «Pro vi-
den tis si mus Deus». Пий X лишь осуждает модернистские воззрения, 
при этом не указывая правильный, на его взгляд, подход к той или иной 
теме. По сравнению со Львом XIII посыл Пия X более радикален. Если 

18 Ibid. Р. 183.
19 Ibid. P. 203.
20 Ibid. P. 204.
21 Harrison B. W, O. S. The Encyclical Spiritus Paraclitus in its Historical Context // FAITH & 

REASON. The Journal of Christendom College. Vol. XXIII, No. 1., 1997. P. 1.



105ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

Лев XIII допускал научный метод при условии, что он не противоре-
чит Преданию, то Пий X не рассматривает научный метод в качестве 
помощника в богословии, осуждая критический подход к пониманию 
Священного Писания. 

Энциклика папы Бенедикта XV «Spiritus Paraclitus»

Следующий документ, который мы рассмотрим, — это энциклика «Spi-
ri tus Paraclitus» папы Бенедикта XV от 15 сентября 1920 года. Её напи-
сание приурочено к 1500-летию со дня смерти блж. Иеронима. Папа 
в данном документе цитирует его не менее 127 раз. 

Церковная наука в то время переживала кризис, спровоцирован-
ный полемикой между интегризмом и модернизмом22. Папа распустил 
«Тайный союз Пия» и призвал ограничить антимодернистскую поли-
тику Церкви23. Цель же написания энциклики — приспособить учение 
Льва XIII и Пия X к современным нуждам Церкви. 

По теме богодухновенности папа со ссылкой на блж. Иеронима пи-
шет, что Священные Книги написаны по вдохновению Святого Духа. 
И их автором является Бог. Они составлены по вдохновению, или пред-
ложению, или даже под диктовку Святого Духа. Но отдельные авторы 
Библии работали в полной свободе в соответствии со своим характером 
и индивидуальностью под Божественным руководством24. В данном слу-
чае мы видим, что Бенедикт XV так же, как и папа Лев, придерживает-
ся вербального подхода к пониманию богодухновенности, но при этом 
роль автора немного ярче выражена, чем у Льва XIII.

Из вопроса богодухновенности вытекает тема ошибок в Библии. 
Бенедикт XV, снова ссылаясь на святого Иеронима Стридонского, го-
ворит, что в Писании не может быть никаких ошибок. Само понятие 
«ошибки» и «Библия» несовместимы. Спорные же места Библии сле-
дует воспринимать как одинаково истинные, ибо Священное Писание 
не противоречиво25. Те же противоречия, которые нельзя разрешить, 
следует относить к ошибкам переписчиков26. Здесь папа повторяет сво-
его предшественника Льва XIII.

22 Калиниченко Е. В. Бенедикт XV // ПЭ. Т. 4. М., 2002. С. 608. 
23 Там же.
24 Spiritus Paraclitus // Acta Benedicti PP. XV // Acta Apostolicae Sedis. Annus XII — Vol. XII. 

Num. 12. — Libreria Editrice Vaticana, 1920. P. 390.
25 Ibid. P. 392.
26 Ibid.



106 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

Далее папа Бенедикт переходит к анализу критического метода. 
Он приводит точку зрения критиков, которые не отрицают сам факт бо-
годухновенности, однако разделяют Библию на первостепенное и вто-
ричное27. К первостепенным вещам они относят всё то, что в Священном 
Писании касается вероучительных вопросов, и признают эти места не-
погрешимыми28. К вторичным — отрывки, затрагивающие вопросы фи-
зики, истории и прочего. Они считают, что во вторичные места вполне 
могут вкрасться ошибки29. Данный подход папа Бенедикт осуждает, пре-
секая попытки как-либо ограничить сферу безошибочности Писания. 
Он говорит, что Божественное Откровение распространяется на каждую 
часть Библии без исключения30. В данном случае, ссылаясь на учение Ка-
толической церкви, можно обосновать и признать легитимными слова 
папы Бенедикта так же, как и положения его оппонентов. То, что всё Пи-
сание свято и истинно, можно подтвердить следующим анафематизмом 
«Декрета о канонических Писаниях» Тридентского собора»: «Если же кто 
не примет как священные и каноничные сии книги (канон Библии Ветхого 
и Нового Завета — А. К.), целиком, со всеми их частями <…> да будет ана-
фема»31. Из текста Декрета мы видим, что отлучению от Церкви подлежат 
все, кто не принимает Библию целиком со всеми частями, вне зависимо-
сти от того, касаются ли эти части вопросов вероучения или нет. Привер-
женцы критики могли сослаться на «Декрет об издании и использовании 
Священных книг» собора в Тренте. Текст декрета содержит следующие 
слова: «Собор предписал, чтобы в вопросах веры и нравов, относящихся 
к построению христианского учения, никто, основываясь на собственном 
разумении, не перетолковывал Священные  Пи са ния… »32. Естественнона-
учные вопросы, которые критики не считали богодухновенными, не могут 
относиться к вере и нравственности. Таким образом, мнение оппонентов 
Бенедикта XV могло быть как законным, так и неправомерным в равной 
степени. Из-за консервативного подхода папы данная энциклика является 
практически забытой в современном католицизме. Католический священ-
ник-экзегет Джозеф А. Фитцмайер (Joseph A. Fitzmyer) пишет следующее: 
«В своей реакции на модернизм первых десятилетий века эта энциклика 
выработала негативный подход к Священному Писанию, настаивая на его 

27 Ibid. P. 393.
28 Ibid. P. 394.
29 Ibid. 
30 Ibid. 
31 Тридентский Собор. Каноны и декреты. СПб., 2019 С. 30.
32 Там же.



107ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

непогрешимости, отрицая необходимость толкования Библии в соответ-
ствии с ее литературными формами. Влияние энциклики папы Бенедик-
та XV было удушающим»33.

Далее папа затрагивает вопрос экзегезы, утверждая, что блж. Иеро-
ним на ранних своих этапах придерживался метода аллегории, в чём 
видит недостаток его экзегезы. Бенедикт XV настаивает именно на леги-
тимности исторического метода, ибо только данный метод может способ-
ствовать выявлению истинного смысла Писания. Аллегория допустима 
уже после установления строгого исторического значения для выявле-
ния более глубоких и скрытых смыслов. Он настаивает на том, что лю-
бая аллегория должна быть основана на буквальном значении, то есть 
использовать её нужно только там, где это предполагает автор34. Здесь 
мы видим, как папа вводит иерархию экзегетических методов, на пер-
вое место ставит буквализм, аллегорию же допускает в том случае, ког-
да она подразумевается самим текстом. Данный принцип не является 
изобретением Бенедикта XV. Впервые этот вопрос в западном богосло-
вии возник в период средневековья и связан был с такими деятелями, 
как Фома Аквинский (1225–1274) и Николай Лирский (ок. 1270–1349). 
Ими был заложен принцип, при котором любой смысл должен основы-
ваться на буквальном. То есть, аллегория допустима только в том слу-
чае, когда она подразумевается самим автором (лат. intentio auctoris)35. 
Аллегория, подразумеваемая автором Библии, считалась буквальной. 
Позже данный метод был воспроизведён основателем историко-кри-
тического метода Иоганном Филиппом Габлером (1753–1826). Можно 
предположить, что папа актуализирует забытый принцип по той при-
чине, что средневековая схоластика была реабилитирована в научных 
кругах как раз ко времени написания данной энциклики36. Стоит за-
метить, что данный метод «буквальной аллегории» имеет православ-
ное основание — например, его придерживался свт. Иоанн Златоуст37. 

33 Fitzmyer J. A. The Biblical Commission’s Document, «The Interpretation of the Bible in the 
Church»: Text and Commentary. Rome: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 1993. Р. 20.

34 Spiritus Paraclitus. P. 411.
35  Соколов П. В. Апории реалистической герменевтики Джона Уиклифа // Вестник Россий-

ского университета дружбы народов. М., 2011. С. 21.
36 Там же. С. 15.
37 Историко-грамматический метод толкования Священного Писания, характерный для пред-

ставителей антиохийской школы, часто рассматривается, в противоположность предста-
вителям александрийцев, как метод буквальной экзегезы. Однако это не совсем так. Глав-
ной целью антиохийцев было не слепо следовать буквальному смыслу слова, а выявить 
именно тот смысл, который был вложен в это слово богодухновенным автором. Часто 



108 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

Итак, по вопросу богодухновенности Бенедикт XV придержива-
ется вербального подхода, но, по сравнению со Львом XIII, немного 
увеличивает значение роли автора. Он так же, как и папа Лев, считает, 
что Библия чужда ошибок, и так же допускает, что возможны неточно-
сти, допущенные переводчиками и переписчиками. В вопросе исто-
рико-критического метода Бенедикт XV более консервативен, чем его 
предшественники. Если Лев XIII осуждал данный метод по причине 
того, что его приверженцы отрицали сам факт откровения и богодух-
новенности, а Пий X вступал в полемику с критиками, так как они, ос-
новываясь на своём методе, отвергали Божество Христа38, то, в проти-
воположность им, папа Бенедикт не допускает того, что в Библию могут 
вкрасться даже самые мелкие ошибки, не имеющие отношения к дог-
матике и нравственному учению Церкви. В вопросе экзегезы папа Бе-
недикт, как и Лев XIII, отдает предпочтение буквальному методу и до-
пускает аллегорию. Бенедикт XV раскрывает этот принцип. Если папа 
Лев писал лишь о том, что исторический метод предпочтителен, то папа 
Бенедикт сформулировал позицию, согласно которой толковать Писа-
ние аллегорически стоит в тех случаях, когда данный принцип зало-
жен автором в сам текст. Бенедикт XV развивает основные положения 
Льва XIII в вопросах богодухновенности и экзегезы, придерживаясь 
при этом тех же принципов. К историко-критическому методу он от-
носится более скептически, чем Лев XIII и Пий X, являясь более ярым 
«критиком критики». Поэтому в современном католицизме считает-
ся, что Бенедикт XV оказал отрицательное влияние на библеистику.

Энциклика папы Пия XII «Divino aflan te spiritu»

Последний рассмотренный документ — энциклика «Divino aflante spiritu» 
папы Пия XII от 30 сентября 1943 года, опубликованная в честь 50-летия 
«Providentissimus Deus» Льва XIII. Цель данной энциклики — адаптиро-
вание учения папы Льва XIII к современным нуждам и проблемам. Дан-
ное послание занимает большую роль в католической библейской на-
уке несмотря на то, что Пий XII больше занимался политикой, нежели 

слепое следование буквальному смыслу слова могло исказить его и, более того, дать 
в корне неправильное понимание смысла всего библейского отрывка. Поэтому наряду 
с буквальной экзегезой Священного Писания, у Иоанна Златоуста весьма часто встре-
чается толкование библейского текста в его фигуральном значении. (Балаховская А. С. 
Иоанн Златоуст как экзегет. М., 2008. С. 168).

38 Pascendi Dominici gregis. P. 146.



109ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

богословием. Данная энциклика, в отличие от всех предыдущих, не по-
лемична и носит позитивный характер.

Буквально с первых строк энциклики папа касается вопроса бого-
духновенности Писания. Пий XII утверждает, что все книги написаны 
Святым Духом. Этот Божественный авторитет присущ для «всех книг 
со всеми их частями» (лат. integris cum omnibus suis partibus)39. Здесь 
Пий XII, повторяя Бенедикта XV, утверждает, что недопустимо огра-
ничивать истинность Библии только вероучительными частями. Кроме 
этого, Пий XII утверждает, что в связи с развитием современной науки, 
помимо характера автора нужно выделять контекст книги, источники, 
на которые ссылался автор, и обстоятельства их написания40. Пий XII 
подчеркивает необходимость учитывать личностные качества авто-
ра, отходя тем самым от супранатуралистической терминологии. Папа 
говорит о серьезном развитии археологии, текстологии и других наук 
и призывает не останавливать данную работу41, говорит о необходимо-
сти изучения древнегреческого и семитских языков. Он сворачивает по-
литику Св. Престола, при которой единственным легитимным перево-
дом считалась Вульгата. Распространение только Вульгаты объясняется 
тем, что раньше древние восточные языки были забыты на западе42. 

Далее папа касается вопроса библейской критики, утверждая, 
что к знанию языков у исследователя Библии должен присоединиться 
и навык литературной критики43. Папа называет такую критику тексто-
логической (лат. textualis). Он считает её целью аккуратное и чистое ре-
дактирование текста. Знание древних языков и критика (лат. criticae) 
должны служить для разъяснения подлинного смысла священного Пи-
сания, для поиска буквального смысла слов44. В. А. Мякшин описыва-
ет новаторство Пия XII следующим образом: «Изменив официальную 
позицию Церкви, которая до этого настороженно или даже враждебно 
относилась к историко-критическому методу, «D. A. S.» способствова-
ла расцвету католической библейской герменевтики»45. Подобные но-
ваторские идеи папы можно объяснить тем, что ко времени написания 
послания археология и прочие науки получили серьёзное развитие. 

39 Divino aflante spiritu // Acta PII PP. XII // Acta Apostolicae Sedis. Annus XII — Vol. XII. Num. 12. — 
Libreria Editrice Vaticana, 1920. P. 298.

40 Ibid. P. 314.
41 Ibib. P. 305–306.
42 Ibid. P. 306.
43 Ibid. P. 307.
44 Ibid. P. 310.
45 Мякшин В. А. Divino aflante spiritu // ПЭ. Т. 14. М., 2004. С. 640.



110 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

Например, был обнаружен фрагмент Евангелия от Иоанна, датируемый 
первой третью II века (P52), тем самым была признана несостоятельной 
поздняя датировка Евангелия. К этому же можно отнести и достиже-
ния текстологической критики. Католический священник Эйден Николс 
утверждает, что вследствие обнаружения — благодаря критике — раз-
ночтений в Новом Завете вербальная теория богодухновенности была 
лишена своих оснований46. Можно предположить, что это и послужи-
ло причиной отклонения взглядов Пия XII от теории богодухновенно-
сти, считавшейся традиционной в Католической церкви. Брайан Хар-
рис утверждает, что папа Пий своим посланием «развязывает руки» 
библейским исследователям, и констатирует, что вид́ение Пия XII было 
воспринято как «освободительное»47. Он отмечает: «Пий XII <…> рас-
пахнул настежь ворота свободного исследования и открыл дверь «на-
учным» библейским изысканиям <…> после периода напряженных де-
батов внутри Церкви относительно обоснованности этих новых и даже 
«революционных» ориентаций…»48. По причине того, что в начальной 
части энциклики папа поставил цель актуализировать учение Льва XIII 
и не планировал привносить что-то новое, никто сразу после публика-
ции послания не воспринял энциклику как новаторскую. Сам понти-
фик рассчитывал, что энциклика будет воспринята как часть магисте-
риума, а не в качестве чего-то обособленного. Новаторским же учение 
папы Пия было названо уже после его смерти49. 

Папа Пий, повторяя принцип Бенедикта XV, кроме буквального 
метода толкования признает и важность поиска духовного смысла — 
при условии, что он был задуман Богом, то есть там, где он предпола-
гается автором50. 

Папа отмечает, что все так называемые ошибки или неточности 
в изложении фактов в Библии являются способами выражения, свой-
ственными древним: автор той или иной библейской книги описывает 
те факты, которые являлись в его время общепринятыми51. Папа не ви-
дит здесь серьезных проблем и говорит, что подобные ошибки мож-
но сравнить с теми, которые встречаются в повседневной жизни52. 

46  Николс Э. Контуры католического богословия. М., 2009. С. 134.
47 Harrison B. W., O. S. The Encyclical Spiritus Paraclitus in its Historical Context. P. 2.
48 Ibid.
49 Ibid. P. 5.
50 Divino aflante spiritu. P. 311.
51 Ibid.
52 Ibid. P. 316.



111ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

Из данных слов следует, что папа Пий допускает наличие ошибок в ис-
ходном тексте Библии. Под «повседневными» ошибками скорее пони-
маются те места Библии, которые не касаются вопросов вероучения. 
Данное понимание также напрямую связано с принятием папой исто-
рико-критического метода. 

Из вышесказанного можно сделать вывод, что новаторские идеи 
папы Пия — такие, как отход от теории вербальной богодухновенности 
и признание наличия неточностей в Библии — основываются на том, 
что он легитимировал историко-критический метод как допустимый 
для исследования Священного Писания. Отношение же его к критике 
было сформировано под действием современных научных исследований.

Выводы

Из рассмотренных документов высшей церковной власти Католической 
церкви мы можем выделить следующие основные темы: богодухновен-
ность Священного Писания, экзегеза и проблема историка-критиче-
ского метода. По каким-то вопросам понтифики дополняют друг друга, 
раскрывая и совершенствуя учения предшественников, а по каким-то 
серьезно противоречат друг другу. Энциклика папы Пия X «Pascendi 
Dominici gregis» выбивается из общего фона, не затрагивая всех тем, 
которые поднимаются в других документах. Послание Пия X крайне 
полемично, в нём папа осуждает сторонников критики, не демонстри-
руя при этом собственных воззрений.

Касательно экзегезы Священного Писания мы наблюдаем полное 
согласие между понтификами. Лев XIII отдает предпочтение буквальному 
методу, но при этом допускает и аллегорию. Бенедикт XV раскрывает уче-
ние папы Льва. Основным методом он считает буквальный, следовать же 
аллегорическому предписывает в том случае, когда это подразумевается 
в тексте. Пий XII в своей энциклике повторяет принцип папы Бенедикта. 

С темой богодухновенности всё менее однозначно. Лев XIII при-
держивается вербального принципа, сводит человеческий фактор к ми-
нимуму. Бенедикт XV в целом повторяет позицию папы Льва, допуская, 
что иногда в тексте Священного Писания может прослеживаться инди-
видуальность автора. Пий XII же отходит идеи от вербальной богодух-
новенности, призывая кроме личностных качеств автора исследовать 
исторический контекст и источники, которые могли повлиять на авто-
ра Библии. Также Пий XII допускает наличие ошибок в первоначальном 
тексте Писания, в чём также расходится со своими предшественниками.



112 АНДРЕЙ ЮРЬЕВИЧ КУДРЯШОВ

В отношении к историко-критическому методу можно наблюдать 
согласие между Львом XIII и Бенедиктом XV, оба считают данный метод 
псевдонаучным и свойственным воззрению еретиков и врагов Церк-
ви. Однако папа Лев не отрицает ценности научного аппарата для би-
блейских исследований. Пий XII своим посланием привнёс совершенно 
иное отношение к данному подходу, он канонизировал само понятие 
«критика». Оно перестало ассоциироваться только с протестантами. 
Считается, что с энциклики «Divino aflante spiritu» начался рассвет ка-
толической библеистики. 

Таким образом, можно отметить, что противоречивых воззрений 
в рассмотренных документах больше, чем согласия. При этом ни одно-
му документу не свойственна риторика, при которой тот или иной пон-
тифик стремился бы прямо обличить мнение предшественника и ука-
зать на ошибочность его учения. Ими ставится цель — приспособить 
учение того или иного папы к современным нуждам Церкви. 

Из-за положительной оценки критического метода в «Divino af-
lan te spiritu» Пия XII и в целом позитивного отношения к науке в «Pro-
vi den tis si mus Deus» Льва XIII данные послания оказали существенное 
влияние на один из самых важных документов Второго Ватиканского 
Собора «Dei Verbum». Также данные документы в значительной степени 
отрефлексированы в современной науке. Но из-за крайне ограничива-
ющей политики документы «Pascendi Dominici gregis» Пия X и «Spiritus 
Paraclitus» Бенедикта XV являются практически забытыми и редко упо-
минаются в позитивном ключе. 

Источники

Divino aflante spiritu // Acta PII PP. XII // Acta Apostolicae Sedis. Annus XII — Vol. XII. Num. 12. — 
Libreria Editrice Vaticana, 1920. P. 297–325. 

Pascendi Dominici gregis // The programme of modernism. New York and London: G. P. Putnam’s 
Sons, 1908. — 245 p.

Providentissimus Deus // Enchiridion Biblicum: Documenta Ecclesiastica sacram scripturam 
spectantia // M. D`Auria, A. Arnodo. Neapoli, Romae, 1961. P. 34–62. 

Spiritus Paraclitus // Acta Benedicti PP. XV // Acta Apostolicae Sedis. Annus XII — Vol. XII. 
Num. 12. Libreria Editrice Vaticana, 1920. P. 385–423.

Догматические тексты учительства Церкви III–XX вв // Христианское вероучение. отв. 
Ред. Пьер Дюмулен. — СПб.: Издательство св. Петра , 2002. — 550 с.

Тридентский Собор. Каноны и декреты. СПб.: Католическая высшая дух овная семина-
рия «Мария — Царица Апостолов», 2019. — 234 с.



113ПАПСКИЕ ЭНЦИКЛИКИ КОНЦА X IX — СЕРЕДИНЫ X X ВВ .

Литература

Арман Пуйч и Таррек. Энциклика «Divino Afflante Spiritu» (1943) и «Интерпретация Би-
блии в Церкви» (1993). Рецепция современных критических исследований Библии 
в Католической Церкви // Современная библеистика и Предание Церкви: Матери-
алы VII Международной богословской конференции Русской Православной Церк-
ви. М.: Общецерковная аспирантура и докторантура им. свв. Кирилла и Мефодия, 
2017. С. 480–494.

Балаховская А. С. Иоанн Златоуст как экзегет // Раннехристианская и византийская эк-
зегетика». — М.: ИМЛИ РАН, 2008. С. 119–211.

Гергей Е. История папства: (Перевод с венгерского.) М.: Республика, 1996. — 463 c.

Иоанн Дамаскин, прп. О ересях вкратце // Полное собрание творений. Т. 1. СПб.: Издание 
Императосркой С.-Петербургской Духовной Академии, 1913. С. 122–155.

Калиниченко Е. В. Бенедикт XV // ПЭ. Т. 4. М.: Церковно-научный центр «Православная 
энциклопедия», 2002. С. 605–606. 

Мякшин В. А. Divino aflante spiritu // ПЭ. Т. 14. М.: Церковно-научный центр «Православ-
ная энциклопедия», 2004. С. 640–641.

Неклюдов К. В, Пономарёв А. В., Ткаченко А. А. Герминевтика Библейская // ПЭ. Т. 11. М.: 
Церковно-научный центр «Православная энциклопедия», 2006. С. 372–383.

Николс Э. Контуры католического богословия/ Пер. с англ. (Серия «Современное богосло-
вие») — М.: Библейско-богословский институт св. апостола Андрея, 2009. — х + 432 с.

Пименов С. С. Либеральная теология. // ПЭ. Т. 40. М.: Церковно-научный центр «Право-
славная энциклопедия», 2020. С. 704–711. 

Соколов П. В. Апории реалистической герменевтики Джона Уиклифа // Вестник Россий-
ского университета дружбы народов // Серия: Философия. М.: РУДН, 2011. С. 15–28.

Филофей (Артюшин), иером. Providentissimus Deus // ПЭ. Т. 57. М.: Церковно-научный 
центр «Православная энциклопедия», 2020. С. 268–270. 

Harrison B. W, O. S. The Encyclical Spiritus Paraclitus in its Historical Context // FAITH & 
REASON. The Journal of Christendom College. Vol. XXIII, No. 1., 1997. P. 1–30.

Fitzmyer J. A. The Biblical Commission’s Document, “The Interpretation of the Bible in the 
Church”: Text and Commentary. Rome: Editrice Pontificio Istituto Biblico, 1993. 301 p.



Madison N. Pierce 

DIVINE DISCOURSE IN THE 
EPISTLE TO THE HEBREWS: 
THE RECONTEXTUALIZATION 
OF SPOKEN QUOTATIONS 
OF SCRIPTURE

(Society for New Testament Studies Monograph Series 
178). New York: Cambridge University Press, 2020. 237 pp. 
ISBN 978-1108495417

УДК 2-172.2 
DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.009

В современных исследованиях Послания святого апостола Павла к Ев-
реям принято отмечать, что Писание представлено в нем не как пись-
менный текст, а как Божественная речь, произносимая Отцом, Сыном 
и Святым Духом. Автор рецензируемой монографии Мэдисон Пирс идёт 
значительно дальше этого утверждения в своих наблюдениях. Книга 
представляет собой переработанную версию докторской диссертации, 
защищенной в 2017 году в Даремском университете. Главный тезис Пирс 
состоит в том, что распределение Божественной речи в Послании к Ев-
реям неслучайно; скорее, каждая (или почти каждая) речь принадлежит 
определённому Божественному Персонажу по совершенно определён-
ной причине. Каждое из этих высказываний позволяет апостолу Павлу 
последовательно и ярко охарактеризовать своего Божественного Собе-
седника. Таким образом, по мнению Пирс, цитаты из Послания к Евре-
ям не только показывают нам, как его автор понимал Священное Пи-
сание, но и, что ещё важнее, как он понимал Бога. Пирс рассматривает 
все это в первой главе своей монографии (стр. 1–34). Почти все трид-
цать с лишним цитат из Священного Писания Ветхого Завета в Посла-
нии к Евреям относятся ею к одному из Трех «Божественных Участни-
ков» (стр. 22) — Отцу, Сыну или Святому Духу. 

В основной части своей книги (главы 2–4, стр. 35–174) автор рас-
сматривает каждую цитату из Ветхого Завета в Послании к Евреям, рас-
пределяя главы по Божественным Лицам: сначала Бог Отец (глава 2), за-
тем Сын (глава 3) и Святой Дух (глава 4). Пирс утверждает, что в текстах, 
приписываемых Богу Отцу, Он постоянно говорит с Сыном или о Сыне 



115MADISON N. PIERCE. DIV INE DISCOUR SE IN THE EPIS TLE TO THE HEBRE WS

(1:1–14; 5:1–10; 7:1–28; 8:1–13). В текстах же, приписываемых Сыну, 
Он отвечает Отцу (2:1–18, за исключением 2:5–9; 10:1–10). Тексты, от-
носящиеся к Святому Духу, неизменно характеризуют Его как Того, Кто 
Сам обращается к аудитории (3:7–4:11; 10:15–18). В ряде случаев вы-
бор текстов автором вызывает некоторое удивление. Например, Пирс 
характеризует Послание к Евреям 8:8–12, где цитируется книга про-
рока Иеремии 31:31–34, как речь Бога Отца о Сыне, хотя напрямую 
из текста это не следует. Чтобы обосновать своё утверждение, автор, 
по сути, приводит собственное прочтение этого места Послания к Евре-
ям (стр. 85), отдавая предпочтение αὐτούς перед αὐτοῖς в ст. 8, что устра-
няет по крайней мере одно препятствие на пути её интерпретации, 
поскольку косвенное дополнение λέγει и, следовательно, адресат речи 
остаются неопределёнными. Далее автор утверждает, что адресат — тот, 
к кому относится местоимение «они» (αὐτούς) в 8:8, — это не народ Бо-
жий из Ветхого Завета, критикуемый в трёх предыдущих увещеваниях 
Послания к Евреям и в самой цитате (см. ст. 9), а только ветхозаветное 
священство (стр. 89). В целом подобные авторские интерпретации да-
леко не всегда достаточно обоснованны и не всегда находят поддерж-
ку в самом тексте письма.

В предпоследней главе (гл. 5, стр. 175–199) Пирс исследует нети-
пичные речевые конструкции в Послании к Евреям 10:18–13:25. В дру-
гих местах речи следуют определённому порядку: сначала говорит Бог 
Отец, затем Сын, после чего Святой Дух. Рассматривая повторение дан-
ного порядка в Послании к Евреям 5:1–10:18, автор монографии наста-
ивает на том, что это даёт читателям ещё одну причину следовать трёх-
частной структуре письма, предложенной некоторыми современными 
исследователями (т. е. Евр 1–4; 5–10а; 10б–13). Однако в последней тре-
ти Послания к Евреям этот порядок нарушается, как и последовательная 
характеристика Божественных Собеседников в письме в целом. Первым 
говорит Святой Дух, по-прежнему обращаясь к слушателям (10:30). За-
тем говорит Бог Отец, и Его речь по-прежнему о Сыне (10:37–38). По-
сле этого к слушателям «обращается» увещевание, авторство которого 
не указано (12:5–6), как и в случае с Отцом, Сыном и Святым Духом, ко-
торые сначала говорят по отдельности (12:25–28), а затем вместе (13:5). 
Наконец, слово дается и слушателям, когда они отвечают на Божью речь 
заявлением о своей вере (13:6). В конце концов, «что бы мы сказали, — 
вопрошает Пирс, — если бы «Бог» никогда не говорил с нами» (стр. 200)?

Автор подводит итог исследования в заключительной главе (гл. 6, 
стр. 200–211), обобщая свои аргументы и местами расширяя их охват. 



116 РЕЦЕНЗИЯ МИХАИЛА ВСЕВОЛОДОВИЧА КОВШОВА

Пирс предполагает, например, что Послание к Евреям, возможно, яко-
бы не содержит явных тринитарных идей, но его экзегетический ме-
тод, безусловно, представляет собой способ чтения Библии и понимания 
Бога, который вполне согласуется с более поздними ортодоксальными 
представлениями. Более того, после описания характеристик каждого 
из Божественных Проповедников Пирс по-новому характеризует Их, 
отмечая, что в Послании к Евреям Отец представлен в первую очередь 
как Любящий, Сын — Служащий, а Святой Дух — как Увещевающий 
и Наставляющий, не в последнюю очередь Своим собственным голосом.

В целом, монография Мэдисон Пирс достаточно тщательно прора-
ботана; на практическом уровне при ее чтении иногда возникает ощу-
щение, что вы углубляетесь в самые тончайшие нюансы библейской 
филологии. Автор добросовестно исследует многочисленные аспекты 
текста послания, семантику и синтаксис его исходного контекста, исто-
рию его восприятия и многочисленные сложные факторы, связанные 
с этой историей, а также мельчайшие детали цитирования в самом По-
слании к Евреям. Пирс уделяет пристальное внимание уникальным про-
блемам, связанным с каждым стихом, и теологическим последствиям его 
использования в том конкретном месте, где поместил его святой апо-
стол Павел. При этом автор избегает как чрезмерно обобщенного подхо-
да к цитатам, так и атомистического прочтения оригинальных текстов.

Возможно, самой серьезной критикой в адрес монографии будет 
то, что, по признанию самой Пирс, она уделила слишком мало внима-
ния цитатам из Священного Писания в последних трех главах Посла-
ния к Евреям. Рецензируемая монография представляет особый ин-
терес, по крайней мере, для трех различных групп исследователей 
и ученых. Во-первых, это все те, кто изучает использование Ветхого За-
вета апостолом Павлом вообще и в Послании к Евреям — в частности. 
Во-вторых, те, кто занимается исследованием тринитарного богосло-
вия, найдут работу Пирс интересной, поскольку она достаточно ясно 
обосновывает такое теологическое прочтение этого текста Нового За-
вета, свободное в то же время от какой-либо ретроспективной предвзя-
тости. Наконец, в-третьих, ученые, стремящиеся понять экзегетические 
методы древней христианской Церкви, также извлекут пользу из тща-
тельного исследования, содержащегося в этой относительно неболь-
шой по объему книге. 

Михаил Всеволодович Ковшов



Eduard Verhoef

PHILIPPI: HOW CHRISTIANIT Y 
BEGAN IN EUROPE. THE EPISTLE 
TO THE PHILIPPIANS AND THE 
EXCAVATIONS AT PHILIPPI

London: Bloomsbury T&T Clark, 2013. 144 p.
ISBN: 978-0567331045

УДК 27-248.3 
DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.010

Монография Эдуарда Ферхуфа «Филиппы: Как зародилось христиан-
ство в Европе. Послание к Филиппийцам и раскопки в Филиппах» пред-
ставляет собой введение в археологию этого античного города, в кото-
ром прослеживается история полиса со времен св. ап. Павла до 600 г. 
по Р. Х. включительно. Автор известен публикацией ряда статью по исто-
рии Филипп, а также неоднократными посещениями археологических 
раскопок этого города. В то же время книга рассчитана на широкую чи-
тательскую аудиторию и не претендует на техническое исследование 
археологии Филипп.

В первой главе прослеживается история Филипп от начала до I ве-
ка н. э. Ферхуфа интересуют в первую очередь римские Филиппы, поэ-
тому возникновение старого города он описывает, отводя центральное 
значение битве при Филиппах, в которой войска цезарианцев во гла-
ве с Марком Антонием и Октавианом одержали победу над республи-
канцами Брутом и Кассием (3–23 октября 42 до н. э.). По итогам сра-
жения император Август провел реновацию города и поселил в нем 
римских ветеранов. По мнению Ферхуфа, общее число жителей Фи-
липп к моменту их посещения св. Павлом было около 10 000 человек, 
при этом рабы составляли порядка 20% населения (13). «Филиппы, ко-
нечно, не были метрополией, даже по стандартам своего времени» — 
вполне справедливо замечает автор (13). Как указывает Ферхуф, «важ-
но, что авторы первых веков писали о Филиппах практически только 
в связи с битвой 42 года до н. э. Почти никогда ни слова не посвяща-
лось самому городу» (13).

Глава вторая рассказывает о происхождении церкви в Филиппах, 
а третья посвящена посланию св. Павла к Филиппийцам. Ферхуфаотмечает, 



118 РЕЦЕНЗИЯ М . В . КОВШОВА И О. А . СУХАНОВА

что город Филиппы обладал ярко выраженной римской атмосферой, 
когда апостол язычников посетил его в 49–50 гг. н. э. «Большинство жи-
телей Филипп были греками по происхождению, однако римляне в зна-
чительной степени играли решающую роль в атмосфере города» (16). 
На основании изучения соответствующих текстов Священного Писания 
об основании церкви в Филиппах Ферхуфнаходит одиннадцать ново-
заветных имен, связанных с этим городом. Учитывая семьи этих пер-
вых филиппийских христиан, автор монографии определяет числен-
ность первоначальной церкви в приблизительно 33 взрослых члена (22). 
Следуя модели роста на 15% в десятилетие, церковь смогла бы достичь 
численности в 1000 человек не ранее 300 г. н. э., утверждает Ферхуф.

Для каждого столетия после основания церкви автор рассматрива-
ет археологические и литературные свидетельства, относящиеся к росту 
христианства в Филиппах. В главе 4 Ферхуфанализирует археологиче-
ские данные о Филиппах второго века. Он отмечает, что в этот пери-
од «христиане ни разу не упоминаются в надписях, не было и строи-
тельства церквей» (53). Единственным литературным свидетельством 
данного периода является Послание свт. Поликарпа к Филиппийцам 
и краткое упоминание об этой церкви у Тертуллиана. Что касается ар-
хеологии Филипп во втором веке, Ферхуфотмечает, что к этому време-
ни форум был полностью реконструирован, а вокруг него возведены 
впечатляющие здания. В то же время эллинистические Филиппы поч-
ти не сохранились (60). Относительно так называемой «тюрьмы апо-
стола Павла», это здание, по мнению Ферхуф, первоначально было по-
строено римлянами как водохранилище, а позже христиане превратили 
его в часовню. «Она никогда не была тюрьмой» — заключает автор (61).

В главе 5 рассматриваются археологические данные по Филиппам 
третьего века. В литературе этого периода нет ни одного упоминания 
о церкви в Филиппах. С другой стороны, по контрасту с двумя преды-
дущими веками, имеется множество надписей на греческом языке, 
но «нет никаких свидетельств о христианстве ни в одной надписи, ко-
торую можно было бы датировать третьим веком с уверенностью» (67). 
В одной из надписей упоминается синагога, что указывает на еврей-
ское присутствие в третьем веке.

В главе 6 прослеживается рост церкви в Филиппах в христиан-
ской Римской империи. Самым значительным событием этого пери-
ода, вне всяких сомнений, стало обращение св. Константина Велико-
го. Христианство стало дозволенной религией, а христиане смогли, 
наконец, открыто строить храмы. «К середине четвертого века число 



119EDUARD VERHOEF. PHIL IPPI: HOW CHRIS TIANIT Y BEG AN IN EUROPE

христиан выросло до 50 процентов населения империи» (70). В Филип-
пах четвертого века были построены две церкви. Ферхуфпредполага-
ет, что христиане при постройке первой из них заняли часть бывшего 
языческого культового пространства (73), вторая же церковь была по-
строена за стенами города. «Сохранившиеся надписи свидетельствуют 
о присутствии христиан в Филиппах» — указывает автор (73). В то же 
время он бездоказательно утверждает, что языческий «культ Эвфена, 
вероятно, был принят христианами с некоторыми адаптациями» (74), 
не приводя никаких значимых аргументов в поддержку своей точки 
зрения. Одна из погребальных надписей этого периода гласит: «Госпо-
ди, помилуй и воскреси нас, скончавшихся в истинной, православной 
вере». По мнению Ферхуфа, это якобы говорит о существовании неко-
торой напряженности между враждующими группами в Филиппах (75).

В главе 7 Ферхуфдемонстрирует дальнейший рост христианства 
в Филиппах. В V веке в городе было построено по меньшей мере четы-
ре базилики и еще одна большая церковь вдоль Эгнатиевой дороги (лат. 
Via Egnatia). Эта базилика имела размеры 55 на 27 метров. Ферхуфпо-
лагает, что на каждого человека приходилось по 1 квадратному метру, 
поэтому в базилике могли участвовать в богослужении более 1000 че-
ловек (78). Известны два епископа Филипп этого периода — Флавиан 
и Созон. Свт. Флавиан участвовал в Третьем Вселенском соборе в Эфе-
се в 431 году. «Насколько нам известно, епископы Филипп всегда зани-
мали православную позицию» — заключает Ферхуф(80).

В главе 8 описывается дальнейшая христианизация Филипп в ше-
стом веке. Существует множество литературных свидетельств о церк-
ви в Филиппах, а также признаки того, что все храмы были расшире-
ны в течение данного периода. Епископ Димитрий активно проявлял 
себя в Константинополе, и его знакомство с столичными храмами мог-
ло повлиять на видоизменения церквей в Филиппах, полагает Ферхуф.

Глава 9 представляет собой краткую заметку об упадке города после 
серии землетрясений. Данная глава не добавляет к книге ничего суще-
ственного и вполне могла бы быть опущена безо всякого для нее ущер-
ба. Глава 10 — своего рода «пешеходная экскурсия» по Филиппам, ко-
торую можно было бы совершить при посещении этого места сегодня. 

В качестве справочного материала в издание включены соответ-
ствующие тексты из Книги Деяний и Послания к Филиппийцам. Моно-
графия проиллюстрирована множеством неплохих цветных фотографий. 
Хотя они и не отличаются высоким разрешением, по ним можно соста-
вить неплохое представление о жизни древних Филипп. В заключение 



120 РЕЦЕНЗИЯ М . В . КОВШОВА И О. А . СУХАНОВА

книги дается краткая библиография наиболее важных работ по исто-
рии Филипп, а также индекс имен.

В целом, книга представляет собой неплохое популярное введение 
в историю Филипп и может быть полезной в том числе и для тех, кто 
посещает исторические места сегодня. Автор часто ссылается на древ-
ние надписи, указывая их местоположение, так что монографию можно 
использовать в качестве справочника для изучения раскопок в Филип-
пах. В то же время в издании явно не хватает информации об импе-
раторском культе в Филиппах. Хотя последнее и можно объяснить от-
сутствием свидетельств о нем в Филиппах первого века, тем не менее, 
учитывая широкое распространение императорского культа в рим-
ском средиземноморье, можно было бы ожидать большего внимания 
к нему в книге. В монографии есть краткое обсуждение римского сотера 
в противопоставлении Господу Иисусу как Спасителю (29), не подкре-
пленное, однако, никакими материальными свидетельствами (в част-
ности, надписями). Также голословными остаются утверждения Фер-
хуфа о якобы синкретическом характере христианства в Филиппах IV 
века и другие подобные высказывания.

Михаил Всеволодович Ковшов,
Олег Анатольевич Суханов 



Paul A. Rainbow

THE MAKING OF THE SYNOPTIC 
GOSPELS

Cambridge: Cambridge University Press, 2024. Pp. xii + 376.
ISBN 9781009485371

УДК 27-247.2 
DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.011

В минувшем 2024 году британское университетское издательство «Cam-
brid ge University Press» выпустило монографию исследователя Пола 
Рейнбоу. Пол Рейнбоу является профессором Нового Завета в семина-
рии Sioux Falls в Южной Дакоте. Рассматриваемая книга «Составление 
синоптических Евангелий» продолжает целый ряд исследований ав-
тора в области Нового Завета, будучи его четвертой крупной работой.

Аннотация издания утверждает, что целью автора служит реабили-
тация гипотезы протоевангелия, озвученная ранней библейской крити-
кой. Этот опыт основывается на свежем прочтении свидетельства Па-
пия Иерапольского, из которого следует: три евангелиста независимо 
друг от друга перевели на греческий язык протоевангелие, записанное 
на иврите, и обогатили его фрагментами устной и письменной традиций. 

Работа состоит из предисловия, введения, 10 глав и 8 приложений.
В предисловии автор отмечает, что к созданию работы его побуди-

ла неудовлетворенность традиционным критическим взглядом на си-
ноптическую проблему. А именно: акцент на следах литературной за-
висимости, идущей от Марка к Матфею и Луке, а также на фрагментах 
документа Q, разбросанных в более поздних, более объемных Еванге-
лиях. Сомнения были вызваны тем, что Рейнбоу не обнаружил в патри-
стической литературе первых пяти веков христианства упоминания 
о том, что евангелисты пользовались текстами друг друга. Кроме того, 
эти тексты говорили как о древнейшем именно о Евангелии от Матфея.

Важно отметить, что во введении Рейнбоу называет решающим 
фактором своего исследования «готовность учиться у отцов Церкви, 
когда предание, которое они передают от апостолов, говоря о созда-
нии синоптических Евангелий, кажется не вызывающим возражений», 
т. е. согласуются с известными фактами и с человеческим опытом.



122 РЕЦЕНЗИЯ ИВАНА МИХАЙЛОВИЧА РОМАНОВА

Излагая гипотезу, Рейнбоу подчеркивает свой взгляд на синопти-
ческие Евангелия как на три самостоятельных повествования об Иису-
се. Синоптиков объединяет независимое использование одного и того 
же исходного материала. Согласно автору, рассказы многих очевид-
цев о деяниях и речениях Иисуса сначала кристаллизовались в устный 
и письменный катехизисы. Вместе с устными свидетельствами вокруг 
крупных христианских центров (Иерусалим, Капернаум и Антиохия) 
распространялись многочисленные письменные фрагменты. 

Далее, евангелист Марк собрал отдельные рассказы апостола Петра 
в записную книжку (до появления самого Евангелия от Марка). Еван-
гелист Матфей, возможно, опираясь на записи ев. Марка, был первым, 
кто записал апостольские воспоминания в виде целостного повество-
вания. Позже евангелисты Марк и Лука, путешествуя в разных странах, 
сделали труд ев. Матфея доступным для язычников. Они перевели его 
содержание на греческий язык, а также интерпретировали и дополни-
ли свой исходный текст при помощи других устных и письменных сви-
детельств. Ев. Матфей, со своей стороны, подготовил второе, греческое 
издание Евангелия, переработанное и дополненное. 

Таким образом, гипотеза Рейнбоу объединяет три положения, 
ни одно из которых, по признанию автора, не является новым: 

1) Источник «Q» как часть изречений Иисуса, взятая из обширной 
сети устных пересказов и письменных фрагментов, получен-
ных от очевидцев. Автор пишет, что это «динамичное собра-
ние свидетельств» возникло еще во время служения Иисуса, 
стало основой Евангелий и сопровождало их интерпретацию 
во втором веке. «Q» был не единым документом, а целым сло-
ем разных свидетельств, результатом «многогранной тради-
ции». При этом Рейнбоу признает, что имеющихся данных не-
достаточно, чтобы реконструировать развитие этого собрания 
в деталях. Его общую природу исследователи могут опреде-
лить только по тексту самих Евангелий. Какие-либо историче-
ские упоминания такого собрания по-прежнему отсутствуют.

2) Ев. Матфей составил древнееврейское протоевангелие. Его 
содержание приблизительно соответствует тому, что мы сей-
час имеем в Евангелии от Марка.

3) Ев. Матфей, Марк и Лука написали наши греческие Евангелия 
независимо друг от друга, за исключением того, что они ис-
пользовали сеть свидетельств и зависели от Евангелия от Мат-
фея на иврите. 



123PAUL A. R AINBOW. THE MAKING OF THE S YNOP TIC GOSPEL

Во второй главе «Состояние вопроса» Рейнбоу анализирует хри-
стианские свидетельства первых двух веков и констатирует отсутствие 
в них прямых указаний на литературную зависимость между евангели-
стами. Так же он рассматривает и свидетельство блж. Августина, заим-
ствуя только хронологический порядок написания Евангелий.

Далее автор перечисляет четыре основных способа решения про-
блемы: 1) традиция: евангелисты Матфей, Марк и Лука независимо друг 
от друга опирались на один и тот же обширный массив устных преда-
ний (см. Лк. 1:2); 2) множество источников: все евангелисты имели до-
ступ к фрагментарным записям о словах или деяниях Иисуса и ком-
бинировали их по-разному (см. Лк. 1:1); 3) протоевангелие: все трое 
по-своему развивали одно и то же примитивное письменное повество-
вание (Папий Иерапольский); 4) пользование: они заимствовали ма-
териал друг у друга. 

Рейнбоу находит древние основания только для первых трех вари-
антов, а потому использует комбинацию из них в качестве своего реше-
ния проблемы. Оно, как исторически обоснованное, по мнению автора, 
должно учитывать три данных фактора. Подобный выбор не является 
новым — в частности, схожее сочетание использовал в XIX столетии 
Генрих Юлиус Гольцман при формулировании теории двух источников. 

Однако рассматриваемая гипотеза технически задействует и чет-
вертый вариант, поскольку Рейнбоу, в отличие от Гольцмана, призна-
ет за обоими первоисточниками авторство евангелистов (если воспри-
нять соответствующим образом использование сначала ев. Матфеем 
первичных записей ев. Марка, а затем перевод ев. Марком и Лукой 
арамейского Евангелия от Матфея). Однако сам автор отрицает за со-
бой использование четвертого способа на основании того, что итого-
вые версии трех Евангелий были написаны независимо друг от друга.

Важно отметить, что с гипотезой двух источников у Рейнбоу есть 
не только формальные, но и довольно серьезные структурные паралле-
ли. А именно: по Рейнбоу, все три евангелиста фактически тоже поль-
зуются двумя источниками — источник Логий в данном случае пред-
ставлен арамейским Евангелием от Матфея, которое также содержит 
в себе древнюю редакцию Евангелия от Марка. 

Итак, во второй главе автор приходит к заключению, что по вопро-
су решения синоптической проблемы в научной среде так и не было 
достигнуто консенсуса. 

В третьей главе «Галилейское свидетельство: Q» Рейнбоу форму-
лирует, что в рамках Четвероевангелия под Q подразумевается набор 



124 РЕЦЕНЗИЯ ИВАНА МИХАЙЛОВИЧА РОМАНОВА

параллельных мест, присутствующих у ев. Матфея и Луки, но не у Мар-
ка — т. н. двойная традиция в размере 204 стихов. Автор на примерах 
рассматривает источник Q как комплекс письменных и устных свиде-
тельств. Это позволяет ему объяснять дословные совпадения греческим 
источником, а смысловые — арамейским, который был переведен са-
мостоятельно каждым из синоптиков. Напротив, различия текста вы-
водятся из устной традиции. 

В четвертой главе «Свидетельство предстоятелей в Иерусалиме» 
автор рассматривает роль двенадцати апостолов в деле распростране-
ния благой вести после Вознесения Иисуса Христа. 

В пятой главе «Зарождение Марка и Матфея» Рейнбоу снова обра-
щается к свидетельству Папия Иерапольского. Он детально изучает текст 
«Церковной истории» в рамках рассматриваемой проблемы. Автор на-
стаивает, что его позиция вытекает «естественным образом» из свиде-
тельств Папия и Евсевия, хотя и отличается от других интерпретаций.

В шестой и седьмой главах автор более подробно анализирует 
историю создания Евангелия от Луки, в восьмой — Евангелия от Мар-
ка, в девятой — Евангелия от Матфея, в десятой — все три. В Приложе-
ниях, составляющих значительную часть работы, содержится анализ 
текста Евангелий по стихам.

В целом, гипотеза Рейнбоу строится на ряде допущений. Записная 
книжка евангелиста Марка, по сути, представляет собой «прото-Мар-
ка», о котором не сохранилось исторических свидетельств, кроме воз-
можных намеков в «Антимаркионовских прологах» и «Церковной исто-
рии» Евсевия. 

Ни собрания письменных фрагментов, ни устные катехизисы до сих 
пор не находят основания в христианской древности, хотя о них пи-
сал еще Шлейермахер, называя их «диогезами». Предлагаемый в каче-
стве обоснования фрагмент Лк 1:1 церковными учителями связывался 
с апокрифическими евангелиями (напр., Оригеном), имеющими соб-
ственный нарратив. В целом факт употребления фрагментов сложно 
подтвердить. Впрочем, автор признает это, но настаивает, что «их су-
ществование является разумным выводом из известных исторических 
условий того времени и подтверждается в Лк 1:1». 

Аналогичным образом можно оценить привлечение Евангелия 
от Матфея. В данном случае следует процитировать проф. Н. Н. Глубо-
ковского: «еврейский оригинал его есть нечто в высшей степени ги-
потетическое … По этой причине вводить в запутанную синоптиче-
скую задачу еще новый член, совершенно неведомый ни по качеству 



125PAUL A. R AINBOW. THE MAKING OF THE S YNOP TIC GOSPEL

содержания, ни по объему или форме, значит намеренно усложнять 
дело и загромождать и без того тернистый путь».

Таким образом, в труде Пола Рейнбоу представлена новая попыт-
ка решения синоптической проблемы. Особенностью данного подхо-
да является то, что он основан как на данных библейской критики, так 
и на патристических свидетельствах. По своей сути, гипотеза являет-
ся соединением ранее сформулированных путей решения проблемы: 
гипотезы письменного первоевангелия и, в меньшей степени, гипоте-
зы взаимного пользования, а также гипотезы устного первоевангелия.

Такой выбор обусловлен желанием автора уделить большее вни-
мание церковной традиции, свидетельствам представителей святоот-
еческой письменности. Данное стремление проявляется в том, что ав-
тор признает за всем материалом авторство апостолов и очевидцев, 
в т. ч. за письменными источниками, протоевангелиями. Это действи-
тельно сближает содержание гипотезы с церковной традицией, но в то же 
время и не производит принципиальных изменений. По-прежнему со-
храняется большое число абстрактных письменных повествований вме-
сте с опытами их объединения в протоевангелие. 

Кроме того, не очевиден факт написания Евангелий «независимо 
друг от друга», если все три Евангелия — это в первую очередь перево-
ды еврейского Евангелия от Матфея, которое, в свою очередь, основы-
вается на первичных записях евангелиста Марка.

Таким образом, изложенная в монографии Рейнбоу гипотеза сохра-
няет сложную структуру своих предшественников, указывая на «пред-
синоптические» опыты евангелистов (прото-Марк и арамейское еван-
гелие). В ней по-прежнему наличествуют допущения, исторические 
основания которых спорны или отсутствуют. Но неоспоримым досто-
инством монографии является ее зоркость к деталям евангельского 
текста, анализ которых заслуживает отдельного внимания. Кроме того, 
изложенная гипотеза отводит особое место свидетельству древних цер-
ковных авторов. Действительно, за всеми источниками синоптических 
Евангелий признается авторство апостолов и очевидцев. В данном от-
ношении гипотеза идет по пути диалога научных данных с церковным 
преданием, и в этом ее ценность. 

Иван Михайлович Романов







БИБЛЕЙСКИЕ СХОЛИИ
№ 2 (11) • 2025

Научный журнал
Московской духовной академии

ISSN 2712-8504

 
 
 
 
 
 

Эл. почта редакции: biblejskiesholii@gmail.com

Издательство Московской духовной академии
141312, г. Сергиев Посад,

Троице-Сергиева Лавра, Академия
Эл. почта: publishing@mpda.ru

Формат 70×100/16. Печ. л. 8
Подписано в печать 02.06.2025


