
СВИДЕТЕЛЬСТВО 
ИОАННА ПРЕДТЕЧИ 
(ИН 3:22–36) В КОНТЕКСТЕ 
ХРИСТОЛОГИИ 
ЕВАНГЕЛИЯ ОТ ИОАННА 

Диакон Сергей Горбунов

магистрант кафедры библеистики 

Московской духовной академии

141300, Московская обл., Сергиев Посад, 

Свято-Троицкая Сергиева Лавра

ua3tjc@mail.ru

Для цитирования: Сергей Горбунов, диак. Свидетельство Иоанна Предтечи (Ин 3, 22–36) в кон-
тексте христологии Евангелия от Иоанна // Библейские схолии. 2025. № 2 (11). С. 21–34. DOI: 
10.31802/BSCH.2025.11.2.002

Аннотация УДК 27-247.8 (27-317)
Евангелие от Иоанна в современной библеистике принято рассматривать отдельно от си-
ноптических Евангелий, поскольку оно предлагает особое видение Христа и христиан-
ства. Несмотря на большое количество отличительных черт, Евангелие от Иоанна согла-
суется с основным христианским нарративом об Иисусе как о Мессии и Сыне Божием. 
Евангелист Иоанн представляет Иисуса как Мессию Израиля, Который исцеляет, учит, 
умирает и воскресает. Данная статья посвящена фрагменту Ин. 3, 22–36, который при-
нято именовать свидетельством Иоанна Предтечи. Он представляет собой проповедь 
Крестителя, произнесенную перед учениками. Речь Предтечи хоть и коротка по объе-
му, но насыщена по своему богословскому содержанию. Она содержит важнейшие хри-
стологические лейтмотивы Четвертого Евангелия. Анализ данного фрагмента касается 
темы свидетельства и мессианизма в Евангелиях, что является обширным пластом но-
возаветного богословия. В настоящей статье будет показано, как часть Евангелия может 
содержать все основные христологические темы целого текста.

Ключевые слова: христология, Евангелие от Иоанна, Иоанн Предтеча, Иисус Христос, Новый 
Завет, экзегеза, библеистика.



22 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

The Testimony pf John the Baptist (John 3:22–36) 
in the Context of the Christology of the Gospel of John

Sergey Gorbunov, deacon
MA student of the Biblical Studies Department 
of the Moscow Theological Academy
Holy Trinity Lavra, Sergiev Posad, Moscow region, 141300, Russia
ua3tjc@mail.ru

For citation: Sergey Gorbunov, deacon. “The Testimony pf John the Baptist (John 3:22–36) 
in the Context of the Christology of the Gospel of John”. Biblical Scholia, No 2 (11), 2025, pp. 21–
34 (in Russian). DOI: 10.31802/BSCH.2025.11.2.002

Abstract. In modern biblical studies, the Gospel of John is considered to be separate from 
the Synoptic Gospels, since it offers a special vision of Christ and Christianity. Despite its many dis-
tinctive features, the Gospel of John is consistent with the mainstream Christian narrative of Je-
sus as the Messiah and Son of God. John presents Jesus as the Messiah of Israel, who heals, teach-
es, dies and rises again. This article is devoted to a fragment of John 3:22–36, which is commonly 
referred to as the testimony of John the Baptist. It is a sermon of the Baptist, delivered in front of 
the disciples. The Forerunner’s speech, though short, is rich in its theological content. It contains 
the most important Christological leitmotifs of the Fourth Gospel. The analysis of this fragment 
concerns the topic of witness and Messianism in the Gospels, which is an extensive layer of New 
Testament theology. This article will show how a part of the Gospel can contain all the main Chris-
tological themes of the whole text.

Keywords: Christology, Gospel of John, John the Baptist, Jesus Christ, New Testament, exe-
gesis, biblical studies.



23СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

В знаменитом прологе Евангелия от Иоанна присутствует апо-
логетический оттенок, в котором Иисус предстает перед Бо-
гом Израиля и его наследием. Являясь своего рода исповеда-
нием Иисуса, пролог также предвосхищает неоднозначную 

реакцию на Него. С одной стороны, откровение подразумевает нагляд-
ность, предполагая, что оно должно привести к видению, пониманию, 
познанию и вере. В соответствии с этим ожиданием некоторые — те, 
кто видит откровение Божьей славы в Иисусе и через Него, начинают 
верить в Него как в Слово Божьего откровения, как в Сына Божьего, ко-
торый в совершенстве воплощает своего Отца (Ин 1:12). Но, с другой 
стороны, откровение Бога в Иисусе также встречает неверие и непри-
ятие как со стороны мира, созданного через Него, так и со стороны Его 
собственного народа (Ин 1:11). Отвергнутый Своими соплеменниками, 
Иисус собирает вокруг себя новый круг своих учеников, группу, кото-
рая в конечном итоге будет состоять из людей всего мира, иудеев, са-
марян и язычников, что уверовали и стали детьми Божьими1. Это вы-
ражено в примечании к словам Каиафы: «Сие же он сказал не от себя, 
но, будучи на тот год первосвященником, предсказал, что Иисус ум-
рет за народ, и не только за народ, но, чтобы и рассеянных чад Божи-
их собрать воедино» (Ин 11:48–52). Когда, увидев воскресшего Господа, 
Фома исповедует Иисуса «Господь мой и Бог мой», Евангелие соверша-
ет полный круг, возвращаясь к вступительному признанию в прологе: 
«Слово было Бог». Таким образом, в прологе проповедано Евангелие 
в двух словах, в котором кратко излагаются представления Евангели-
ста об Иисусе. Прочитав пролог, читатель получает неоспоримое пре-
имущество — он знает то, чего не знают персонажи Евангелия2.

Миссию, которую выполнил Иисус и которая была доведена до кон-
ца на кресте, можно охарактеризовать в нескольких аспектах. Миссия 
Иисуса заключается в том, чтобы дать познать Бога через воплощен-
ное откровение о Божьей славе, истине и жизни (Ин 1:18). Поскольку 
Иисус открывает Бога, ви́дение становится важным образом спасения, 
где простое физическое зрение отличается от истинного проникно-
вения в суть и понимания того, что человек увидел3. Евангелие при-
зывает к осознанию божественной сущности Иисуса и божественного 

1 Sturdevant J. S. The Adaptable Jesus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos. Leiden: 
Brill Academic Publishers, 2015. P. 87.

2 Ibid. P. 88.
3 Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Иоанна. Исторический и богословский коммен-

тарий. М.: Издательский дом «Познание», 2018. С. 192.



24 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

происхождения даров, предлагаемых через Него. Человек может «уз-
реть Его славу»; Иисус приглашает вопрошающих «прийти и увидеть»; 
он дарует зрение слепым, чтобы они могли увидеть истину; Он — Свет, 
который ведет человека по пути к Богу4. 

Воплощенное откровение Бога требует ответа Тому, в Ком это 
откровение воплощено. Миссия Иисуса — воплощать Божью любовь 
к миру5. На протяжении всего евангельского повествования термин 
«мир» (космос) имеет преимущественно негативный оттенок. Несмотря 
на то, что мир создан Богом посредством Его Слова, он отвергает лю-
бовь Божью, дарованную через Сына. Более того, утверждается, что мир 
ненавидит и Иисуса, и его последователей. Но Иоанн подчеркивает глу-
бину Божьей любви, отмечая, что, хотя мир был сотворен при посред-
ничестве Сына, мир отвергает Сына, а значит, и Божью любовь, дан-
ную ему. Иисус раскрывает глубину этой любви, отдавая Свою жизнь6. 

Следующей отличительной чертой Евангелия от Иоанна являет-
ся формулировка миссии Христа в терминах дарования «вечной жизни» 
тем, кто верит (Ин 3:6–17; Ин 20:30–31). В Евангелии от Иоанна «жизнь 
вечная» имеет то же значение, что и «Царство Божие» в других Евангели-
ях, и, возможно, даже служит подтверждением ожидаемого «Царства Бо-
жия». Общим для этих двух фраз является то, что обе они теоцентричны: 
царство, которое предлагает Иисус, — это Царство Божье, а жизнь, которую 
он приносит, — это вечная жизнь, такая жизнь, которая есть у Бога. Ибо, 
как источник и творец всего сущего, только Бог обладает вечной жизнью. 
Но через Сына человек может видеть и познавать Бога и таким образом 
участвовать в Его жизни7. Как гласит Евангелие, «сия же есть жизнь веч-
ная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса 
Христа» (Ин 17:3). Вечная жизнь — это не какая-то вещь, которую человек 
может заполучить, а именно то, что он обретает, познавая Бога через Хри-
ста. И, таким образом, поскольку человек может познать Бога в настоя-
щем, вечная жизнь относится не только к тому, что он будет иметь в буду-
щем, после настоящей жизни, но и к тому, что он получает в настоящем8. 

4 Там же. С. 193.
5 Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Иоанна. Богословско-экзегетический коммен-

тарий. М.: ББИ, 2020. C. 75.
6 Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Иоанна. Богословско-экзегетический коммен-

тарий. М.: ББИ, 2020. C. 76.
7 Прокопчук А., иер. Лекции по Евангелию от Иоанна М.: ПСТГУ, 2015. С. 61.
8 Виноградов А. Ю., Макарова Е. Е. Королев А. А. и др. Иоанн Богослов // Православная Эн-

циклопедия. Т. 23. М.: Церковно-научный центр Русской православной Церкви «Право-
славная энциклопедия», 2014. С. 701.



25СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

Исследуемый отрывок должен рассматриваться в контексте хри-
стологии Евангелия от Иоанна. Свидетельство Иоанна Крестителя сле-
дует сразу же после беседы с Никодимом, а осознание происходящего 
со стороны Предтечи противопоставляется непониманию книжника. 
Также этот отрывок открывается противопоставлением между креще-
нием Иисуса и крещением Иоанна (Ин 3:22–26) и превращается в рас-
суждение, полное Иоанновой христологии, но, в отличие от большин-
ства Иоан но вых рассуждений, исходящее из уст Крестителя, а не Иисуса. 
Этот отрывок может быть обращен к тем, кто слишком высоко превоз-
носил Иоанна Крестителя (Ин 3:26). Иными словами, он может быть 
адресован тем членам общины, которые отвергали божественность 
Иису са, но принимали Иоанна как пророка.

Центральное место в этой ситуации занимает вопрос ритуаль-
ного очищения: ученики Иоанна были не согласны с традиционны-
ми взглядами на очищение и вступили в спор с «иудеями» (Ин 3:25). 
Также они рассматривали Иисуса как конкурента Иоанна (Ин 3:26). 
Как и в Ин 1:29–37, Иоанну снова нужно указать своим ученикам на бо-
лее великого (Ин 3:27–30). Иоанн, который предлагает наилучшую фор-
му еврейского очищения, предлагает просто очищение водой, а Иисус 
предлагает крещение Духом (Ин 1:31–33; Ин 3:5). То, что вопросы очи-
щения и крещения являются центральными в этом разделе, ясно из его 
единства с Ин 4:1–3, где вновь указано, что ученики Иисуса крестили9. 

В вопрошаниях учеников Иоанна в Евангелии можно усмотреть 
отсылку к историческим реалиям периода написания Четвертого Еван-
гелия. Скорее всего, еще были такие последователи Иоанна Крестите-
ля, которые не признавали Иисуса Мессией. Синоптики допускают не-
которое совпадение между благовестием Иоанна и Иисуса. Четвертое 
Евангелие указывает на то, что напряженность между двумя движени-
ями возникла еще во времена служения Иисуса, но проясняет соответ-
ствующее место Предтечи через самого Крестителя10. 

Согласно наиболее распространенной реконструкции, Энон («источ-
ники») близ Салима — это местность с большим количеством воды, 
вероятно, недалеко от современного Айнуна. В этом регионе сохра-
нилось много родников. Самое важное, что это место находится к вос-
току от горы Гаризим и древнего Сихема, который в настоящее время 

9 Barrett C. K. The Gospel according to St. John: An Introduction with Commentary and Notes 
on the Greek text. Philadelphia: The Westminster Press, 1978. P. 207.

10 Barrett C. K. The Gospel according to St. John: An Introduction with Commentary and Notes 
on the Greek text. Philadelphia: The Westminster Press, 1978. P. 308.



26 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

является центром проживания самаритян. Это означает, что служение 
Иисуса в «нечистой» Самарии (Ин 4:9) в некотором смысле повторя-
ло прецедент его Предтечи, служившего вблизи этого региона11. Ран-
нехристианские тексты, за авторством как Луки, так и Иоанна, указы-
вают на то, что Иисус, в отличие от Своих современников, был открыт 
по отношению к самарянам (Лк 10:33; Лк 17:16; Деян 1:8) и что миссия 
среди самарян была, в основном, успешной (Деян 8:5–25). 

Вероятность этого местоположения подтверждается следующими 
фактами: во-первых, Иоанн привлекал сторонников, особенно из Иу-
деи, но также и из Галилеи. Во-вторых, расположение региона недале-
ко от Переи с ее многочисленными набатейскими жителями. Известно, 
что роман Ирода Антипы с Иродиадой привел к серьезному ухудшению 
отношений с Набатейским царством, правителя которого Антипа не-
осторожно оскорбил, предпочтя Иродиаду дочери этого царя, с которой 
он планировал развестись. Набатеи также были известны тем, что до-
бывали воду в пустыне, что позволило им превзойти другие арабские 
племена. Возможно, это позволяло крестить вдали от Иордана12. В-тре-
тьих, Иоанн, вероятно, был казнен в крепости Антипы, Махере, неда-
леко от этого региона. 

Сказано, что Иоанн еще не был в тюрьме. Это обстоятельство ука-
зано по нескольким причинам. Во-первых, это оповещает слушателей, 
возможно, знакомых с традицией Евангелия от Марка, сохранившейся 
в синоптических Евангелиях, о том, что автор Четвертого Евангелия осве-
домлен о том, что Иоанн будет заключен в тюрьму, но на указанном эта-
пе служения Иисуса это просто еще не произошло, как можно заключить 
из синоптического сокращения (Мк 1, 14)13. Во-вторых, это служит про-
логом для тех, кто знаком с данной традицией. Евангелие должно упомя-
нуть об этом здесь, потому что позже об этом рассказано не будет. Нако-
нец, отступление очень похоже на более раннее отступление в Иер 37:4; 
в нем подчеркнута пророческая сущность Иоанна и надежность его сви-
детельства. После ареста Иоанн был заключен в крепость Махер, кото-
рая находилась в Перее, регионе за Иорданом, где, согласно Четверто-
му Евангелию, происходило общественное служение Иоан на (Ин 1:28; 
Ин 3:26; Ин 10:40). Даже за пределами Палестины Махер был известен 

11 Holladay R. A. Critical Introduction to the New Testament. Nashville: Abingdon Press, 2005. 
P. 83.

12 Ibid. P. 84.
13 Tasker R. The Gospel According to St. John: An Introduction and Commentary. London: 

Eerdmans, 1978. P. 111.



27СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

как одна из сильнейших крепостей Иудеи14. Иосиф Флавий упростил рас-
сказ о мученичестве Иоанна. В то время как у Иоси фа Флавия казнь Иоан-
на быстро последовала за его арестом, Марк (Мк 6:17), Матфей и Лука 
(Мф 11:2; Лк 7:18) передают, что Антипа некоторое время держал Иоан-
на в заключении, прежде чем казнить его. Заключение Иоанна предве-
щает предстоящий арест Иисуса (хотя и не так ясно, как в Мк 6:14–29).

Четвертое Евангелие описывает очищение Господа Иисуса Св. Ду-
хом как превосходящее Иоанново очищение водой (Ин 1:33), а очище-
ние Иоанна, в свою очередь, превосходило остальные еврейские ри-
туалы очищения, от которых оно отличалось. Обряды очищения были 
распространены по всему Средиземноморью, и ранний иудаизм, раз-
работавший библейские ритуалы очищения, не был исключением. 
Различные секты, практиковавшие омовения — в первую очередь ес-
сеи, — соперничали в пустыне, и они, возможно, оспаривали канонич-
ность погружений Крестителя; но эти секты и фарисеи также осуждали 
и крещения друг друга15. В контексте этого Евангелия спор, в который 
вступают с иудеями ученики Иоанна, вероятно, означает столкновение 
с представителями фарисейского толка. 

Упоминание о том, что ученики Иисуса крестили, обосновано стрем-
лением Евангелиста обосновать крещение как учрежденное самим Спа-
сителем. Иоанн Предтеча требовал погружения в воду в знак покаяния, 
а Христос признавал его пророком. Евангелие от Иоанна предполага-
ет, что крещение покаяния, совершаемое водой, было начато Иоанном, 
но продолжено и развито Иисусом Христом, приобретя смысл ново-
го рождения. То, что теоретически и богословски обосновано в беседе 
с Никодимом, осуществлялось на практике еще при земном служении 
Христа. Тем не менее, отсутствие свидетельств об этой практике в си-
ноптической традиции говорит само за себя; не ясно — то ли синопти-
ки не придают этому особого значения, чтобы избежать сопоставления 
с Крестителем, то ли христианское крещение представляет собой пред-
писание, данное после Воскресения16. В то же время у Четвертого Еван-
гелия, по-видимому, больше оснований преуменьшать значение этого 
события, чем у Синоптиков, и оно может указывать на точную истори-
ческое предание о том, что на самом раннем этапе служения Иисуса, ко-
торое совпало с служением Иоанна в сопоставимом регионе, ученики 
Иисуса под его руководством руководили крещениями других людей. 

 14 Ibid. P. 112.
15 Ridderbos H. The Gospel of John: A Theological Commentary. London: Eerdmans, 1997. P. 92.
16 Ibid. P. 93.



28 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

Автор осторожно сообщает, что сам Иисус не практиковал креще-
ние (Ин 4:2), что может помочь объяснить, почему оно не упоминает-
ся в синоптической традиции. Кроме того, крещение последователей 
Иисуса на этом этапе показалось бы посторонним читателям просто 
продолжением практики Иоанна Предтечи, совершенной одним из его 
бывших учеников17. Однако основная цель автора, который отмечает, 
что сам Иисус не крестил, несомненно, состоит в том, чтобы сохранить 
основной акцент на крещении в Духе (Ин 1:33). Провозглашение того, 
что все придут к Иисусу (Ин 3:26), могло вызвать недовольство уче-
ников Иоанна, которые пришли к нему. Напротив, сообщение о том, 
что все придут к Иисусу, радует самого Предтечу (Ин 3:27) — как потому, 
что Иисус «превыше всех» (Ин 3:31), так и потому, что миссия Иоанна 
состояла в том, чтобы свидетельствовать о свете, чтобы все поверили 
в этот свет (Ин 1:7)18. Распространялись слухи, поэтому неудивитель-
но, что учителям часто сообщали о том, что, по их мнению, представ-
ляло интерес. Однако в Четвертом Евангелии рассказывается о том, 
что ученики рассказали Иоанну Крестителю с целью подготовить поч-
ву для того, чтобы Иоанн с готовностью признал, что Иисус обладает 
высшей властью (Ин 3:27–36)19. 

Древняя литература сообщает о частом соперничестве между фило-
софскими школами, поэтами-драматургами и политиками. Споры также 
возникали среди христианских проповедников первого века (1Кор 1:11–
12; Флп 1:15–17; Флп 4:2–3; Мф 24:45–51). Но как только деятели про-
шлого приобретали статус общественных героев, часто возникала тен-
денция к снижению напряженности в отношениях между школами. 
Так, стоик Сенека заявлял, что Эпикур был не так плох, как эпикурей-
цы. Точно так же Авл Геллий указывал на то, что, несмотря на распро-
страненное мнение о том, что Платон и Ксенофонт были соперника-
ми, на самом деле их последователи, ревностно относившиеся к своим 
героям, были соперниками в большей мере. Платон и Ксенофонт рабо-
тали вместе, но их последователи пытались показать, что тот или иной 
из них более велик20. Неудивительно, что некоторые из учеников Иису-
са и Крестителя соперничали между собой. Но Иоанн опровергает такие 

17 Прокопчук А., иер. Лекции по Евангелию от Иоанна М.: ПСТГУ, 2015. C. 118.
18 Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Иоанна. Исторический и богословский коммен-

тарий. М.: Издательский дом «Познание», 2018. С. 156.
19 Райт Н. Т. Иисус и победа Бога. М.: ББИ, 2004. С. 182.
20 Kruse C. G. The Gospel according to John: An Introduction and Commentary. Springfield: 

IVP Academic, 2017. P. 139.



29СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

подозрения, как в Ин 1:19–36, так и в Ин 3:22–36. Целью Иоанна было 
исполнить Божье предназначение как Предтечи Иисуса, а не искать 
собственной славы. Он признает, что любая значимость его собствен-
ной роли — это не что иное, как божественный дар, а значит, не повод 
для хвастовства (Ин 3:27)21. 

«Небеса» и «вверху» были еврейскими иносказательными назва-
ниями Бога. Это снова подтверждает вертикальный дуализм Иоанна, 
который, в свою очередь, подчеркивает бесконечную дистанцию меж-
ду Богом и человечеством, преодоленную только во Христе (Ин 1:51). 
В отличие от Иоанна, Иисус не только получает дар с небес, но и Сам 
является таковым (Ин 3:12–13). Остальная часть Евангелия указыва-
ет, что Отец дал Иисусу власть над всеми (Ин 3:35; Ин 5:27; Ин 13:3; 
Ин 17:2)22. Иоанн повторяет свое предыдущее утверждение (Ин 1:20–27) 
о том, что он был просто послан раньше Мессии (Ин 3:28). Естествен-
но, Иоанн испытал радость по поводу известия о растущем числе по-
следователей Иисуса (Ин 3:29). 

Предтеча являет образ друга Жениха, обязанного радоваться вме-
сте с Ним. Как Иисус доставил радость на свадьбе своего друга (Ин 2:6–
11), так и те, кто последует за Ним, должны радоваться на пиру, устро-
енном в честь Его свадьбы. Отец всё приготовил для Него. По крайней 
мере, в некоторых средиземноморских культурах друзья или родствен-
ники жениха могли произносить ободряющие речи на свадебном бан-
кете. Другом жениха здесь может быть šošbin, это была очень почет-
ная роль на свадьбе. Шошбины жениха и невесты выступали в качестве 
свидетелей на свадьбе, обычно вносили финансовый вклад в проведе-
ние свадебной церемонии и были непосредственно заинтересованы 
в успехе свадьбы. Некоторые связывают фигуру шошбина с посредни-
ком в переговорах о заключении брака23. Вероятно, иногда так и было: 
представители (šaliahim) часто договаривались о помолвке, и иногда эти 
агенты, вероятно, были важными персонами, которые также могли сы-
грать определенную роль на свадьбе, что могло соответствовать образу 
Иоанна как посланного Богом. Но такие представители иногда были слу-
гами. Вряд ли они становились шошбинами24. «Радостью радуется» явля-
ется калькой с еврейского, где глагол+абсолютный инфинитив означает 

21 Михаил (Лузин), еп. Толковое Евангелие от Иоанна. Минск.: «Харвест», 2000. C. 122.
22 Ridderbos H. The Gospel of John: A Theological Commentary. London: Eerdmans, 1997. P. 95.
23 Ibid. P. 96.
24 Marcus J. John the Baptist in History and Theology. Columbia: University of South Carolina 

Press, 2018. P. 86.



30 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

непременность действия. Радость была настолько важна на свадьбах, 
что многие раввины более позднего периода настаивали на том, чтобы 
жених, шошбины и гости были свободны от большинства ежедневных 
молитв и обязанности жить в кущах во время праздника Суккот25. Точно 
так же, как ожидалось, что человек будет скорбеть вместе с плакальщи-
цами, благочестие требовало радоваться вместе с женихом на свадьбе. 
Радовать жениха и невесту было обязанностью шошбина. Чтобы проил-
люстрировать важность, которую Бог придавал радости на свадьбах, ев-
рейские учителя сообщали, что сам Бог выступал в роли шошбина Адама26. 

Хотя тот же образ свадебной радости лежит в основе Мк 2:19–20, 
вряд ли стоит предполагать, что Ин 3:29 отражает влияние Марка. Этот 
обычай был широко распространен. Особенно в Четвертом Евангелии 
образ Иисуса как жениха может проистекать из более раннего библей-
ского образа Бога как жениха Израиля. Более тесная связь может быть 
со сценой свадьбы в Евангелии от Иоанна, где Иисус подчеркивает важ-
ность праздничной радости, позволяя ей не прекращаться27. 

Евреи часто связывали радость с соблюдением Божьих заповедей. 
В Евангелии от Иоанна радость относится, в частности, к отношениям 
учеников с Богом после воскресения (Ин 15:11; Ин 16:20–24; Ин 17:13; 
Ин 20:20). Герои прошлого — такие, как Авраам (Ин 8:56) — радова-
лись с Иисусом; все, кто сеял, радовались бы его жатве и жатве учени-
ков (Ин 4:36), и его ученики также должны радоваться его возвраще-
нию к Отцу (Ин 14:28)28. Таким образом, радость Иоанна, как и радость 
других людей в Евангелии, представляется свойственной для верую-
щих, желающих возвеличить Иисуса. Иоанн также «слышит» Иисуса 
(3:29), что еще более связывает эпизод со всем Евангелием. Евангель-
ский взгляд на жертвенную дружбу (Ин 15:13) может наделять образ 
друга Жениха обязательством принять мученическую смерть, хотя 
эта связь не является явной и может быть предположена только по-
тому, что Евангелие опирается на более широкую древнюю традицию 
описания характеристик дружбы29. В любом случае, желая подчинить-
ся своему Господу, Иоанн был готов стать менее заметным. Это может 

25 Ibid. P. 87.
26 Ibid. P. 88.
27 Tasker R. The Gospel According to St. John: An Introduction and Commentary. London: 

Eerdmans, 1978. P. 114.
28 Ibid. 115.
29 Brown R. E. An Introduction to the Gospel of John. New Haven: Yale University Press, 2003. 

P. 85.



31СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

означать его готовность к тюремному заключению (Ин 3:24) и муче-
нической смерти. Но Иисусу тоже предстояло столкнуться с враждеб-
ностью и смертью. Самой существенной частью покорности Крестите-
ля было подчинение Христу. 

Ин 3:31–36 представляет собой законченную Иоаннову христоло-
гию, объединяющую более разнообразные Иоанновы темы, чем даже 
пролог. Некоторые библеисты допускают, что эти стихи представляют 
собой «теологические размышления» автора о свидетельстве Крестите-
ля.30 В то же время, даже если текст принадлежит самому евангелисту, 
он содержит квинтэссенцию свидетельств Иоанна Крестителя. Иоанн 
является образцом для свидетельства: он проявляет смирение и стре-
мится прославлять Иисуса во что бы то ни стало. На это он одарен и по-
слан Св. Духом. В этом отрывке объясняется, почему Креститель дол-
жен уменьшаться, а служение Иисуса возрастать: Иисус — это Тот, Кто 
пришел с небес, чье свидетельство имеет важное значение (Ин 3:31–32). 
Иисус — Тот, Кто пришел свыше (Ин 3: 13), тогда как Никодим, предста-
витель иудейской элиты и всего мира, был «снизу» (ср. Ин 8: 23) и мог 
понимать и говорить только о земных вещах (Ин 3:12). В свете Ин 3:13 
Иисус также более велик, чем Моисей, и, следовательно, также более 
велик, чем Иоанн31. Точно так же, как Тот, Кто был до Иоанна, хроно-
логически предшествует ему (Ин. 1, 15), так и Тот, Кто пришел с небес, 
имеет власть над всей землей, в том числе и над Иоанном Крестителем. 

Иисус уже несет на себе печать Божьего одобрения (Ин 6:27). Тот, 
кто принимает свидетельство Иисуса, подтверждает его свидетельством 
о том, что Бог истинен (Ин 3:33). В этом стихе употреблен глагол ἐσφρά-
γισεν, т. е. «утвердил печатью». Это подразумевает, что те, кто прини-
мает Иисуса, становятся свидетелями, подтверждающими правдивость 
его проповеди. Состоятельные люди обычно предъявляли свою печать 
в виде перстня-печатки, иногда для подтверждения того, кто осущест-
влял сделку, издавал официальный указ или был свидетелем оформле-
ния какого-либо документа32. Этот термин можно использовать в пере-
носном смысле для обозначения древнего, цитируемого свидетельства 
авторитета. В еврейской традиции благотворительность может стать бо-
жественной печатью (Сир. 17: 22), а человек может стать совершенным 

30 Barnes W. T. John the Baptist and Jesus: A Report of the Jesus Seminar. Sonoma: Polebridge 
Press, 1994. P. 77.

31 Ibid. P. 78.
32 Sturdevant J. S. The Adaptable Jesus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos. Leiden: 

Brill Academic Publishers, 2015. P. 94.



32 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

благодаря печати мученичества (4Макк 7:15). Некоторые более позд-
ние раввины заявляли, что Богу не нужно, чтобы кто-то подтверждал 
Его постановления, кроме Его собственной печати, которая и есть исти-
на. Эти выражения указывают на давнюю традицию символа печати33. 

В Ин 3:34 указано, что Иисус произносит слова Бога (ср Ин. 8:47; 
Ин 12:47; Ин 14:10), потому что Бог засвидетельствовал его Духом. Это 
заявление носит в первую очередь христологический характер, но так-
же служит примером для последователей Иисуса, которые будут про-
износить Его слова, потому что с ними пребывает Святой Дух34. Иисус 
дарует Святого Духа человечеству (ср. Ин 15:26), точно так же, как кув-
шины с водой в Ин 2:7 должны были наполняться «до краев». Иисус 
является подателем в Ин 4:10; Ин 6:27; Ин 14:27 (ср. Откр 2:7), и Сын 
действительно наделен полномочиями совершать дела Божьи («все дал 
в руки Его», Ин 3:35)35. В ближайшем из текстов, в которых Иисус вы-
ступает как податель, Он дает живую воду, т. е. Св. Духа (Ин 4:10). И на-
оборот, если субъект и объект глагола «давать» в Ин 3:34–35 совпада-
ют, то Отец дает Иисусу Дух в неограниченной мере.

Иисус обладает Духом «без меры». Это указывает на то, что Дух пре-
бывает в Нем (Ин 1:32–33). Выражение «без меры» может противопо-
ставлять его пророкам, которые, даже согласно более поздней раввин-
ской традиции, имели Духа только «по весу», то есть каждый пророк был 
ограничен в своем даре и мог говорить ровно столько, сколько было 
дано36. Это выражение связано с речью Иисуса о том, что Он откры-
вает источник, бьющий ключом внутри каждого верующего (Ин 4:14), 
из которого происходят реки живой воды (Ин 7:37–39). В этом контек-
сте Сын, несомненно, является особым объектом любви Отца, которую 
Отец демонстрирует, вверяя все в Его руки. Но все же сам текст не уточ-
няет, кому Бог «дает Духа без меры». Это может поддержать идею о том, 
что Бог дает Дух свидетелям Иисуса, поэтому в конечном итоге трудно 
остановиться на предпочтительной интерпретации. Но безмерное при-
нятие Духа могло бы лучше подойти Иисусу как получателю37. Огром-
ная любовь Отца к Сыну становится Иоанновой мерой Божьей любви 
к ученикам (Ин 17:23), о чем свидетельствует жертва Христа. 

33 Ibid. 95.
34 Кассиан (Безобразов), еп. Водою, Кровию и Духом. Париж, 2008. С. 113.
35 Там же. С. 114.
36 Алексеев А. А. Semeion и Doxa в Евангелии от Иоанна // Избранные труды XLII Между-

народной Филологической конференции. СПб.: Филологический факультет, 2013. С. 15.
37 Там же. С. 16.



33СВИДЕТЕЛЬСТВО ИОАННА ПРЕДТЕЧИ

Гнев Божий на неправедный мир (Ин 3:36) соответствует иудей-
скому учению, однако здесь отличительной чертой между праведно-
стью и неправедностью является вера в Иисуса. Контраст между судь-
бой верующих и неверующих еще больше развивает учение, изложенное 
в Ин 3:19–21. Контраст между верой и неверием, выраженный в терми-
нах послушания, еще раз указывает на практическую, а не просто тео-
ретическую природу подлинно спасительной веры в Четвертом Еванге-
лии38. В то время как Дух пребывает на Иисусе (Ин 1:33), Иисус пребудет 
в Своих учениках (Ин15:4). Эсхатологию Иоанна называют «осущест-
вленной эсхатологией», потому что она представляет благословения 
будущего, а именно вечную жизнь с Богом, как реализованные в на-
стоящем времени через веру. Однако все еще существует будущее вос-
кресение мертвых, когда они «выйдут из гробниц» и полностью войдут 
в вечную жизнь с Богом (Ин 5:28–29). Иисус — это Тот, Кто был воскре-
шен к жизни Богом, и через Кого мертвые будут воскрешены из мо-
гил в последний день39. Иоанн поддерживает надежду на воскресение, 
но подчеркивает нынешнее обладание вечной жизнью для тех, кто оста-
ется в единстве с источником жизни, Сыном, который исходит от Отца.

Таким образом, Оставаясь простым человеком, Предтеча был на-
делен божественным даром. Этот дар заключается в принятии свиде-
тельства Христа и его распространении. Иоанн Креститель, с одной сто-
роны, ставит себя в один ряд с любым человеком, который признает 
Иисуса Мессией, с другой — обозначает себя как друга Жениха, кото-
рому выпала честь быть среди первых, кто принял это свидетельство. 
Он свою миссию выполнил, указав народу на Христа. И теперь абсо-
лютно принимает тот факт, что за Иисусом следует больше народа. Эти 
слова Иоанна полностью вписываются в Иоаннову осуществленную эс-
хатологию, которая актуализирует божественный суд здесь и сейчас. 
Евангелист стремится показать божественный суд как динамическое 
явление, которое вступает в силу с того момента, как человек услышал 
о Христе. Отрицание Христа и Его учения приводит к тому, что боже-
ственный гнев «пребывает» на человеке, подобно тяжкому грузу, от ко-
торого можно освободиться лишь полностью приняв Его свидетельство, 
т. е. признать за Христом как божественное достоинство, так и месси-
анское предназначение.

38 Аверкий (Таушев), архикеп. Руководство к изучению Священного Писания Новго Завета. 
Четвероевангелие. М.: ПСТГУ, 2010. С. 188.

39 Кассиан (Безобразов), еп. Водою, Кровию и Духом. Киев, Париж, 2008. С. 96.



34 ДИАКОН СЕРГЕЙ ГОРБУНОВ

Библиография

Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета в русском Синодальном 
переводе с приложениями. Брюссель, 1989.

Аверкий (Таушев), архикеп. Руководство к изучению Священного Писания Новго Завета. 
Четвероевангелие. М.: ПСТГУ, 2010. 

Алексеев А. А. Semeion и Doxa в Евангелии от Иоанна // Избранные труды XLII Международ-
ной Филологической конференции. СПб.: Филологический факультет, 2013. С. 11–39.

Виноградов А. Ю., Макарова Е. Е. Королев А. А. и др. Иоанн Богослов // Православная Эн-
циклопедия. Т. 23. М.: Церковно-научный центр Русской православной Церкви 
«Православная энциклопедия», 2014. С. 679–731.

Ианнуарий (Ивлиев), архим. Евангелие от Иоанна. Богословско-экзегетический коммен-
тарий. М.: ББИ, 2020.

Иларион (Алфеев), митр. Евангелие от Иоанна. Исторический и богословский коммен-
тарий. М.: Издательский дом «Познание», 2018.

Кассиан (Безобразов), еп. Водою, Кровию и Духом. Киев, Париж, 2008. 248 с.

Михаил (Лузин), еп. Толковое Евангелие от Иоанна. Минск.: «Харвест», 2000.

Прокопчук А., иер. Лекции по Евангелию от Иоанна М.: ПСТГУ, 2015.

Райт Н. Т. Иисус и победа Бога. М.: ББИ, 2004.

Novum Testamentum Graece: Nestle-Aland (Greek Edition). 28th Ed. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2012.

Barnes W. T. John the Baptist and Jesus: A Report of the Jesus Seminar. Sonoma: Polebridge 
Press, 1994.

Barrett C. K. The Gospel according to St. John: An Introduction with Commentary and Notes 
on the Greek text. Philadelphia: The Westminster Press, 1978.

Brown R. E. An Introduction to the Gospel of John. New Haven: Yale University Press, 2003.

Holladay R. A Critical Introduction to the New Testament. Nashville: Abingdon Press, 2005.

Kruse C. G. The Gospel according to John: An Introduction and Commentary. Springfield: 
IVP Academic, 2017.

Marcus J. John the Baptist in History and Theology. Columbia: University of South Carolina 
Press, 2018.

Ridderbos H. The Gospel of John: A Theological Commentary. London: Eerdmans, 1997.

Sturdevant J. S. The Adaptable Jesus of the Fourth Gospel: The Pedagogy of the Logos. Leiden: 
Brill Academic Publishers, 2015.

Tasker R. The Gospel According to St. John: An Introduction and Commentary. London: Eerd-
mans, 1978.


